
        
            
                
            
        

    
QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG LỤC 

觀世音菩薩普門品講錄 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT BỔN 

TÍCH CẢM ỨNG TỤNG 

(HỢP SAN) 

觀世音菩薩本跡感應頌

(合刊)

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Diễn Bồi 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến - Huệ Trang - Vạn Từ - Đức Phong  

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG LỤC 

觀世音菩薩普門品講錄 

(越語本)

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Diễn Bồi 

Pháp sư Thích Khoan Nghiêm ghi 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Dẫn Nhập 

 Có lẽ đối với những Phật tử Hoa Kiều tại Việt Nam, đặc biệt là 

 những người sống ở vùng Sài Gòn - Chợ Lớn, phương danh ngài Diễn 

 Bồi là một tên tuổi quen thuộc. Đại sư từng qua Việt Nam hoằng pháp 

 nhiều lần; hầu hết các kinh sách quan trọng của Đại Thừa, Ngài đã đều 

 giảng  qua.  Khi  còn  ở  Việt  Nam,  mạt  nhân  từng  được  thấy  nhiều  bản 

 Giảng  Ký  của  Ngài  được  lưu  truyền  tại  các  chùa  người  Hoa;  nhưng 

 chưa đủ thiện duyên đọc đến. 

 Lần đầu tiên,  mạt  nhân được  biết  tên tuổi  của  Ngài  là  vào năm 

 1986. Trong một lần đến chùa Dược Sư (quận Bình Thạnh) thỉnh kinh, 

 lục lạo trong đống kinh sách cũ, vô tình mạt nhân tìm được cuốn A Di 

 Đà  Kinh  Giảng  Ký  của  pháp  sư  Thích  Diễn  Bồi.  Giở  xem  thấy  văn 

 phong khá giản dị, đủ để một người vốn liếng chữ Hán nhấp nhem như 

 mạt  nhân  khi  đó  hiểu  được  dễ  dàng  ý  tác  giả  qua  vài  trang  sách  đầu 

 tiên. Thế là với bản giảng kinh ấy, mạt nhân có dịp tập tành luyện đọc 

 văn Bạch Thoại. Càng đọc càng thấy những lời giải thích của Ngài tuy 

 giản dị, dễ hiểu, nhưng vẫn thâm trầm, hàm súc, có thể nói không quá 

 đáng là lời giảng của Ngài rất lợi lạc cho mọi tầng lớp người đọc, nhất 

 là  hạng  hành  nhân  sơ  cơ.  Từ  nhân  duyên  đặc  biệt  ấy,  mạt  nhân  tâm 

 nguyện bất cứ khi nào mình có được một bản giảng kinh nào của Ngài, 

 sẽ cố gắng dịch sang tiếng Việt. 

 Đến năm 2003, mạt nhân lại được đọc bản Phạm Võng Kinh Bồ 

 Tát Giới Giảng Ký của Ngài qua tài phiên dịch tuyệt vời của hòa thượng 

 Trí  Minh,  mạt  nhân càng  khâm  phục  tài giảng  kinh  của  pháp  sư  Diễn 

 Bồi hơn nữa. Điều đáng mừng là bản dịch quý giá này của hòa thượng 

 Trí Minh đã được các trang nhà Phật giáo đón nhận nồng nhiệt và đăng 

 tải rộng rãi. 

 Xảo hợp sao, mùa Thu năm 2004, trong những sách vở được Tịnh 

 Tông  Học  Hội  Los  Angeles  gởi  cho,  mạt  nhân  thấy  có  cuốn  Phổ  Môn 

 Phẩm Giảng Ký này. Thế là chẳng nệ kiến thức chắp vá, chữ nghĩa vụng 

 về, mạt nhân hăm hở dịch ra tiếng Việt, ngõ hầu giới thiệu một tác phẩm 

 đặc sắc khác của lão pháp sư, với ý nguyện đền đáp chút ân pháp nhũ 

 của bậc ân sư mình chưa bao giờ có dịp hội ngộ. Chỉ dám hy vọng bản 

 chuyển ngữ này chẳng đến nỗi diễn tả sai lạc hoàn toàn ý nghĩa những 

 lời giảng thâm diệu của Ngài. 

 Mùa  Đông  năm  2010,  trong  một  cuộc  điện  đàm  sư  huynh  Đức 

 Phong, sư huynh ngỏ ý muốn ấn hành tác phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát 

 Dẫn Nhập

 5

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng do cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh biên tập. Đây cũng là 

 một nhân duyên lạ lùng. Bởi lẽ, đây là một tác phẩm khá cổ, khó dịch, 

 khó đọc, quá nhiều điển tích, Hứa cư sĩ lại trích dẫn kinh văn quá rộng. 

 Đọc thử, mạt nhân ngần ngại không dám dịch dù trong Ấn Quang Văn 

 Sao,  tổ  Ấn  Quang  đã  nhiều  lần  ca  ngợi  tác  phẩm  này.  Một  đạo  hữu 

 không  rõ  tên  (vì  không  ký  tên  trong  email)  đã  năm  lần  bảy  lượt  khẩn 

 khoản mạt nhân hãy chuyển ngữ tác phẩm này dù mạt nhân viện đủ cớ 

 để thoái thác. Khi dịch xong phần 1, đem thỉnh ý Vạn Từ, anh rất hoan 

 hỷ tán thán và thúc giục hãy cố gắng dịch tiếp cho trọn vẹn cũng như 

 đóng góp nhiều ý kiến quý giá. Nhận thấy tác phẩm này quá cao, chúng 

 tôi  đã  thỉnh  ý  đạo  huynh  Đức  Phong  có  nên  in  chung  cuốn  Phổ  Môn 

 Giảng Ký với Quán Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng để người đọc 

 dễ thâm nhập công hạnh của Quán Thế Âm Bồ Tát hay không trước khi 

 bước vào Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng? Sư huynh Đức 

 Phong đã hoan hỷ tán thành và góp phần giảo duyệt lần nữa trước khi 

 layout, format thành sách. 

 Dẫu  đã  được  giảo  duyệt,  tu  chỉnh  bởi  nhiều  đạo  huynh,  đạo  tỷ, 

 đạo muội nhiệt tình vì pháp như Đức Phong, Chơn Phù, Vạn Từ, Minh 

 Tiến, Huệ Trang, chắc chắn vẫn còn có rất nhiều lỗi sai lầm ấu trĩ khó 

 thể chấp nhận. Nếu việc làm liều lĩnh này có chút phần lợi lạc thì xin 

 trên  hồi  hướng  công  đức  về  ân  sư  Thích  Diễn  Bồi,  bổn  sư  Thích  Giải 

 Thắng và lịch đại phụ mẫu, sư trưởng, các pháp lữ Đức Phong, Chơn 

 Phù, Vạn Từ, Minh Tiến, Huệ Trang, dưới hồi hướng cho hết thảy u hiển 

 hữu tình cùng được vãng sanh Cực Lạc, cùng chứng đại Bồ Đề. 

 Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính bạch, ngày 14 tháng 04 năm 

 2011. 

 Dẫn Nhập

 6

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Tiểu sử lão pháp sư Thích Diễn Bồi

(1917-1996)

Cư sĩ Vu Lăng Ba soạn 

Pháp sư Diễn Bồi là vị học giả trứ danh của Phật giáo đương đại. 

Mấy mươi năm tích cực hoằng pháp các nơi, Sư đã để lại cho đời bộ Đế 

Quán  Toàn  Tập  vĩ  đại.  Toàn  bộ  Đế  Quán  Toàn  Tập  hơn  bốn  mươi 

quyển, tám trăm vạn chữ, bao quát lý luận các tông phái Tiểu Thừa, Đại 

Thừa, là tác phẩm Phật học lớn lao hiếm có. Ở đây, tôi xin giới thiệu sự 

nghiệp hoằng hóa của lão pháp sư Diễn Bồi như sau: 

1. Xuất gia và tham học  

Pháp sư Diễn Bồi họ Lý, quê ở trấn Thiệu Bá, Dương Châu, tỉnh 

Giang Tô, sanh năm 1917 (ngày mồng Một Tháng Mười Hai năm Đinh 

Tỵ, tức năm Dân Quốc thứ sáu). Ngài sanh trong một gia đình nông dân 

nghèo thuộc Quản Gia Trang tại trấn Thiệu Bá. Cha là Lý Quốc Cư, mẹ 

họ Ngô, sanh được bốn trai, ba gái, Sư là con út. Anh thứ hai lớn hơn Sư 

tám  tuổi,  từ  nhỏ  đã  được  gởi  vào  chùa  Quán  Âm  ở  trấn  Lâm  Trạch, 

huyện Cao Bưu làm một tiểu sa-di, nhưng chưa chính thức thế độ xuất 

gia. 

Năm Sư lên mười hai tuổi, người anh hai lên tròn hai mươi tuổi, 

được sư phụ cho chính thức xuất gia, đồng thời cử hành pháp hội kéo dài 

bảy ngày. Ngài Diễn Bồi theo cha mẹ đến dự lễ, vị thầy trong chùa rất 

thích  cậu bé,  thường  hay  đem  kẹo  bánh  trái  cây  cho  ăn,  cậu  cảm  thấy 

trong chùa rất vui, chẳng muốn về nhà nữa, kiên quyết muốn sống trong 

chùa. Cha mẹ không biết làm sao, đành phải để cậu ở lại đó, hy vọng cậu 

bé mấy ngày chơi chán sẽ về nhà, nào ngờ cậu bé ở lì luôn trong chùa, 

không trở về nữa. Chưa đầy một năm sau, cậu xin sư phụ chùa Quán Âm 

thế  độ,  nhưng  sư  phụ  sợ  cha  mẹ  cậu  không  đồng  ý  nên  không  chấp 

thuận. Cậu tự qua am Phước Điền ở thôn kế bên, lễ hòa thượng Thường 

Thiện xin thế độ, trở thành một tiểu sa-di, pháp danh là Diễn Bồi. 

Lúc còn tại gia, Sư đã học mấy năm ở trường tư, sau khi xuất gia, 

sư phụ chẳng cho Ngài làm tạp vụ, buộc cậu tiếp tục học hành. Đến năm 

mười  tám  tuổi,  sư  phụ  đem  Ngài  đến  viện  giới  luật  Phước  Thọ  thuộc 

huyện Bảo Ứng để thọ Cụ Túc Giới. Sau khi thọ giới xong, trở về chùa, 

sư phụ giao cho Ngài làm Trụ Trì. Ngài Diễn Bồi chẳng muốn ở mãi tại 

một  ngôi  chùa  nhỏ  ở  vùng  quê,  nhất  tâm  muốn  xuất  ngoại  cầu  pháp. 

 Tiểu Sử

 7

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Ngài nại cớ về thăm cha mẹ, xin thầy cho về. Về đến nhà rồi, Ngài bèn 

ngồi thuyền lên Thượng Hải, xin nhập chúng ở chùa Ngọc Phật. Tự viện 

Ngọc  Phật  Tự  chuyên  lo  pháp  sự  kinh  sám,  đúng  là  chỗ  “ngũ  thú  tạp 

cư”; ngài Diễn Bồi ở đó chẳng lâu lại ra đi, xin nhập chúng tại chùa Pháp 

Tạng. Tình hình ở Pháp Tạng Tự cũng chẳng hơn gì Ngọc Phật Tự, Sư 

phải  lo  chuyện  kinh  sám  cả  sáu  tháng,  dành  dụm  được  chút  lộ  phí  để 

sang chùa Quán Tông ở Ninh Ba hòng được học hành. Ngài bèn mua vé 

tàu sang Ninh Ba, vào học tại Giới Đường chùa Quán Tông, tiếp nhận 

giáo dục Phật giáo căn bản. Đó là cuối Xuân năm 1935, Diễn Bồi tròn 

hai mươi tuổi. 

Nửa năm sau do thành tích xuất sắc, Sư được đưa lên học chương 

trình cao cấp của Hoằng Pháp Nghiên Cứu Xã. Hoằng Pháp Xã chỉ chú 

trọng  giảng  kinh,  chẳng  chú  trọng  soạn  thuật;  Sư  ở  chùa  đã  hơn  năm, 

viết một lá thư không xuông, có bạn đồng học bảo Sư: “Thầy muốn học 

văn tự, tốt nhất là đến Phật Học Viện Mân Nam”. Mùa Hạ năm 1936, Sư 

quảy tráp sang Hạ Môn, vào học Phật Học Viện Mân Nam. Nhưng mới 

học  ở  Mân  Nam  được  nửa  năm,  do  học  sinh  Dưỡng  Chánh  Viện  của 

chùa Nam Phổ Đà và học sinh học viện Mân Nam chẳng thuận thảo, có 

lúc xung đột; bởi vậy, Sư bèn cùng hai bạn đồng học là Diệu Khâm và 

Đạt  Cư  chuyển  sang  học  ở  Phật  Học  Viện  Giác  Luật  chùa  Giác  Luật 

thuộc  huyện  Hoài  Âm,  tỉnh  Giang  Tô,  theo  học  với  pháp  sư  Đại  Tỉnh 

vào đầu Xuân năm 1937. 

Chẳng lâu sau, do người Nhật Bản nhiều lượt gây chuyện tại Hoa 

Bắc,  chánh  phủ  tích  cực  chuẩn  bị  chiến  đấu,  triệu  tập  thanh  niên  toàn 

quốc tham gia tập huấn quân sự. Tăng lữ cũng phải tham gia tập luyện 

trong  đội  cứu  thương.  Ngài  Diễn  Bồi  phải  trở  về  huyện  Cao  Bưu  nơi 

mình xuất gia để tập huấn. Tháng Bảy năm ấy, sự biến Lư Câu Kiều1 bộc 

phát, kế đó, cuộc chiến ngày Mười Ba tháng Tám nổ ra ở Thượng Hải, 

Sư cùng năm sáu vị đồng học theo pháp sư Từ Hàng đang giảng kinh tại 

Vô Tích sang tỵ nạn tại Hương Cảng, tạm thời ngụ tại tinh xá Di Đà của 

pháp sư Ưu Đàm. Bọn họ nghe tin đại sư Thái Hư đang trông coi viện 

1 Lư Câu Kiều Sự biến còn gọi là Thất Thất Sự Biến (biến cố ngày mồng Bảy tháng Bảy). 

Với mục đích tìm cớ gây hấn để có cớ tấn công, chiếm thêm lãnh thổ, quân Nhật liên tục tập 

trận trên đất Trung Hoa từ tháng Sáu năm 1937. Ngày Bảy tháng Bảy, quân Nhật tự ý kéo 

đến gần chỗ đóng quân của quân đội Quốc Dân Đảng tập trận, rồi tuyên bố một binh sĩ Nhật 

bị bắt cóc, đòi lục soát huyện thành Uyển Bình (thuộc trấn Lư Câu Kiều, ngoại ô Bắc Kinh). 

Quân Trung Hoa cự tuyệt, bên quân Nhật bèn nổ súng tấn công, chiếm thành. Chiến tranh 

Trung - Nhật chính thức nổ ra. 

 Tiểu Sử

 8

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Giáo Lý Hán Tạng tại Trùng Khánh, ban giảng huấn giỏi giang, bọn họ 

rất háo hức muốn tìm đến. Do vậy, đầu năm 1939, ngài Diễn Bồi cùng 

các bạn đồng học ở Mân Nam là Diệu Khâm, Đạt Cư, Văn Huệ, Bạch 

Huệ năm người tìm đường xuống miền Nam, theo đường sông, ngồi xe 

lửa tuyến đường Điền - Việt đến Côn Minh. Khi đó, đại sư Thái Hư đang 

trụ  tích  tại  Hội  Phật  Giáo  tỉnh  Vân  Nam  ở  Thúy  Hồ,  thành  phố  Côn 

Minh. Các thầy yết kiến đại sư. Đại sư bèn vì bọn họ viết thư cho pháp 

sư Pháp Tôn là quyền viện trưởng viện Giáo Lý Hán Tạng. Tháng Sáu 

năm đó, năm người từ Côn Minh ngồi xe hơi sang Trùng Khánh, vào học 

viện Giáo Lý Hán Tạng ở Bắc Bồi. 

Khi  ấy,  chủ  nhiệm  giáo  vụ  của  viện  Hán  Tạng  là  pháp  sư  Pháp 

Phảng yêu cầu họ dùng danh nghĩa sinh viên bàng thính để tự do theo 

học các khóa học. Đó vốn là chủ ý của Thái Hư đại sư. Đại sư cho rằng 

trình độ họ chẳng kém, do được tự do chọn lựa khóa giảng sẽ học được 

nhiều thứ. Bởi thế, họ theo học Bồ Đề Đạo Thứ Đệ Luận với pháp sư 

Pháp  Tôn,  học  Câu  Xá  Luận  với  pháp  sư  Pháp  Phảng,  học  Nhiếp  Đại 

Thừa Luận với ngài Ấn Thuận. 

2. Dạy học kiếm sống  

Mùa Thu năm 1941, Thái Hư đại sư sai ngài Diễn Bồi sang thành 

lập  Pháp  Vương  Học  Viện  ở  chùa  Pháp  Vương  tại  huyện  Hợp  Giang; 

năm  đó  ngài  Diễn  Bồi  hai  mươi  lăm  tuổi,  tích  cực  nhận  trách  nhiệm 

Giám  Học,  rất  được  khen  ngợi.  Năm  Dân  Quốc  34  (1945),  công  cuộc 

kháng Nhật thắng lợi; năm Dân Quốc 35 (1946), sau tiết Thanh Minh, 

ngài Ấn Thuận, ngài Diễn Bồi và ngài Diệu Khâm, ba vị kết đoàn theo 

công lộ Tây Bắc sang miền Đông, đến vùng Bảo Kê, tỉnh Thiểm Tây bèn 

theo đường sắt Lũng Hải đến tận Khai Phong, dừng chân tại chùa Thiết 

Tháp, được trụ trì là pháp sư Tịnh Nghiêm tiếp đón. Do đường xa nhọc 

nhằn,  thân  thể  yếu  mệt,  ngài  Ấn  Thuận  bèn  lưu lại hưu dưỡng  ở  chùa 

Thiết  Tháp,  ngài  Diễn  Bồi  và  Diệu  Khâm  bèn  rời  Khai  Phong  sang 

Thượng Hải trước. 

Trong  khi  đó,  Thái  Hư  đại  sư  trụ  tích  tại  chùa  Ngọc  Phật,  hai 

người đến chùa Ngọc Phật cầu kiến, đại sư bảo: “Hiện có chuyện cần hai 

thầy làm, hiện thời Hàng Châu thành lập Phật Học Viện Vũ Lâm không 

có người phụ trách, các thầy nên sang đó chủ trì”. Bởi vậy, hai vị Diễn 

Bồi,  Diệu  Khâm  bèn  sang  Hàng  Châu.  Phật  Học  Viện  Vũ  Lâm  đặt tại 

chùa  Linh Phong ở Hàng Châu, học  tăng  hơn ba  mươi  người.  Sau  khi 

 Tiểu Sử

 9

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

khai  giảng,  ngài  Diễn  Bồi  giảng  Câu  Xá  Luận,  ngài  Diệu  Khâm  dạy 

quốc văn. Ngoài ra, hai vị pháp sư còn giảng về Phật học. Khai giảng 

chưa đầy một học kỳ, nhận được điện tín từ cố hương Mân Nam yêu cầu 

trở về, ngài Diệu Khâm xin nghỉ phép về lại Mân Nam lễ tổ, thăm mẹ. 

Phật  Học  Viện  do  mình  ngài  Diễn  Bồi  duy  trì.  Sư  gởi  thư  cho  đại  sư 

Thái Hư xin cử người khác làm viện trưởng. Về sau, đại sư cử pháp sư 

Hội Giác làm viện trưởng, để ngài Diễn Bồi được giảm bớt gánh nặng, 

chuyên đảm trách giáo vụ. 

Đến  mùa  Đông  năm  1948,  Ấn  Thuận  đạo  sư  nhận  lời  thỉnh  cầu 

của lão hòa thượng Tánh Nguyện đến chùa Nam Phổ Đà ở Hạ Môn sáng 

lập Đại Giác Giảng Xã, gởi thơ mời ngài Diễn Bồi và pháp sư Tục Minh 

sang trước giúp sức. Khi ấy, ngài Diễn Bồi bèn rời Hàng Châu sang Hạ 

Môn dạy tại Đại Giác Giảng Xã. Sau này, ngọn lửa chiến tranh Quốc - 

Cộng lan đến Mân Nam, Giảng Xã ngưng hoạt động, pháp sư Diễn Bồi 

và pháp sư Năng Tuấn sang Hương Cảng trước. Chẳng lâu sau, đạo sư 

Ấn Thuận và pháp sư Tục Minh cũng theo sang. Người mới đến Hương 

Cảng chỗ ở bất định, các thầy ba lượt đổi chỗ ở, cuối cùng theo đạo sư 

Ấn Thuận trú tại Hương Cảng Phật Giáo Liên Hiệp Hội đặt tại hội quán 

ở eo biển. Ngài Diễn Bồi và pháp sư Tục Minh giảo đính bộ Thái Hư 

Toàn Thư cho Thái Hư Đại Sư Toàn Thư Xuất Bản Ủy Viên Hội. Họ ở 

Hương  Cảng  suốt  ba  năm,  giảo  đính  được  bốn  mươi  sáu  quyển  trong 

tổng số sáu mươi tư quyển của bộ Thái Hư Đại Sư Toàn Thư. Đầu năm 

1952, cư sĩ Lý Tử Khoan ở Đài Loan gởi thơ thỉnh ngài Diễn Bồi sang 

Đài Loan chủ trì Đài Loan Phật Giáo Giảng Tập Hội. Do vậy, tháng Ba 

năm đó, ngài Diễn Bồi ngồi thuyền sang Đài Loan. 

Đài Loan Phật Giáo Giảng Tập Hội do trụ trì chùa Linh Ẩn ở hồ 

Thanh  Thảo,  huyện  Tân  Trúc  là  pháp  sư  Vô  Thượng  phát  tâm,  thỉnh 

pháp sư Đại Tỉnh đứng ra thành lập vào mùa Thu năm 1951 (tức năm 

Dân Quốc 40). Giảng Tập Hội đặt tại chùa Linh Ẩn ở Tân Trúc, có hơn 

bốn mươi hội viên dự hội nghe giảng. Năm 1949, Đại Tỉnh pháp sư đến 

Đài Loan, mùa Đông năm 1950, mắc bệnh cao huyết áp phải dưỡng bệnh 

tại Hương Sơn ở Tân Trúc, trong năm đó, vì pháp sư Vô Thượng khẩn 

khoản, phải gượng mang thân bệnh đứng ra chủ trì Giảng Tập Hội. Ít lâu 

sau,  do  cao  huyết  áp  bị  trúng  phong  (stroke),  Giảng  Tập  Hội  không 

người lãnh đạo, phải bị đình đốn, nên mới nghĩ ngài Diễn Bồi là nhân 

tuyển thích hợp nhất để kế nhiệm. Pháp sư Diễn Bồi nhận lời thỉnh sang 

Đài Loan. 

Giảng Tập Hội nam nữ học chung, nữ sinh hai mươi mấy vị, nam  

 Tiểu Sử

 10

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

sinh chỉ có mười mấy người. Do pháp sư Diễn Bồi tuổi còn quá trẻ (ba 

mươi sáu tuổi), lãnh đạo nữ chúng bất tiện, nên bèn lập riêng phân ban 

nam  nữ.  Về  sau,  chuyển  nữ  sinh  sang  Viên  Quang  Phật  Học  Viện  ở 

Trung Lịch, ngài Diễn Bồi sang Linh Ẩn lãnh đạo nam chúng. Ngài hòa 

nhập cùng các học tăng, ngoài việc truyền dạy tri thức và un đúc Phật 

pháp  ra,  Ngài  đặc  biệt  chú  trọng  đức  dục,  khiến  cho  danh  tiếng  của 

Giảng  Tập  Hội  ngày  càng  lừng  lẫy.  Tháng  Chạp  năm  1956,  khóa  học 

tăng  đầu  tiên  tốt  nghiệp,  trong  số  đó  có  các  vị  như  Thánh  Ấn,  Tu 

Nghiêm,  Thông  Diệu  v.v…  sau  này  đều  thành  những  bậc  pháp  tướng 

của Phật môn. 

Năm 1957, đạo sư Ấn Thuận lập Phật Học Viện cho nữ chúng tại 

chùa Nhất Đồng ở Tân Trúc, ngài Ấn Thuận làm viện trưởng, cử pháp sư 

Diễn  Bồi  đảm  nhiệm  phó viện trưởng.  Tháng  Chín  năm  đó,  ngài  Diễn 

Bồi kế tục đạo sư Ấn Thuận làm trụ trì chùa Thiện Đạo. Do phải trông 

coi sự vụ trong chùa, nên ngoài những giờ lên lớp, Sư không đảm nhiệm 

trách nhiệm  thực  sự tại  Phật  Học  Viện.  Tháng  Tư năm  1958, nhận lời 

mời, ngài Diễn Bồi sang Thái Lan, Giản Bố Trại (Cambodia), Việt Nam 

v.v… hoằng hóa. Hơn ba tháng, Ngài lại về nước dạy học như cũ. Tháng 

Tám  năm  1960,  nhiệm  kỳ  trụ  trì  chùa  Thiện  Đạo  ba  năm  đã  mãn,  Sư 

kiên quyết  từ  chối  trụ trì  tiếp.  Tháng  Mười  Hai,  Sư xuất dương  hoằng 

hóa, đến đây mới tạm chấm dứt giai đoạn truyền đạo, giáo nghiệp, dạy 

học sinh nhai. Dù sau này thành lập Thái Hư Phật Học Viện tại giảng 

đường  Huệ  Nhật  ở Đài  Bắc và  Hoa  Văn  Phật  Học  Viện tại  chùa  Linh 

Tuyền núi Nguyệt My tại Cơ Long, ngài Diễn Bồi chỉ làm viện trưởng 

trên  danh  nghĩa,  chứ  thật  ra  Ngài  sống  tại  Tinh  Châu  (Singapore),  hai 

chức viện trưởng chỉ làm cho có, không đảm nhận trách nhiệm thực sự. 

3. Đảm nhiệm vai trò trụ trì  

Một  đời  ngài  Diễn  Bồi  đảm  nhiệm  chức  trụ  trì  nhiều  lần.  Năm 

1957,  Ngài  từng  làm  trụ  trì  chùa  Thiện  Đạo  tại  Đài  Bắc.  Nguyên  lai, 

chùa Thiện Đạo do ngài Ấn Thuận làm trụ trì, nhưng do phải phân xử sự 

việc trong chùa không ngớt, ngài Ấn Thuận kiên quyết thoái vị, ban Hộ 

Tự kiến nghị thỉnh ngài Diễn Bồi kế nhiệm. Ngài Diễn Bồi cả nể, thoái 

thác chẳng được, tháng Chín năm 1957 bèn tấn sơn2 thăng tòa. Ngờ đâu 

giám viện của chùa chuyên quyền, nhân sự vẫn chẳng an định, ngài Diễn 

2 Tấn sơn thăng tòa: Chính thức đảm nhận vai trò trụ trì, thường gọi tắt là "tấn sơn". 

 Tiểu Sử

 11

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Bồi là con người học vấn, chán ngán chuyện con người tranh chấp, nên 

mọi  sự  đều  ẩn  nhẫn,  hết  thảy  đều  tùy  duyên,  miễn  cưỡng  đảm  nhiệm 

chức vụ ba năm, rồi bèn kiên quyết thoái vị. Những vị cư sĩ nhiệt tâm 

trong ban Hộ Tự van nài, thậm chí lão cư sĩ Triệu Di Ngọ (Hằng Dịch) 

hơn tám mươi tuổi đảnh lễ khẩn cầu. Do tình thế chẳng thể ở thêm được 

nữa, pháp sư Diễn Bồi nhất quyết từ chức, ngôi Trụ Trì do pháp sư Mặc 

Như kế nhiệm. 

Cuối  năm  1966,  chúng  thường  trụ  tinh  xá  Phước  Nghiêm  ở  hồ 

Thanh  Thảo  huyện  Tân  Trúc  cùng  suy  cử  ngài  Diễn  Bồi  làm  trụ  trì. 

Trong tháng  Tư năm  đó,  Ngài  tấn sơn.  Khi  đó,  Ngài  sống  tại Tân  Gia 

Ba,  chức  vụ  trụ  trì  chỉ  là  danh  nghĩa,  sự  vụ  trong  tinh  xá  do  pháp  sư 

Thường Giác thay mặt xử lý. Đến tháng Tư năm 1970, nhiệm kỳ trụ trì 

ba năm đã mãn, pháp sư Ấn Hải, nguyên trụ trì giảng đường Huệ Nhật, 

kế nhiệm. Năm 1968, ngài Diễn Bồi từ Tân Gia Ba trở về Đài Bắc, vào 

tổng y viện Vinh Dân khám nghiệm sức khỏe. Hội trưởng hội quản lý 

chùa Huyền Trang ở Nhật Nguyệt Đàm là lão cư sĩ Triệu Di Ngọ gởi thơ 

thỉnh Ngài giữ chức trụ trì chùa Huyền Trang. Cư sĩ Lý Tử Khoan cũng 

ra sức mời mọc, Ngài lại gặp cảnh tình nghĩa buộc ràng chẳng thể chối 

từ được, phải chấp thuận làm trụ trì chùa Huyền Trang. Tháng Ba năm 

1968 tấn sơn. Khi đó, có hơn ba ngàn người đến dự lễ và chúc mừng, 

náo nhiệt suốt ngày. Nhưng pháp vụ tại Tân Gia Ba không thể bỏ được, 

nên trong thực tế sự vụ tại chùa Huyền Trang do Giám Viện là pháp sư 

Thánh Ấn đảm trách. Nhiệm kỳ ba năm đã mãn, pháp sư Diễn Bồi kiên 

quyết từ chức, suy cử pháp sư Đạo An kế nhiệm. 

Sau này, trên danh nghĩa, Ngài còn làm trụ trì Diệu Pháp Tinh Xá 

tại Việt Nam, chứ thực tế chỉ là hư danh, chẳng cần phải thuật kỹ nữa. 

Chùa Quán Âm ở Mỹ, chùa Tín Nguyện và chùa Hoa Tạng tại Phi Luật 

Tân đều từng thỉnh Ngài làm trụ trì, nhưng Ngài đều nhất loạt từ chối. 

Hạ tuần tháng Mười Hai năm 1990, trụ trì đạo tràng lớn nhất của Tân 

Gia  Ba  là  Quang  Minh  Sơn  Phổ  Giác  Tự  là  lão  hòa  thượng  Hoằng 

Thuyền thị tịch, lão pháp sư Diễn Bồi lại bị Tín Thác Hội (trustee board) 

của  chùa  Phổ  Giác lễ  thỉnh đảm  nhiệm  trụ trì.  Ngày  mồng Chín tháng 

Năm năm 1991, cử hành điển lễ tấn sơn. Ngày hôm ấy, cao tăng đại đức 

trong ngoài nước vân tập, hơn tám ngàn người tham gia đại lễ. Cuộc lễ 

long trọng chưa từng thấy. Năm ấy, lão pháp sư Diễn Bồi đã bảy mươi 

lăm tuổi, đáng lẽ là tuổi nghỉ hưu, nhưng vì hộ trì Phật pháp, chẳng dám 

than mệt mỏi. 

 Tiểu Sử

 12

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

4. Ba mươi năm hoằng pháp tại trời Nam  

Lần đầu tiên, ngài Diễn Bồi xuất ngoại hoằng hóa là năm 1958, 

ứng theo lời thỉnh cầu của cư sĩ Mã Tử Lương, lý sự trưởng của Long 

Hoa Phật Giáo Xã tại kinh đô Thái Lan, chủ trì lễ kỷ niệm đệ tam chu 

niên dựng tháp thờ xá lợi Thái Hư Đại Sư, đồng thời vì tín chúng giảng 

kinh. Do đấy, Sư cùng Phật Giáo đồ Đông Nam Á kết mối duyên không 

rời. Đầu tháng Năm năm ấy, Sư vừa mới đến Mạn Cốc (Bangkok) liền 

được các xã đoàn Long Hoa Phật Giáo Xã, Trung Hoa Phật Học Nghiên 

Cứu Xã, Quang Hoa Phật Giáo Hội, Liên Hoa Phật Giáo Xã v.v… nhiệt 

liệt  hoan  nghênh.  Ngài  hoằng  pháp  tại  Mạn  Cốc  hơn  cả  tháng,  giảng 

kinh  thuyết  pháp  tại  ba  mươi  nơi  như  Đại  Bi  Giảng  Đường  của  Long 

Hoa Phật Giáo Xã, do cư sĩ Trần Mộ Thiền dịch sang tiếng Triều Châu. 

Pháp sư Diễn Bồi hoằng pháp tại Thái Lan, pháp sư Siêu Trần ở 

Việt Nam, pháp sư Pháp Lương ở Cao Miên v.v…nghe tiếng, thỉnh Ngài 

khi hoằng pháp ở Thái Lan xong, thuận đường sang Miên và Việt một 

chuyến.  Trước  đó,  pháp  sư  Diễn  Bồi  không  nghĩ  đến  chuyện  sang  ba 

nước này hoằng hóa, nhưng khó thể chối từ thịnh tình của ba nước này, 

nên  ngày  mùng  Bảy  tháng  Sáu  bay  sang  Kim  Biên  (Phnom  Penh)  của 

Cao Miên, giảng kinh Bát Đại Nhân Giác tại chùa Chánh Giác, cũng như 

diễn  giảng  và  giảng  kinh  tại  các  tự  viện  Liên  Lâm  Tự,  Quán  Huệ  Tự, 

Liên Quang tinh xá v.v… Ngài ở lại Kim Biên hơn mười ngày, rồi vào 

hạ tuần tháng Sáu đến Sài Gòn, Việt Nam. Ngài ở lại Sài Gòn một tháng 

rưỡi, từng giảng kinh Bát Đại Nhân Giác tại chùa Xá Lợi, rồi bay ra cố 

đô Huế, bốn lượt diễn giảng tại chùa Từ Đàm, hội quán Quảng Đông, đại 

học Huế và đài phát thanh Huế. Ngài còn đến Nha Trang, Đà Lạt v.v... 

Đến thượng tuần tháng Tám mới từ Sài Gòn bay về Hương Cảng, nhận 

lời thỉnh các nơi, lần lượt diễn giảng tại Chánh Giác Liên Xã, Trung Hoa 

Phật Giáo Đồ Thư Quán, đại lễ đường của trường Bảo Giác, Phật Giáo 

giảng đường v.v… Sau đấy mới quay về Đài Bắc. 

Tháng Tám năm 1960, sau khi giao trả chức Trụ Trì chùa Thiện 

Đạo, lại nhận lời thỉnh của kiều bào ở Việt Nam, Ngài từ Hương Cảng 

bay sang Việt Nam vào tháng Hai. Nguyên Đán năm 1961, Ngài chủ trì 

điển lễ An Vị Phật tại Diệu Pháp Tinh Xá ở Chợ Lớn. Ngài lại thuyết 

pháp  ở  chùa  Từ  Ân,  giảng  phẩm  Phổ  Môn  tại  chùa  Vạn  Phật,  thuyết 

pháp  tại  chùa  Nam  Phổ  Đà  ở  Chợ  Lớn,  chùa  Phụng  Sơn,  chùa  Ấn 

Quang, Giác Hoa tinh xá tại Sài Gòn. Ngài lại còn ra tận Cam Ranh, Hội 

An v.v… lịch trình gần suốt bốn tháng. Hạ tuần tháng Tư, Ngài đến thủ 

 Tiểu Sử

 13

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

đô Vĩnh Chân (Vientiane) của Lào hoằng pháp suốt một tuần. Ngài lại 

sang Thái hoằng pháp tại các tự viện, xã đoàn Phật giáo suốt một tháng. 

Hạ tuần tháng Năm bay sang đảo Tân Lang (Pinang) của Mã Lai. Đương 

thời các cao tăng hoằng hóa tại Tân Lang như Trúc Ma, Bản Đạo, Quảng 

Dư,  Quảng  Nghĩa,  Minh  Đức,  Long  Huy,  Huệ  Tăng,  Long  Căn  v.v… 

đều ra phi trường nghênh đón. Ngài Diễn Bồi tham quan, phỏng vấn suốt 

hai tuần, lại sang Di Bảo (Ipoh), Cát Long Ba (Kuala Lumpur), Ma Lục 

Giáp (Melaka), thẳng đường tùy duyên thuyết pháp. Sau cùng, Ngài đến 

Tân Gia Ba. Ở Sư Thành3 được chư sơn trưởng lão khoản đãi, lại phỏng 

vấn chư sơn và các đoàn thể Phật giáo, tùy duyên hoằng hóa, mãi đến hạ 

tuần tháng Bảy mới trở lại Đài Bắc. 

Tháng  Mười  Một  năm  1962,  Sư  sang  Việt  Nam  hoằng  pháp  lần 

thứ ba, tín chúng Sài Gòn mong mỏi Sư ở luôn tại Việt Nam, lại còn xin 

quyên cúng đất. Sau khi suy nghĩ, Sư nhận lời, trù tính dựng chùa Bát 

Nhã. Năm 1963, nhân kỷ niệm mười năm ngày Từ Hàng Bồ Tát thị tịch, 

chùa Bồ Đề Lan Nhã tại Tân Gia Ba cử hành pháp hội ba ngày, thỉnh 

ngài  Diễn  Bồi  sang  chủ  tọa  và  thuyết  pháp  cho  thiện  tín.  Tháng  Năm 

năm ấy, Sư từ Việt Nam bay sang Tân Gia Ba. Xong pháp hội, Sư cùng 

hai vị trưởng lão Quảng Hợp, Đạt Minh bàn luận kế hoạch dựng chùa tại 

Việt Nam. Hai vị trưởng lão bảo Ngài: “Việt Nam chiến sự nhiều năm, 

tình thế bất ổn, nếu muốn dựng chùa, chẳng bằng kiếm đất dựng chùa tại 

Tân Gia Ba”. 

Cư  sĩ  Lâm  Đạt  Hiền,  tín thác nhân (trustee)  của  Linh  Phong Bồ 

Đề  Học  Viện  (sau  này  xuất  gia,  thành  pháp  sư  Huệ  Viên) biết  chuyện 

này,  cầu  thỉnh  ngài  Diễn  Bồi  cũng  trở  thành  tín  thác  nhân  của  Bồ  Đề 

Học Viện, giao Học Viện cho ngài Diễn Bồi quản lý, để biến thành đạo 

tràng hoằng hóa của Ngài. Sau này, vì thấy tình hình chính trị Việt Nam 

ngày càng xấu đi, Ngài bèn dẹp kế hoạch dựng chùa tại Việt Nam, tiếp 

nhận  trách  nhiệm  quản  lý  Linh  Phong  Bồ  Đề  Học  Viện,  lại  còn  thỉnh 

pháp  sư  Long  Căn  đảm  nhiệm  vai  trò  tín  thác  nhân.  Do  học  viện  lâu 

ngày không được tu bổ, nên năm 1967 bèn trùng tu, đổi tên thành Linh 

Phong Bát Nhã Giảng Đường. Năm 1968, công cuộc trùng tu hoàn tất, 

ngày  Mười  Hai  tháng  Giêng  năm  Dân  Quốc  57  (1968)  cử  hành  lễ  lạc 

thành và điển lễ an vị thánh tượng Phật Thích Ca. Ngày hôm ấy, thỉnh 

đạo sư Ấn Thuận ở Đài Loan thăng tòa, khách quý các giới đến mừng 

3 Sư Thành tức là thành phố Tân Gia Ba, vì Singapore bắt nguồn từ chữ Simhapura (thành 

phố sư tử). 

 Tiểu Sử

 14

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

hơn hai ngàn người. Quốc Vụ Khanh Việt Nam là Mai Thọ Truyền cũng 

đổi lộ trình công du để tham gia đại điển tưng bừng nhất. Từ đó, về sau, 

pháp sư thường ở tại giảng đường giảng kinh hoằng hóa, trước sau hơn 

mười năm. 

Trong  khoảng  thời  gian  từ  năm  1962  đến  năm  1980,  ngài  Diễn 

Bồi nhiều lần qua các nước Mỹ, Gia Nã Đại, Phi Luật Tân hoằng hóa, ở 

đây chẳng cần phải thuật rõ. Năm 1969, tuy pháp sư ở tại Tân Gia Ba đã 

nhiều năm, nhưng vẫn chưa được trao quyền công dân, xuất nhập cảnh 

thật bất tiện, Ngài có ý rời Tân Gia Ba sang Mỹ hoằng hóa, bèn thỉnh 

pháp sư Long Căn trụ trì Bát Nhã Giảng Đường. Ngày Hai Mươi tháng 

Mười  Một  năm  ấy  làm  lễ  giao  chuyển.  Giao  chuyển  giảng  đường  Bát 

Nhã xong, bên ngoài đồn đại ầm ĩ, bên Hương Cảng đồn Ngài bị chính 

phủ Tân Gia Ba trục xuất khỏi nước. Để dẹp yên lời đồn, ngài Diễn Bồi 

ở lại Tân Gia Ba không đi nữa, tạm trú tại Tân Gia Ba Nữ Tử Phật Học 

Viện, tiếp tục giảng kinh hoằng pháp. 

5. Kiến lập Phước Huệ Giảng Đường và Phật Giáo Phước Lợi Hiệp 

Hội  

Tháng Ba năm 1980, chùa Phổ Hiền ở thành phố Túc Vụ (Cebu), 

Phi Luật Tân, lạc thành, trụ trì là pháp sư Duy Từ thỉnh pháp sư Diễn 

Bồi chủ trì điển  lễ an  vị  Phật.  Sư  bay  sang  Phi  Luật  Tân,  đến  hạ  tuần 

tháng Ba từ Mã Ni Lạp (Manila) bay thẳng sang Nữu Ước (New York), 

giảng kinh tại các chùa Đông Thiền, Đại Giác suốt sáu tháng rồi mới trở 

lại Tân Gia Ba. Năm 1981, được trưởng lão Hoằng Thuyền và pháp sư 

Thường  Khải  giúp  sức  vận  động,  chính  phủ  Tân  Gia  Ba  phê  chuẩn 

quyền công dân cho pháp sư Diễn Bồi. Trong thời gian ấy, pháp sư Diễn 

Bồi mua được cuộc đất rộng bảy vạn ba ngàn thước vuông ở Bảng Nga 

(Punggol),  nhờ  kiến  trúc  sư  vẽ  họa  đồ,  đích  thân  xin  phép  xây  dựng, 

chính phủ phê chuẩn cho khởi công vào mùa Xuân năm 1982, đặt tên là 

Phước Huệ Giảng Đường. Phước Huệ Giảng Đường là tên đặt nhằm kỷ 

niệm Phước Nghiêm Tinh Xá và Huệ Nhật Giảng Đường do đạo sư Ấn 

Thuận sáng lập tại Đài Loan. 

Phước Huệ Giảng Đường có đại giảng đường chứa được cả ngàn 

người,  hai  tòa  lầu  hai  bên  chia  thành  thư  viện,  phòng  họp,  phòng  làm 

việc. Hậu viện dựng viện dưỡng lão Từ Ân Lâm có thể chứa được một 

trăm hai mươi người già. Ngoài ra còn có trung tâm giữ trẻ Từ Ân Lâm, 

công  trình  khởi  đầu  từ  cuối  Xuân  năm  1982,  đến  năm  1985  mới  hoàn 

 Tiểu Sử

 15

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

thành. Ngày Mười Sáu tháng Ba năm 1986 cử hành đại điển khai mạc, 

do phó thủ tướng thứ hai của Tân Gia Ba là Vương Đỉnh Xương chủ tọa. 

Những nhân vật chánh yếu trong chính phủ, chư sơn trưởng lão, vô số 

thiện tín trong nhà Phật tham gia thạnh hội. Chư sơn trưởng lão từ Mỹ 

Quốc, Đài Loan, Phi Luật Tân cũng vầy đoàn tham gia. 

Phước Huệ Giảng Đường là đạo tràng hoằng pháp, cũng là trụ sở 

của hiệp hội Phước Lợi Phật giáo Tân Gia Ba. Hiệp hội Phước Lợi là cơ 

cấu  phước  lợi  xã  hội  do  pháp  sư  Diễn  Bồi  thành  lập  vào  năm  1981. 

Thoạt đầu là phát tiền cứu trợ mỗi tháng và vật phẩm cứu tế cho những 

gia đình bất hạnh, cũng như đến thăm hỏi và phát quà cho các y viện, 

viện nuôi người tàn tật, cô nhi viện. Sau khi Phước Huệ Giảng Đường 

lạc  thành,  cao  đồ  của  pháp  sư  Diễn  Bồi  là  pháp  sư  Khoan  Nghiêm  đề 

xướng, trước sau lập thành viện dưỡng lão Từ Ân Lâm có thể chứa được 

hơn trăm  người,  rồi phát  triển  các phân bộ  nhà  giữ trẻ  Từ  Ân  ở nhiều 

nơi. Sau này thiết lập trung tâm lọc thận trang bị thiết bị hiện đại hóa, 

trung tâm phòng dịch, và trung tâm văn hóa khá quy mô. 

Do những cống hiến phước lợi của pháp sư Diễn Bồi đối với xã 

hội,  được  các  nhân  sĩ  trong  xã  hội  tán  thán  và  chính  phủ  công  nhận, 

Tổng Thống nước Cộng Hòa Tân Gia Ba, trong hai năm 1986 và 1992 

hai lần trao huân chương Phục Vụ Công Cộng cho Sư, cử Ngài làm đại 

biểu Phật giáo của Tân Gia Ba Tông Giáo Hòa Giai Lý Sự Hội (hội phát 

triển hòa hợp tôn giáo Singapore). 

Lão pháp sư Diễn Bồi thâm nhập Kinh Tạng, ba Tạng Kinh, Luật, 

Luận không gì Ngài chẳng thông đạt, có xưng tụng là Tam Tạng Pháp 

Sư cũng chẳng quá đáng. Mỗi khi có pháp hội truyền giới, đa phần mời 

Ngài làm Đắc Giới Hòa Thượng, rất nhiều lần như thế, chẳng thể thuật 

đủ. Trước thuật cả đời Ngài kết quả là bộ Đế Quán Toàn Tập ba mươi 

bốn quyển, Đế Quán Tục Tập mười hai quyển, rành rành tám trăm vạn 

chữ. 

Pháp sư Diễn Bồi tánh tình bộc trực, chẳng khéo ăn nói, nên tự ký 

tên  là  Ngu  Tăng,  nhưng  giảng  kinh  thuyết  pháp  như  sông  chảy  cuồn 

cuộn chẳng ngừng, người nghe không ai chẳng thích nghe. Lão pháp sư 

Diễn Bồi thị tịch ngày mồng Mười tháng Mười Một năm 1996, thọ tám 

mươi tuổi. 

 Tiểu Sử

 16

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

LỜI TỰA

Phẩm Phổ Môn kinh Pháp Hoa và phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện 

kinh Hoa Nghiêm là hai phẩm kinh được lưu hành phổ biến nhất trong 

giới Phật Giáo Trung Quốc, nhưng phẩm Phổ Môn được đọc tụng, hoằng 

truyền phổ biến thịnh hành nhất. Nguyên nhân là do Quán Âm đại sĩ tâm 

từ  bi  thiết  tha,  có  nhân  duyên  rất  sâu  đậm  đối  với  Sa  Bà;  bởi  thế,  tuy 

Ngài vào khắp mười phương cõi nước, nhưng thường trụ trong cõi Sa Bà 

này để hóa độ kẻ hữu duyên. 

Trong  kinh,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Đại  Sĩ  công  đức  rất  sâu  vô 

lượng, chẳng riêng gì kẻ trí huệ nhỏ nhoi chẳng thể liếc thấy một phần 

trong vạn phần, ngay cả Phổ Hiền Bồ Tát là bậc hạnh nguyện rộng lớn 

cũng chẳng thể suy lường chừng bằng sợi lông, giọt nước. Chúng ta là 

hạng phàm phu khổ não trói buộc đầy dẫy, làm sao có thể tuyên dương 

một phần trong trăm phần vạn ức phần công đức của Bồ Tát? 

Thế nhưng nghĩ đến Bồ Tát đại từ, tâm niệm độ sanh thiết tha, tâm 

bi ân cần cứu khổ cứu nạn, đối với công ân tùy hình tùy loại tầm thanh 

cứu khổ của Bồ Tát, há lẽ chẳng nên cực lực tán ngưỡng? Bởi thế, mỗi 

khi xuất ngoại hoằng hóa, tôi thường tuyên dương công đức Đại Sĩ, mà 

đa số thính chúng cũng thích nghe thệ nguyện rộng sâu của Đại Sĩ. 

Mùa Xuân năm Dân Quốc 50 (1961), sang Việt Nam hoằng hóa 

lần thứ hai, Trụ Trì chùa Vạn Phật ở Chợ Lớn cung thỉnh tôi giảng phẩm 

Phổ Môn, tôi bèn chấp nhận giảng cho đại chúng. Lúc ấy, do cư sĩ Tịnh 

Thắng ghi chép lời giảng, nhưng vì quá nửa thời gian cứ mải hoằng pháp 

ở ngoại quốc, nguyên cảo rốt cuộc để đâu mất, thủy chung không cách 

nào tìm lại được, đến nỗi chưa thể xuất bản thành sách! 

Năm Dân Quốc 56 (1967), tại pháp hội thuyết pháp mỗi tuần ở Bồ 

Đề Lan Nhã thuộc Singapore, theo yêu cầu của thính chúng, tôi đặc biệt 

chọn giảng phẩm Phổ Môn, do pháp sư Tịnh Khải dịch sang tiếng Quảng 

Đông, đồng thời sư cô còn phát tâm đem bản ghi lời giảng mỗi tuần trình 

cho tôi xem. Xem xong, biết ghi chép không lầm, tôi lại sửa chữa đôi 

chút, cho đến khi giảng xong, hoàn thành hơn mười vạn chữ. 

Hoàn thành bản Giảng Ký này, nếu bảo có kiến giải đặc sắc gì, tôi 

chẳng dám nhận lấy, chỉ dám thừa nhận là những lời thông tục dễ hiểu. 

Nhận  thấy  Phật  tử  Trung  Quốc  đọc  tụng  phẩm  Phổ  Môn  rất  nhiều,  ắt 

chẳng ít người muốn hiểu rõ nội dung. Đó là hiện tượng đáng mừng ít 

có, bởi lẽ chẳng những tin nhận Phật pháp mà còn muốn hiểu rõ nữa. 

Nếu tôi không lầm, những bản chú thích liên quan đến phẩm Phổ  

 Lời Tựa

 17

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Môn xưa nay thực sự rất nhiều, nhưng những bản khiến đại chúng xem 

đến có thể hiểu được lại không nhiều. Lúc tôi giảng phẩm này, vì mong 

đại  chúng  nghe  hiểu  được  lời  giảng,  nên  chỉ  tích  cực  chọn  lấy  những 

điểm nông cạn nơi những nghĩa thẳm sâu, người chép lại cứ chép đúng 

theo lời tôi giảng, lại vận dụng tài viết lách sắp xếp lại, khiến cho bản 

Giảng Ký này rất dễ đọc. 

Với một phẩm Phổ Môn, đức Phật muốn làm cho hết thảy chúng 

sanh  nhất  tâm  xưng  niệm  Quán  Âm.  Đức  Quán  Âm  một  thân  vì  khắp 

mười phương chúng sanh thị hiện các thứ sắc thân. Bởi thế, trong mọi 

hang cùng ngõ tận nước ta, kẻ ngu phu, ngu phụ không ai chẳng biết đến 

đức hiệu của Đại Sĩ, không ai chẳng tôn phụng thánh tượng Đại Sĩ, đủ 

thấy Quán Âm Bồ Tát đại từ đại bi rộng nhiếp quần cơ và lợi khắp trời 

người như thế đó! 

Trong thế giới Sa Bà này, có thể nói là Quán Âm Bồ Tát không 

lúc nào chẳng qua lại quanh quẩn bên chúng ta, vấn đề là mức độ thành 

kính của chúng ta đối với Bồ Tát như thế nào? Đối với Bồ Tát quý vị 

thành kính một phần, sẽ gần được Bồ Tát một phần. Đấy là điều tuyệt 

đối, chẳng còn nghi ngờ chút nào nữa. 

Bởi thế tôi nguyện mọi người trên thế giới, nhằm lúc mùa Thu lắm 

hoạn nạn này, hãy cùng niệm thánh hiệu Quán Âm để cầu Bồ Tát gia bị, 

hiện đời thân tâm yên vui, mạnh khỏe, đời sau rốt ráo giải thoát! 

Singapore, ngày mồng Mười tháng Tám Phật lịch 2511 (1967), 

đề tựa tại giảng đường Linh Phong Bát Nhã. 

 Lời Tựa

 18

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG LỤC 

觀世音菩薩普門品講錄 

演培法師講述 

釋寬嚴記 

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Diễn Bồi 

Pháp sư Thích Khoan Nghiêm ghi 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

(theo ấn bản của Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội, tháng Tư, năm 2004) 

I. Những điều khái lược sơ khởi 

Chư vị pháp sư! Chư vị cư sĩ! 

Thời gian trôi qua quá nhanh, mỗi năm một độ Tân Xuân đã qua 

mất rồi. Từ hôm nay trở đi, tôi lại cùng các vị giảng luận Phật pháp đôi 

chút. Năm ngoái, cùng quý vị giảng kinh Thắng Man, xét về mặt lý luận 

khá  sâu,  người  nghe  cảm  thấy  hơi  tốn  sức,  năm  nay  tôi  đặc  biệt  chọn 

phẩm Phổ Môn để giảng cho quý vị, là phẩm kinh mọi người thường đọc 

tụng, nhất định nghe giảng sẽ dễ hiểu hơn. Thật ra, kinh Thắng Man và 

Pháp Hoa đều cùng là đại pháp Nhất Thừa, đều là vì căn cơ tối thượng 

thừa mà nói, chẳng có trí huệ tương đương sẽ chẳng dễ tiếp thọ, nhưng 

phẩm Phổ Môn này chuyên giảng những sự trong thực tế, chẳng quá khó 

hiểu chi lắm. 

Năm nay cùng chư vị tuyên giảng Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn 

Phẩm, trong thời đại hỗn loạn hiện thời, tôi cho là rất có ý nghĩa. Sống 

còn trong thời đại này, ai nấy đều có cảm giác ở sẵn bên bờ hủy diệt, 

thực sự phải gấp cầu Quán Thế Âm Bồ Tát đại bi đến cứu giúp, mà cũng 

chỉ có Quán Thế Âm Bồ Tát đại bi vô tư như thế mới có thể cứu giúp 

nhân loại trong thế giới hiện tại. Phẩm Phổ Môn chuyên nói về tinh thần 

cứu khổ cứu nạn đại vô úy của Quán Âm Bồ Tát; bởi thế, sau khi chúng 

ta nghe xong,  một  mặt phải thiết  thực  cảm  niệm,  nhận hiểu  bi  nguyện 

của đức Quán Âm, một mặt phải chính mình nỗ lực phát khởi bi nguyện 

sao  cho  bi  nguyện  của  chính  mình  và  bi  nguyện  của  Bồ  Tát  kết  hợp 

thành một, khiến cho thế giới trùng trùng khổ nạn này chỗ nào cũng có 

Quán Âm thị hiện, chỗ nào cũng có Quán Âm cứu giúp, thì hoạt động 

của nhân loại trong thế giới nhờ đó mới được an tịnh vậy. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 19

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Nói đến Quán Thế Âm Bồ Tát thì tín đồ Phật giáo chúng ta không 

ai chẳng biết, giống như hai câu nói lưu truyền trong nước ta  “Gia gia

 Di  Đà  Phật,  nhân  nhân  Quán  Thế  Âm”   (Nhà  nhà  Di  Đà  Phật,  người 

người Quán Thế Âm), đủ thấy Quán Âm đã thâm nhập trong lòng người 

như thế nào! Nguyên lai, tín ngưỡng Quán Thế Âm Bồ Tát, xưng niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát, lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát rất phổ biến chẳng 

riêng gì tại Trung Quốc, mà Hàn Quốc, Nhật Bản, Việt Nam và những 

nơi có kiều bào cư ngụ như Tinh châu (Singapore), Mã Lai, đều rất phổ 

biến.  Có thể nói  là  trong  tất  cả  những  nơi  có  Đại  Thừa  Phật  pháp  lưu 

hành đều có tín ngưỡng này. Chúng ta cứ thử đi khắp nơi trong những 

nước này, sẽ thấy rất rõ: Nơi thành thị, nơi thôn làng, trên non cao, bên 

bãi biển, bến sông, nói chung là hễ chỗ nào có người sống, chỗ đó đều 

có  người  thờ  phụng  thánh  tượng  Quán  Âm  Bồ  Tát,  xưng  niệm  thánh 

hiệu Quán Âm Bồ Tát. Chẳng riêng gì người tin Phật mới như vậy, ngay 

cả  những  kẻ  không  tin  Phật,  cũng  thường  bất  tri  bất  giác  xưng  niệm 

thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát. 

Đồng thời, chúng ta thấy kinh Đại Thừa giới thiệu rất nhiều danh 

hiệu Bồ Tát, đặc biệt là trong số tám vạn Bồ Tát được kinh Pháp Hoa nói 

đến, thậm chí trong số mười tám vị Bồ Tát thượng thủ, ta thấy rốt cuộc 

có mấy vị được con người hiện tại thường quen xưng niệm nhiều nhất? 

Ngoại trừ Văn Thù, Di Lặc còn được người đời xưng niệm,  vị Bồ Tát 

khác được người đời xưng niệm nhiều nhất không thể không tính đến vị 

Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát này. 

Các  vị  Bồ  Tát  khác  không  những  chẳng  được  người  đời  thờ 

phụng, xưng niệm, mà còn ít có người biết đến danh hiệu nữa. Do vậy có 

thể suy luận rằng Quán Thế Âm Bồ Tát có nhân duyên đặc biệt đối với 

chúng sanh trong thế giới Sa Bà như thế nào, lại còn có mối quan hệ thật 

sâu đậm, thân thiết! Bởi thế, chúng ta phải thường nên xưng niệm thánh 

hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, chúng ta chẳng nên cô phụ Quán Âm Bồ Tát 

từ bi cứu giúp chúng ta, trong từng thời khắc, chúng ta nên cùng Quán 

Thế Âm Bồ Tát sống cùng một chỗ, thực hành hạnh đại bi cứu giúp rộng 

lớn. 

 1. Nguyên quán của đức Quán Thế Âm Bồ Tát  

Quán Thế Âm Bồ Tát đã cùng chúng sanh thế giới Sa Bà có mối 

quan hệ sâu đậm, thiết tha như thế, vấn đề tiếp theo là: Rốt cuộc, Quán 

Âm  Bồ  Tát  là  người  thuộc  địa  phương  nào?  Đạo  tràng  hành  hóa  của 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 20

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Ngài ở đâu? Bởi người đời thường nêu lên câu hỏi này, nên bây giờ tôi 

bắt  buộc phải giải  thích  sơ  lược.  Chỉ khi nào  mối  nghi này  trong lòng 

mọi người được tháo gỡ sạch thì ai nấy mới có thể kiên định tin tưởng 

Quán Âm, mới hòng khiến cho con người chân thành tụng niệm thánh 

hiệu Quán Âm. 

Rốt  cuộc,  Quán  Âm  Bồ  Tát  là  người  thuộc  địa  phương  nào? 

Chẳng  thể  nói  nhất  định  Ngài  là  người  ở  trấn  nào,  làng  nào,  tỉnh  nào, 

nước  nào  trong  thế  giới  Sa  Bà  được.  Căn  cứ  vào  những  lời  giới  thiệu 

trong rất nhiều kinh điển Đại Thừa, Quán Thế Âm Bồ Tát là một trong 

hai vị đại Bồ Tát hầu cận hai bên đức A Di Đà Phật trong thế giới Cực 

Lạc cách ngoài mười vạn cõi nước. Đồng thời, Ngài cũng là vị đại Bồ 

Tát phù tá A Di Đà Phật hoằng dương Phật pháp. Hiện tại, Ngài là vị Bổ 

Xứ Bồ Tát, trong quá khứ chính là Chánh Pháp Minh Như Lai, tương lai 

kế  thừa  A  Di  Đà  Phật  thành  Phật  trong  thế  giới  Cực  Lạc,  hiệu  là  Phổ 

Quang Công Đức Sơn Vương Phật. Bởi thế, hiện thời chúng ta chỉ có thể 

nói  Ngài  là  một  Bồ  Tát  vĩ  đại  đầy  đủ  đại  từ  bi,  đại  trí  huệ  trong  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, chẳng cần phải nói chính xác Ngài đản sanh 

tại nơi nào trong thế giới Sa Bà này! 

Còn như đạo tràng hành hóa của Quán Âm Bồ Tát thì về đại thể, 

có thể chia thành hai loại: Căn bản đạo tràng và hóa hiện đạo tràng. Căn 

bản đạo tràng là thế giới Cực Lạc, bởi lẽ Quán Âm là một vị đại Bồ Tát 

trong thế giới Cực Lạc. Căn bản đạo tràng này, phàm ai là Phật tử đều 

tin  nhận,  chẳng  nẩy  sanh  lòng  hoài  nghi.  Còn  về  hóa  hiện  đạo  tràng, 

trong mười phương tất cả thế giới, phàm những nơi nào có Bồ Tát giáo 

hóa, nơi đó chính là hóa hiện đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát. Như vậy, 

loại đạo tràng này rất nhiều, chỗ nào cũng là đạo tràng của ngài Quán 

Âm cả. 

Bất  quá,  chỉ  nói  riêng  trong  thế  giới  Sa  Bà,  theo  kinh  Hoa 

Nghiêm,  bên  bờ  biển  ở  Nam  Ấn  Độ,  có  ngọn  núi  Phổ  Đà  Lạc  Già 

(Potalaka), là đạo tràng thị hiện đầu tiên của Quán Âm Bồ Tát trong thế 

giới Sa Bà. Nhưng những người học Phật Trung Quốc chưa ai từng đến 

đạo tràng này, mà cũng ít ai biết đến. Đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát 

mà người Trung Quốc thường biết đến là núi Phổ Đà ở trong Nam Hải, 

thuộc tỉnh Triết Giang. Trong quá khứ, mỗi năm người đến Phổ Đà triều 

bái Quán Âm rất nhiều. 

Nam Hải Phổ Đà Sơn là đạo tràng thị hiện của Quán Âm Bồ Tát 

được người Trung Quốc công nhận, nổi tiếng toàn thế giới, đương nhiên 

phải có nhân duyên, lai lịch. Bây giờ, chẳng ngại gì không giới thiệu đơn  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 21

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

giản như sau: 

Ở  Trung  Quốc,  vào  thời  đại  Nam  Bắc  Triều  (386-589),  trong 

khoảng niên hiệu Trinh Nguyên đời Lương, có một vị pháp sư Nhật Bản 

là  Huệ  Ngạc  đến  Trung  Quốc  cầu  pháp,  hết  sức  chân  thành  tin  tưởng 

Quán Âm Bồ Tát. Lúc Ngài học xong, quay về Nhật Bản, ngoại trừ rất 

nhiều kinh sách mang theo, Ngài còn đặc biệt thỉnh một tượng Quán Âm 

đem về nước cúng dường. Thời cổ giao thông chẳng thuận tiện như hiện 

thời,  đương  nhiên  là  phải  ngồi  thuyền  gỗ.  Nhưng  khi  ngài  Huệ  Ngạc 

thỉnh tượng Quán Âm lên thuyền gỗ, thuyền đi chưa được bao lâu, biển 

đột nhiên nổi sóng to, gió lớn, khiến cho chiếc thuyền Ngài ngồi dù làm 

bất cứ cách nào cũng không tiến lên được. Trong tình huống bất đắc dĩ 

đó,  chỉ  còn  cách  thỉnh  tượng  Quán  Âm  Bồ  Tát  lên  một  hòn  đảo  nhỏ, 

dựng một gian nhà lá trên đảo để thờ phụng Quán Âm Bồ Tát. Những 

dân chài qua lại hòn đảo nhỏ ấy và những cư dân vùng phụ cận thường 

đến thắp hương, lễ bái, phát sanh rất nhiều chuyện linh cảm chẳng thể 

nghĩ bàn. Bởi thế, người đến thắp nhang lễ bái càng ngày càng đông, hòn 

đảo nhỏ ấy ngày càng phát đạt đến nỗi cái tên gốc là đảo Mai Sầm trở 

thành  Phổ  Đà  Sơn,  núi  ấy  cũng  trở  thành  đạo  tràng  của  Quán  Âm  Bồ 

Tát. Sau này, nó cùng với đạo tràng Ngũ Đài Sơn của Bồ Tát Văn Thù ở 

Sơn Tây, đạo tràng Nga Mi Sơn của Bồ Tát Phổ Hiền ở Tứ Xuyên và 

đạo tràng Cửu Hoa Sơn của Bồ Tát Địa Tạng ở An Huy trở thành bốn 

đại danh sơn, thành những trọng trấn của Phật giáo Trung Quốc. 

Từ khi Phổ Đà Sơn trở thành đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát, về 

sau có rất nhiều chỗ Bồ Tát Quán Âm thị hiện linh cảm, đều gọi là đạo 

tràng của Quán Âm Bồ Tát. Nói ở mức độ cao hơn, phàm những nơi nào 

có người tin tưởng Quán Âm Bồ Tát, chỗ nào thờ phụng Quán Âm Bồ 

Tát, chỗ đó đều có thể gọi là đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát. Bởi Bồ Tát 

giáo hóa chúng sanh trong khắp mười phương nên thực sự có thể nói là 

 “không  cõi  nước  nào,  Ngài  chẳng  hiện  thân” .  Bất  luận  ở  địa  phương 

nào, bất luận loài chúng sanh nào, lúc nào cần đến Bồ Tát hóa độ, Ngài 

bèn dùng thân phận đúng theo nơi đó, đến hóa độ. Như kinh nói  “nên

 dùng thân nào để độ, bèn hiện thân đó thuyết pháp”  chính là thể hiện 

tinh  thần  ấy.  Trong  phần  sau,  khi  giảng  đến  chuyện  du  hóa  các  nước 

trong kinh văn, tôi sẽ giới thiệu tường tận. 

Nói theo Đại Thừa Phật pháp, phàm là bậc đại Bồ Tát tu hạnh Bồ 

Tát đã lâu, đặc biệt là hàng Bồ Tát tối hậu thân Nhất Sanh Bổ Xứ, ai nấy 

đều có thể  “không cõi nào chẳng hiện thân” , đều có thể giáo hóa chúng 

sanh  trong  từng  thời  khắc.  Bây  giờ,  tôi  nêu  ra  một  vị  Bồ  Tát  rất  nổi 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 22

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tiếng, trong tương lai sẽ thành Phật trong thế giới Sa Bà này, đó là Di 

Lặc Bồ Tát. Cổ đức đã có bài tụng:  

 Di Lặc, chân Di Lặc, 

 Hóa thân thiên bách ức, 

 Thời thời thị thời nhân, 

 Thời nhân tự bất thức. 

(Tạm dịch: 

Di Lặc, chân Di Lặc, 

Hóa thân trăm ngàn ức, 

Luôn thị hiện người đời, 

Người đời nào hay biết). 

Có người cho rằng: Niệm danh hiệu chư Bồ Tát về căn bản là vô 

dụng, bởi lẽ từ trước đến nay chúng ta chưa từng thấy Bồ Tát. Đây là 

một quan niệm sai lầm. Xin thưa thật cùng quý vị: Bồ Tát bi tâm thấu 

xương, xuyên tủy, thời thời khắc khắc hằng hiện diện trước mặt chúng 

ta. Như ngài Di Lặc sở dĩ có tên là Di Lặc chẳng phải đơn giản đâu nhé! 

Ngài có thể hóa thân nhiều đến trăm ngàn ức, dùng các thứ thân phận 

khác nhau: Hoặc thị hiện thân Phật, hoặc thị hiện thân tỳ-kheo, hoặc thị 

hiện  thân  cư  sĩ,  thường  hằng  chẳng  gián  đoạn,  thời  thời  khắc  khắc  thị 

hiện trước mỗi người đáng nên hóa độ. Tiếc rằng kẻ ấy chẳng biết Bồ 

Tát hiển hiện, ta chỉ có thể tự trách móc mình chẳng nhận ra Bồ Tát ở 

ngay  trước  mặt  mình,  chẳng  được  nói  là  Bồ  Tát  chẳng  thị  hiện  trong 

nhân gian đông đảo. 

Di Lặc thị hiện như thế thì phải biết là Quán Âm cũng giống như 

thế. Nếu dùng lại bài kệ trên, ta cũng có thể nói:  

 Quán Âm, chân Quán Âm, 

 Hóa thân thiên bách ức, 

 Thời thời thị thời nhân, 

 Thời nhân tự bất thức. 

Như nay các vị đang hiện diện đây, ai là Quán Âm Bồ Tát, ai là Di 

Lặc Bồ Tát, chúng ta cũng chẳng nhận biết một ai, nhưng chẳng thể vì 

đó nói là trong đạo tràng này không có Quán Âm,  Di Lặc ẩn hiện. Là 

Phật tử, phải kiên định tin tưởng điều này! 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 23

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 2. Giới tính của Quán Âm Bồ Tát  

Địa phương xuất thân và đạo tràng thị hiện của Quán Âm Bồ Tát, 

tôi đã giảng đại lược rồi; hiện giờ còn một vấn đề tôi cần phải giải đáp, 

đó là đức Quán Âm Bồ Tát trọn vẹn đại từ bi, đại trí huệ, đại nguyện lực, 

đại công đức rốt cuộc là nam hay nữ đây? Bởi lẽ, hiện thời trông thấy 

tượng Quán Âm Bồ Tát, đại đa số là nữ tướng, nên thường có người nêu 

lên câu hỏi này. 

Trên căn bản, chúng ta nên nói Quán Âm Bồ Tát là nam tử. Từ 

đời Đường trở về trước, tất cả tượng Quán Âm dù là tượng đắp hay tranh 

vẽ đều mang tướng mạo nam nhân. Quán Âm Bồ Tát mang tướng người 

nam  là  có  căn  cứ  hay  không?  Kinh  Hoa  Nghiêm  chép:   “Dũng  mãnh 

 trượng phu Quán Tự Tại” . Quán Tự Tại chính là Quán Thế Âm. Kinh 

gọi Ngài là “bậc trượng phu dũng mãnh”, chứng minh Quán Âm vốn là 

nam tử. 

Chẳng qua,  nói  trên phương  diện  Quán Âm  thị  hiện, khó  có  thể 

quyết định Ngài là nam hay nữ; bởi lẽ đại Bồ Tát thị hiện nào phải để 

chơi  giỡn  mà  trọn  vì  độ  sanh.  Chúng  sanh  muốn  Bồ  Tát  thị  hiện  thân 

tướng  nào,  Bồ  Tát  liền  vì  chúng  sanh  thị  hiện  thân  tướng  như  thế  ấy. 

Nếu như có một loại chúng sanh cần Bồ Tát thị hiện tướng người nam để 

hóa độ, Bồ Tát liền vì kẻ ấy thị hiện nam tướng. Lại có một loại chúng 

sanh cần Bồ Tát thị hiện tướng nữ để hóa độ, Bồ Tát liền vì kẻ ấy hiện 

tướng nữ; rất khó nói quyết định Ngài là thân tướng nào! Bởi lẽ đối với 

bản thân Quán Âm Bồ Tát, [thân nam hay nữ] không thành vấn đề, thuận 

theo yêu cầu của từng chúng sanh mà hiện thân, tự mình trọn chẳng có 

chủ  ý  biến  hiện  ra  sao.  Còn  như  Bồ  Tát  Quán  Âm  trong  thế  giới  này 

thường hiện tướng nữ cũng là đạo lý chung, đến phần sau sẽ lại giảng 

tiếp. 

Bây giờ, trước hết tôi sẽ kể câu chuyện xưa Quán Âm Bồ Tát thị 

hiện thân nữ để hóa độ chúng sanh cho quý vị nghe. Tại Trung Quốc, 

vào đời Đường, tại bến Hữu Kim ở Thiểm Tây, Bồ Tát thị hiện làm một 

cô gái bán cá. Cô gái bán cá này lớn lên rất xinh đẹp, mỗi sáng sớm cô 

xách một giỏ cá, đến thôn trang nọ bán cá. Thanh niên trong thôn thấy cô 

gái tuổi nhỏ xinh đẹp, chẳng ngừng theo đuổi cô. Mỗi chàng thanh niên 

đều hy vọng sẽ được cùng cô kết duyên giai ngẫu. Do quá nhiều người 

theo đuổi khiến cô gái bán cá không biết giải quyết như thế nào, cô bèn 

nghĩ ra một cách, bảo cùng những chàng thanh niên trong thôn: 

- Các anh nhiều người quá, em chỉ có một thân gái, đương nhiên  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 24

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chẳng thể thỏa mãn tâm nguyện của từng người được. Bây giờ, em đưa  

ra một điều kiện chẳng khó khăn quá, ai làm được em sẽ lấy người đó, 

chẳng cần ai phải theo đuổi nữa! 

Những chàng thanh niên vội hỏi ngay: “Điều kiện gì?” 

Cô gái bán cá đáp: 

- Trong nhà Phật có một bản kinh tên là Phổ Môn Phẩm. Ai trong 

ba ngày có thể học thuộc lòng, em sẽ sánh duyên cùng người đó. 

Kết  quả,  trong  ba  ngày  đọc  thuộc  phẩm  Phổ  Môn  có  bốn  năm 

chục người. Cô gái bán cá lại nói: 

- Em chỉ có một thân, các anh lại nhiều người quá. Làm sao biết 

quyết định lấy ai đây? Xin thưa cùng các anh, trong nhà Phật lại có một 

bộ kinh tên là kinh Kim Cang, kinh văn dài hơn phẩm Phổ Môn. Trong 

số các anh có ai trong năm ngày đọc thuộc, em sẽ lấy người đó. 

Các  chàng  do  tình  yêu  sôi  sục,  trong  năm  ngày  đọc  thuộc  kinh 

Kim Cang, vẫn có hơn mười người. Kết quả, vẫn chẳng giải quyết vấn 

đề được. Khi ấy, cô gái bán cá lại bảo những chàng đó: 

- Trong nhà Phật có bộ kinh Đại Thừa tên là Diệu Pháp Liên Hoa, 

trong vòng bảy ngày, ai trong số các anh có thể đọc thuộc, em nhất định 

lấy người đó. 

Chư vị nghĩ xem: Kinh Pháp Hoa bảy quyển hai mươi tám phẩm 

nhiều thế đó, phải đọc thuộc trong vòng bảy ngày chẳng phải là chuyện 

dễ  dàng  gì,  cho  nên  rốt  cuộc  chỉ  có  một  chàng  thanh  niên  họ  Mã  đọc 

thuộc.  Cô  gái  bán  cá  thực  hiện  lời  hứa,  đương  nhiên  lấy  chàng  thanh 

niên họ Mã. Chàng họ Mã trong lòng hoan hỷ chẳng thể nói, người khác 

cũng mừng cho chàng lấy được cô gái đẹp như hoa xinh tợ ngọc đó làm 

vợ. Nhưng đến tối động phòng hoa chúc, sau khi đám khách mừng đã 

vui say rã đám, cô gái bỗng lên cơn đau bụng chết đi! Chẳng cần phải 

nói, lúc đó thật bi thương, chàng thanh niên họ Mã tuổi trẻ, tận dụng mọi 

tâm cơ, mới lấy được một cô vợ đẹp như thế, nay rốt cục trắng tay, sao 

không  đau  lòng  muốn  chết.  Nhưng  người  đã  chết  rồi  chẳng  sống  lại 

được, đau thương ích gì? Chỉ đành chiếu theo phong tục, đem người chết 

đi an táng, chứ còn có cách nào khác nữa đâu? 

Nói ra thật là kỳ quái, linh cữu đưa đi nửa đường, đột nhiên gặp 

một vị lão tăng bảo chàng thanh niên họ Mã: 

- Nghe nói hôm qua cậu vừa cử hành đại lễ kết hôn, sao hôm nay 

đã cử hành tang lễ? 

Chàng thanh niên họ Mã ôm mặt, khóc lóc đáp: 

- Là vì cô vợ xinh đẹp yêu dấu nhất của con, dốc sạch tâm cơ mới  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 25

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

cưới được cô ta làm vợ, chẳng ngờ một cô gái xinh đẹp hoạt bát, nháy 

mắt  đã thành  một  cái  xác  chết  vô tri, hỏi  sao  con không  đau lòng  cho 

được? 

Lão tăng thấy chàng bi thương đến thế, nhân đó bèn khai thị: 

- Cậu tuổi trẻ, chỉ biết nói chuyện tình ái, chẳng biết tìm cầu chân 

lý. Cậu phải biết cô gái xinh đẹp cậu vừa mới cưới hôm qua nào phải là 

con gái tầm thường trong thế gian, mà là Quán Âm Bồ Tát thị hiện để 

hóa độ các cậu đấy! Bởi lẽ, Quán Âm Bồ Tát bi tâm sâu nặng, biết già 

trẻ trong thôn trang này chẳng biết tín phụng Tam Bảo, nên mới đặc biệt 

thị hiện thân nữ để đến hóa độ các cậu. Nếu cậu nhất định không tin, có 

thể mở hòm ra xem. 

Mọi người muốn kiểm chứng bèn mở quan tài ra thật, thoạt nhìn 

mới thấy xác cô gái xinh đẹp không còn trong đó nữa, đến lúc đó chẳng 

thể không tin là Bồ Tát vận dụng thần thông rời đi. Thế nhưng, quay lại 

nhìn lão tăng, cũng không biết lão tăng đã đâu mất rồi! 

Do đây biết rằng: Không riêng gì cô gái bán cá là Quán Âm thị 

hiện, ngay cả vị lão tăng cũng là Quán Âm thị hiện, mục đích nhằm làm 

cho  những  người  trong  thôn  đó  thiết  thực  giác  ngộ,  nỗ  lực  tín  phụng 

Tam Bảo. Từ đó, không riêng gì chàng thanh niên họ Mã phát tâm xuất 

gia tu hành, người trong thôn cũng đều tin Phật, Bồ Tát, quy y Tam Bảo. 

Trong Phật giáo có hai câu nói về điều này:  “Tiên dĩ dục câu khiên, hậu 

 linh nhập Phật trí” (Trước là dùng dục để lôi kéo, sau khiến nhập Phật 

trí), đó là phương tiện độ sanh lớn nhất của Bồ Tát. 

Sở dĩ, Quán Âm Bồ Tát thường thị hiện thân nữ giáo hóa chúng 

sanh, xét ra, có hai nguyên nhân, giờ đây sẽ thuật sơ lược như sau: 

1) Chuyên lấy chúng sanh nhiều đau khổ làm đối tượng cứu giúp. 

Nhân loại chúng sanh đau khổ rất nhiều, trong thời quá khứ trọng nam 

khinh nữ, đúng là nữ nhân đau khổ hơn nam giới rất nhiều. Do trong thời 

đó, nữ nhân bị rất nhiều hạn chế, như: Trước khi lấy chồng, ở nhà với 

cha  mẹ,  nhất  định  phải  nghe  theo  mệnh  lệnh  của  cha  mẹ;  xuất  giá  rồi 

sống ở nhà chồng, nhất định phải nghe theo lệnh chồng. Đến lúc tuổi già 

có con cái, lại phải nghe lời con cái. Làm con người trong thế gian, phụ 

nữ thực sự đau khổ rất nhiều như thế. Quán Âm Bồ Tát lấy việc cứu khổ 

chúng sanh làm mục đích, đương nhiên trước hết phải cứu độ hàng phụ 

nữ nhiều đau khổ. Bởi thế, Ngài mới đặc biệt thường hay hiện thân nữ, 

có giống hệt như họ thì sau đó mới từ những nỗi thống khổ vốn sẵn của 

thân nữ, dẫn dụ họ dần dần đi vào con đường tu học Phật pháp lớn lao, 

hòng giải trừ tất cả thống khổ, ngõ hầu giải thoát thân tâm. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 26

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

2) So ra, tuy thân nữ có nhiều nỗi khổ như thế, nhưng sự nhu hòa 

từ ái trong tâm họ đúng là vượt trội người nam. Giống như cha mẹ trong 

thế gian đau đáu yêu mến con cái, cố nhiên giống nhau; nhưng nếu so 

sánh, người mẹ yêu mến, che chở con cái sâu đậm, thân thiết hơn cha. 

Tôi thường hay  nói: Lúc nào  cha  mẹ  ngồi  cùng  một  chỗ,  nếu đứa  con 

nhỏ chạy đến muốn xin cha mẹ cho tiền mua đậu phộng hay kẹo ăn, cha 

thường nói: 

- Tụi bay cứ xin tiền hoài làm chi? Hôm nay ba không có tiền cho 

tụi bay đâu! 

Nói vậy là xong, thực sự không cho một đồng nào. Còn mẹ chẳng 

như vậy, một mặt quở trách đứa nhỏ đừng có xin tiền hoài, một mặt vẫn 

rút tiền lận lưng cho con, nhưng rất dịu dàng vỗ về con: 

- Hư lắm nghe! Từ rày đừng có lại xin tiền nữa nghe chưa! 

Tuy nói vậy, lần sau đến xin nữa, vẫn lại giống như vậy. Bởi thế 

lòng từ ái của mẹ hơn hẳn cha. Quán Âm Bồ Tát là bậc đại từ bi, bởi thế, 

Ngài thị hiện thân nữ, chẳng qua là tịnh hóa, khuếch đại tình mẹ của thế 

gian thành lòng đại bi. 

Lòng mẹ trong thế gian tuy nói là bao la, nhưng phạm vi nhỏ hẹp 

phi thường, chỉ biết yêu thương, che chở con cái của chính mình, chẳng 

biết yêu thương, che chở con cái người khác, nên trong tình yêu thương 

đó vẫn bao gồm đôi chút nhiễm ô. Thông thường, tuy nói cha mẹ thương 

con vô điều kiện; thật ra, trong cái vô điều kiện đó vẫn có điều kiện, như 

người Trung Quốc hay nói:  “Tích cốc phòng cơ, dưỡng nhi phòng lão” 

(Chứa gạo phòng đói, nuôi con dưỡng già). Đấy chẳng phải là điều kiện 

thì là cái gì đây? Bởi thế lòng yêu thương của cha mẹ so với lòng từ bi 

của Bồ Tát có hai điểm bất đồng: 

1) Chẳng rộng lớn. 

2) Chẳng phải là vô điều kiện. 

Lòng  từ  bi  của  Quán  Âm  Bồ  Tát  không  những  như  tình  yêu 

thương của mẹ, lại còn tịnh hóa và rộng lớn hơn, từ bi đối với hết thảy 

chúng sanh, chẳng phải chỉ từ bi đối với một phần chúng sanh. Bởi thế, 

Bồ  Tát  từ  bi  vĩ  đại,  lòng  mẹ  thương  con  của  thế  gian  chẳng  thể  sánh 

bằng được. Quán Âm Bồ Tát hiểu sâu xa lòng mẹ yêu con trong thế gian 

thật khó có, bởi vậy, Ngài hiện thân nữ khắp chốn, hy vọng dùng thân 

phận người nữ cảm hóa hết thảy nữ nhân trong thế gian đừng khư khư 

chấp vào tình mẹ nhỏ hẹp, mà phải biết dùng tinh thần mẹ thương con để 

thương mến hết thảy chúng sanh, hy vọng mỗi một chúng sanh đều có 

thể lìa khổ được vui, đều có thể liễu sanh thoát tử, đều có thể thành Đẳng  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 27

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Chánh Giác. 

Những điều vừa nói trên chính là hai nguyên nhân lớn khiến Quán 

Âm Bồ Tát thị hiện thân nữ. Bất quá, ở đây tôi xin quý vị phải nhớ thật 

kỹ: Đây chỉ là Bồ Tát thị hiện, tuyệt đối đừng lầm tưởng Bồ Tát vốn là 

thân nữ. 

 3. Ngàn mắt ngàn tay của Quán Âm  

Quán Âm Bồ Tát tùy loại hóa thân, thị hiện các thứ thân phận bất 

đồng, như Ngư Lam Quán Âm, Tống Tử Quán Âm, Bạch Y Quán Âm, 

Bát Tý Quán Âm, Thập Lục Tý Quán Âm, Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán 

Âm4 v.v… là những hình tượng mọi người đều biết. Trong số đó, tượng 

Quán Âm ngàn mắt ngàn tay có rất nhiều người chẳng hiểu rõ lắm. Vì 

thế, ở đây tôi sẽ giải thích sơ lược: 

Theo cách hiểu thông thường, một con người chỉ có hai mắt, hai 

tay. Nếu ai rất có bản lãnh, ta nói kẻ ấy rất phi thường, tựa hồ có đủ cả 

ba đầu sáu tay. Nghe nói ai ba đầu sáu tay, ta đã thấy người ấy rất phi 

thường rồi. Nhưng Quán Âm Bồ Tát có đủ ngàn mắt ngàn tay nhiều như 

vậy, đương nhiên khả năng càng lớn. Bởi vậy, có người hỏi: “Vì lẽ gì 

Quán Âm Bồ Tát có ngàn mắt ngàn tay? Rốt ráo biểu trưng ý nghĩa gì?” 

Do vậy, đương nhiên phải giải thích sơ lược; nếu không, chẳng những 

người ta hỏi đến không cách gì đáp được, mà chính mình đối với sự việc 

này cũng hoài nghi rất lớn, chẳng thể đúng pháp kiền thành xưng niệm 

thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát. 

Liên quan đến vấn đề này, trước hết chúng tôi bắt đầu từ truyền 

thuyết mà nói, sau đấy mới giải thích hợp lý. Theo sách Nhữ Châu Chí 

có  chép  như  thế  này:  Trong  quá  khứ,  cô con  gái  thứ  ba  của  Sở  Trang 

Vương tên là Diệu Thiện, là một đứa con gái hiếu thuận phi thường. Lúc 

Sở Trang Vương bệnh tình rất nguy cấp, thầy thuốc nói muốn được lành 

4 Ngư Lam Quán Âm: Quán Âm tay cầm  giỏ cá, tạc theo tích Quán Âm thu phục con cá 

chép thành tinh. Thật ra, Bồ Tát hiện thân làm cô gái bán cá chép vàng để cứu dân đào mỏ 

khỏi chết vì sụp hầm. 

Tống Tử Quán Âm: Tượng Quán Âm bồng một đứa bé, tạc theo bổn nguyện cầu con trai 

được con trai, cầu con gái được con gái. Những người hiếm muộn thường cầu con nơi tượng 

này. 

Bạch Y Quán Âm: Quán Âm mặc áo trắng. 

Bát Tý Quán Âm, Thập Lục Tý Quán Âm: Quán Âm tám tay hay mười sáu tay. 

Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm: Quán Âm ngàn mắt ngàn tay, hình tượng Bồ Tát biến hiện 

khi nói chú Đại Bi. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 28

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

bệnh  cần  phải  dùng  đến  con  mắt,  cánh  tay  của  thân  nhân.  Công  chúa 

Diệu Thiện nghe xong, chẳng hề nhăn mặt chút nào, cắt tay, móc mắt để 

chữa cơn bệnh nặng cho cha, khiến cha được lành bệnh. Đợi đến khi cha 

lành bệnh, công chúa bèn tọa hóa. Vị thầy thuốc gọi cô là Đại Bi Bồ Tát, 

rồi vị thầy thuốc nói lời đó cũng lập tức biến mất. Nhân đó, Sở Trang 

Vương bèn phong công chúa là Đại Bi Bồ Tát và dựng chùa Hương Sơn, 

đắp  tượng  ngàn  mắt  ngàn  tay.  Có  người  nói:  Sở  Trang  Vương  truyền 

lệnh  đắp  tượng  “toàn  thủ  toàn  nhãn”  (tay  và  mắt  đầy  đủ),  nhưng  viên 

quan  hiểu  lầm  là  “thiên  thủ  thiên  nhãn”,  nên  mới  có  tượng  Quán  Âm 

Thiên Thủ Thiên Nhãn. 

Nhưng  thuyết  của  sách  Nhữ  Châu  Chí,  sách  Cảm  Thông  Lục 

không chép, đương nhiên chẳng phải là truyền thuyết đáng tin cậy. Lại 

còn có lời tục truyền rằng: Đại Sĩ là con gái thứ ba của Sở Trang Vương, 

tên là Diệu Thiện, nhân vì hy sinh tay, mắt để cứu cha mắc bệnh ngặt 

nghèo, nên bèn hiển hiện hình tượng ngàn mắt ngàn tay. Sách Biên Niên 

Thông Luận chép chuyện này cũng do thiên thần kể cho ngài Nam Sơn 

Đạo Tuyên Luật Sư nghe nên tự nhiên cũng chỉ là truyền thuyết mà thôi. 

Nếu theo như kinh Đại Bi Đà Ra Ni thì trong quá khứ, lúc Quán 

Âm  Bồ  Tát  ở  nơi  Thiên  Quang  Vương  Tĩnh  Trụ  Như  Lai;  Tĩnh  Trụ 

Vương Như Lai từng vì Ngài nói Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi 

Tâm Đại Đà Ra Ni, muốn cho Ngài trì tâm chú này, để trong đời ác vị lai 

làm đại lợi lạc cho khắp hết thảy chúng sanh. Ngay sau khi nghe xong 

bài chú này, Quán Âm Bồ Tát lập tức phát thệ nguyện rộng lớn:  “Nếu 

 như trong tương lai, con sẽ có thể lợi lạc một phần chúng sanh thì ngay 

 lập tức thân con sanh ngàn mắt ngàn tay” . Đại nguyện ấy vừa phát, quả 

nhiên,  ngay  lập  tức  thân  Ngài  thành  ngàn  mắt  ngàn  tay,  mười  phương 

đại  địa  chấn  động,  mười  phương  chư  Phật  cũng  đều  phóng  vô  lượng 

quang minh, chiếu khắp mười phương vô biên thế giới. Đấy là duyên do 

Quán Thế Âm Bồ Tát được danh hiệu ấy. 

Nhưng  cũng  có  thể  nói  [tượng  thiên  thủ  thiên  nhãn]  mang  tánh 

chất tượng trưng, giờ đây sẽ nói sơ lược như sau: 

- Ngàn tay tượng trưng cho sức lực cứu độ chúng sanh vĩ đại của 

Quán Âm Bồ Tát. Như thông thường, giúp người khác làm chuyện gì, 

dùng một tay làm thì đẩy chẳng đi, kéo chẳng động, người khác bèn bảo 

quý vị: “Ông phải dùng hai tay ra sức mới có thể đẩy, kéo được”, chứng 

tỏ thêm  một  tay  là  thêm  một  phần  sức. Lại  như  thường  nghe  người  ta 

nói: Người nào cảm thấy rất bận rộn, thường hay nói hiện thời bận bịu 

quá  sức,  không  có  cách  gì,  nếu  như  có  nhiều  chân  nhiều  tay,  hoặc  có 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 29

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

mấy tay giúp, chia nhau ra làm, sẽ thảnh thơi rất nhiều. Điều này chứng 

tỏ nhiều tay giúp, sức lực càng lớn, làm được rất nhiều việc. Phối hợp 

những điều này lại để giảng, thì ngàn tay của đức Quán Âm Bồ Tát có ý 

nghĩa là: Chúng sanh được Quán Âm Bồ Tát giáo hóa nhiều, người theo 

Bồ Tát tu học Phật pháp cũng nhiều, đến lúc năng lực tu học đã cao rồi, 

liền được phái qua chỗ này chỗ nọ giáo hóa chúng sanh, nhưng sức lực 

phát sanh tại mỗi địa phương được giao nhiệm vụ giáo hóa cũng giống 

như chính sức lực của Bồ Tát phân tán ra. Bởi vậy, ngàn tay hoàn toàn 

mang ý nghĩa biểu thị sức cứu độ chúng sanh vĩ đại của Quán Âm Bồ 

Tát, bất tất phải khăng khăng cho rằng Bồ Tát thực sự mọc ra ngàn tay. 

- Còn ngàn mắt tượng trưng cho trí huệ sâu thẳm chẳng thể nghĩ 

bàn của Quán Âm Bồ Tát. Như mọi người lúc bình thường xem thứ này 

thứ nọ, một mắt chẳng thấy rõ ràng, phải hai mắt mới trông được rõ; bất 

luận trước mắt là vật gì, đều có thể thấy rõ ràng minh bạch. Hai con mắt 

nhìn  vật  đã  rõ,  ngàn  con  mắt  thấy  vật  đương  nhiên  càng  rõ  hơn  nữa. 

Nhưng Quán Âm Bồ Tát quán sát sự vật, chẳng như người thường chỉ 

nhìn xuông,  mà  là dùng  mắt  trí huệ,  quan sát  sâu chắc,  phân  tích  thấu 

triệt, bởi thế, Quán Âm Bồ Tát trí huệ cực thâm diệu. Dùng con mắt trí 

huệ thâm diệu này có thể hiểu rõ tướng chân thật của vũ trụ, vạn hữu, 

chư pháp, có thể quan sát chúng sanh các thứ căn tánh và mong muốn 

bất đồng, thuận theo các căn tánh và yêu cầu sai khác mà thực hiện các 

sự hóa đạo và điều phục bất đồng. Nếu như chẳng đủ trí huệ, dù có tâm 

hóa độ chúng sanh, nhưng đối với hết thảy chúng sanh chỉ có thể nói một 

thứ pháp, chẳng thể làm lợi khắp chúng sanh. Nhân vì Quán Âm Bồ Tát 

trí huệ thâm diệu, nên có thể đối với các loài chúng sanh sai khác, nói 

các thứ giáo pháp sai khác. Bởi thế, ngàn  mắt tượng trưng cho trí huệ 

của Bồ Tát. 

Phối hợp những điều trên để nói, thì có thể thấy ngàn mắt ngàn tay 

tượng trưng cho đại lực, đại trí của Quán Âm; nhưng đại lực, đại trí nào 

phải là điều những kẻ bình thường có được, chỉ có đại Bồ Tát mới có đủ, 

bởi thế, xưng tụng Ngài là Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm Bồ Tát. 

 4. Nguyên nhân lưu truyền phẩm Phổ Môn  

Chữ Phẩm trong Phổ Môn Phẩm có nghĩa là “loại”. Rất nhiều kinh 

điển Đại Thừa được chia thành phẩm, tức là những thứ giống nhau được 

gộp thành từng phẩm. Phẩm này giảng về những sự thị hiện cứu giúp của 

Quán Âm, nên những sự thị hiện và cứu giúp này được gom thành một  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 30

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

bộ phận kinh văn để nói, bởi thế gọi là Phẩm. 

Kinh Pháp Hoa tổng cộng hai mươi tám phẩm, phẩm này là phẩm 

thứ  hai  mươi  lăm.  Bây  giờ  chúng  ta  phải  nêu  câu  hỏi:  “Toàn  bộ  kinh 

Pháp Hoa có đến hai mươi tám phẩm, vì sao chỉ có mình phẩm này được 

đọc tụng, giảng nói, giải thích, lưu thông nhiều nhất?” Điều này đương 

nhiên có nguyên nhân. Nguyên nhân chủ yếu nhất là vì Quán Âm Bồ Tát 

đối với chúng sanh cõi này, đặc biệt là với nhân dân Trung Quốc, Nhật 

Bản, Hàn Quốc, Việt Nam, có nhân duyên sâu đậm, thiết tha. 

Ngoài ra, còn có nguyên nhân hoằng thông đặc biệt, tức là trong 

lịch sử Trung Quốc, vào thời Ngũ Hồ Loạn Hoa, tức là giai đoạn năm 

triều đại, mười sáu nước, có một nước nhỏ tên là Bắc Lương, quốc chúa 

tên là Thư Cừ Mông Tốn, có lần mắc bệnh ngặt nghèo, thật là đến mức 

các  thầy  thuốc  bó  tay,  trăm  thứ  thuốc  đều  thành  vô  dụng,  chỉ  còn  có 

nước đợi chết, không còn cách nào khác. Chính vào lúc đó, có vị pháp sư 

hoằng hóa dịch kinh là Đàm Vô Sấm đến phương Bắc Trung Quốc, nghe 

nói  quốc  chúa  mắc  bệnh,  Ngài  tự  động  đến  bảo  cùng  người  dân  trong 

nước: 

-  Quốc chúa các người mắc bệnh, chẳng phải là bệnh bình thường 

 nơi  thân  thể,  mà  chính  là  bệnh  nghiệp  chướng  trong  tâm,  y  dược  thế 

 gian  chẳng  trị  lành  được.  Bất  quá,  theo  như  ta  thấy:  Thọ  mạng  quốc 

 chúa vẫn chưa hết, vẫn còn có biện pháp cứu vãn. Giờ đây, ta bảo cùng 

 các ngươi: Trong nhà Phật có bộ kinh Diệu Pháp Liên Hoa, trong kinh 

 ấy có phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn, nếu như quốc chúa có thể 

 chí  thành  khẩn  thiết  đọc  tụng,  sẽ  được  Quán  Âm  Bồ  Tát  từ  bi  gia  bị, 

 khiến cho bệnh nghiệp chướng của nhà vua tiêu trừ, thân thể lại được 

 mạnh khỏe như cũ. 

Đại  thần  trong  nước  nghe  nói  vậy,  lập  tức  bẩm  tấu  quốc  chúa. 

Quốc chúa và các đại thần vì mong được lành bệnh, bèn tuân theo lời 

pháp sư Đàm Vô Sấm chỉ dạy, khẩn thiết chí thành niệm tụng Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát  Phổ  Môn  phẩm.  Đúng  là  linh  nghiệm,  chẳng  bao  lâu  sau, 

bệnh quả nhiên lành hẳn, khỏe mạnh lại như cũ. 

Nhân đó, chẳng những quốc chúa sắc truyền mọi người tụng phẩm 

Phổ  Môn,  rất  nhiều  người  dân  cũng  tự  động  tụng  phẩm  Phổ  Môn,  và 

thực  sự  có  rất  nhiều  người  do  niệm  phẩm  Phổ  Môn  mà  tiêu  trừ  bệnh 

nghiệp chướng. Từ đó cho đến hiện tại, ở Trung Quốc, phẩm kinh này 

được lưu truyền đặc biệt rộng rãi, giảng nói đặc biệt nhiều, đọc tụng đặc 

biệt đông đảo, và được giải thích cũng chẳng ít. Phẩm này được đặc biệt 

lưu hành riêng hoàn toàn là do nguyên nhân này. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 31

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Tại  Trung  Quốc,  niệm  Phổ  Môn  được  cảm  ứng  rất  nhiều,  như 

trong năm Dân Quốc 26 (1937), bà Đào Thị Thập Lục, vợ góa của họ 

Nguyên,  không  con,  thường  trì  niệm  Quán  Âm  Phổ  Môn  Phẩm,  đột 

nhiên mộng thấy một người áo trắng tay cầm một đóa sen trắng trao cho 

ăn. Ba năm sau, thấy quang minh Phật, trên hộp đựng kinh thấy có khối 

lửa to như viên đạn, bà sợ kinh bị cháy, lấy tay phẩy, bèn được một hạt 

xá-lợi. Lúc lâm chung, hóa Phật đến đón, từ biệt đại chúng ra đi. 

 5. Giải thích sơ lược tựa đề của phẩm kinh này  

Phẩm này mang tên “Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm”, tổng 

cộng tám chữ. Quán Thế Âm Bồ Tát là Nhân (người), Phổ Môn Phẩm là 

Pháp. Quán Âm là người năng chứng, Phổ Môn là pháp được chứng. Bởi 

thế, phẩm này dùng Nhân và Pháp để đặt tên. 

Trong năm chữ dùng Nhân để đặt tựa, ba chữ đầu là biệt danh, chỉ 

mình ngài Quán Thế Âm là có thể xưng hô như thế, hai chữ sau là tên 

gọi chung. Phàm những ai phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát đạo, đều có thể 

gọi là Bồ Tát, chứ chẳng phải chỉ để gọi riêng một ai. 

Quán  Thế  Âm  là  đức  hiệu của  Bồ  Tát;  có  lúc  còn  gọi  là  Quang 

Thế Âm5, có khi gọi là Quán Tự Tại, có lúc gọi tắt là Quán Âm. Danh 

xưng  Quán  Thế  Âm  là  do  ngài  Tam  Tạng  La  Thập  phiên  dịch,  còn 

Quang Thế Âm là do ngài Tam Tạng Trúc Pháp Hộ phiên dịch. Quán Tự 

Tại là do ngài Tam Tạng Huyền Trang phiên dịch. Ngài còn được gọi là 

Quán Thế Tự Tại hoặc Thánh Quán Tự Tại. Thánh là từ ngữ tán thán. 

Theo bản Tâm Kinh Lược Sớ của ngài Pháp Tạng, chữ Quán Tự 

Tại có hai nghĩa: 

1) Ước theo trí giải thoát, thì với trí huệ của Quán Âm, Ngài đã 

thấy  cảnh  sự  lý  vô  ngại,  đạt  đến  mức  tự  do,  tự  tại,  chẳng  còn  chút 

chướng ngại mảy may nào. 

2) Ước theo bi giải thoát thì đối với những cơ nghi đáng được hóa 

độ, thường hiện ra trước cứu giúp, lòng đại bi của Quán Âm cũng đã đạt 

đến mức tự do, tự tại, chẳng còn nhận thấy có gì bó buộc, xem xét thế 

giới, tự tại dẹp khổ, ban vui, nên gọi là Quán Thế Tự Tại. 

Còn ý nghĩa chữ Quán Thế Âm do ngài La Thập dịch thì đến phần 

giải thích kinh văn sau này sẽ giảng tường tận. 

Tuy  có  các  danh  xưng  bất  đồng,  kỳ  thực  là  một  người.  Nếu  so 

giữa cách dịch của ngài La Thập và ngài Huyền Trang thì: Một đằng chú 

5 Chữ Quang ở đây là ánh sáng. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 32

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

trọng  dịch  ý,  một  đằng  chú  trọng  dịch  thẳng,  cho  nên  mới  dịch  khác 

nhau, chẳng thể nói ai dịch đúng, ai dịch sai. Chẳng qua người trong đời 

thường quen xưng niệm là Quán Thế Âm Bồ Tát hoặc Quán Âm. 

Bồ Tát là tiếng Ấn Độ gọi tắt, nói đủ là Bồ Đề Tát Đỏa, Hán dịch 

là Giác Hữu Tình, tức là đại tâm chúng sanh thượng cầu Đại Giác, hạ 

hóa hữu tình.  “Thượng cầu đại giác”  là tác dụng của đại trí.  “Hạ hóa 

 hữu tình”  là tác dụng của đại bi. Bởi thế, phàm là Bồ Tát thì đều là bi trí 

song vận (vận dụng cả bi lẫn trí). Bất quá, chữ Bồ Tát trong Phật giáo 

không chuyên chỉ các vị đại Bồ Tát được thờ trong điện đường, mà còn 

chỉ những người phát tâm và những vị Bồ Tát sống trong nhân gian thực 

sự hành Bồ Tát đạo. 

Bây  giờ  tôi  nói  tiếp  về  ba  chữ  dùng  Pháp  để  đặt  tựa,  Phổ  Môn 

Phẩm. Phẩm có nghĩa là Loại, tức là loại nào xếp theo loại nấy, nghĩa là 

vật  được  gom  thành  từng  loại  thì  gọi  là  Phẩm.  Trong  kinh  Diệu  Pháp 

Liên Hoa, hết thảy mọi chuyện về Quán Thế Âm được đức Phật quy kết 

giảng tại đây, nên gọi là Phẩm. 

Phổ nghĩa là “phổ biến”, Môn nghĩa là “có thể đi qua, thông suốt”. 

Như trước mặt chúng ta đây thấy một cái cửa lớn, có cái cửa lớn như vậy 

ai cũng đều có thể ra vào qua lại tự tại. Nếu như cái nhà này không có 

cái cửa đó, muốn từ ngoài vào trong, cố nhiên chẳng có cách nào; muốn 

từ trong đi ra ngoài, cũng giống vậy, chẳng có cách gì! 

Nói đến chữ Môn trong Phật pháp, thì từ địa ngục đến khi thành 

Phật,  tổng  cộng  có  mười  cánh  cửa.  Chìa  khóa  của  mỗi  cửa  đều  nằm 

trong tay chúng ta. Chúng ta muốn tiến vào cửa nào, phải mở được cánh 

cửa ấy. Chẳng mở được thì chẳng tiến vào được. Nêu thí dụ: Ví dụ như 

cửa địa ngục vốn khóa rất chắc, sao có thể tiến vào được? Vấn đề rất đơn 

giản, chỉ cần quý vị tạo tội nghiệp Ngũ Nghịch, Thập Ác, quý vị bèn có 

được chìa khóa cửa địa ngục. Có chìa khóa ấy rồi, tùy thời bèn mở được 

cửa địa ngục, tự nhiên đi vào địa ngục. Nếu như không có chìa khóa đó, 

dù có muốn tiến vào đến đâu đi nữa, kết quả vẫn chẳng thể vào trong cửa 

ấy được. 

Từ ngoài cửa tiến vào trong cửa, những sự khổ vui bên trong cửa 

thật  khác  xa  nhau.  Nói  theo  thế  gian:  Có  những  cửa  bên  trong  thật  là 

khoái lạc, như thiên đường thường ngụp lặn trong dục lạc và định lạc; có 

những  cửa  bên  trong  khá  thống  khổ,  như  ba  đường  ác,  hoặc  chịu  nỗi 

thống khổ nóng lạnh, hoặc chịu nỗi khổ tàn sát, hoặc chịu nỗi khổ đói 

khát. Bất quá, mọi chìa khóa nằm trong chính tay mình, muốn tiến vào 

cái cửa nào, hoàn toàn do mình quyết định. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 33

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Chẳng qua, mười pháp giới tuy có mười cánh cửa, nhưng chỉ có 

một cánh cửa Phật đạo được gọi là Phổ Môn. Như cánh cửa sáu đường 

trong thế gian thuộc về cửa hữu lậu, muốn thông với vô lậu, tự nhiên là 

chẳng được, bởi thế nó chẳng được gọi là Phổ Môn. Cửa xuất thế của 

Nhị Thừa thông thường gọi là Không Môn, đối với sanh tử phiền não chỉ 

có thể giải thoát một nửa, cho nên cửa này chẳng được gọi là Phổ Môn. 

Đến như cửa Bồ Tát, rớt vào hai bên Không và Hữu, chẳng thể Không - 

Hữu viên dung, nên cũng chẳng thể gọi là Phổ Môn. 

Phật đạo sở dĩ gọi là Phổ Môn là vì sau khi thành đạo, Phật vốn vì 

đại bi nguyện lực, tiến vào địa ngục giáo hóa chúng sanh. Tuy nói là cửa 

địa  ngục  đóng  rất  chặt,  nhưng  do  sức  bi  nguyện,  muốn  tiến  vào  liền 

được, chẳng trở ngại chút nào. Vào cửa địa ngục là như thế, vào các cửa 

ngạ quỷ, súc sanh v.v… cũng giống như thế, nói chung là xuất nhập tự 

tại, vô ngại tự tại, cho nên gọi là Phổ Môn. 

Ở đây, có lẽ có kẻ muốn hỏi: “Đã phải thành Phật mới có thể xưng 

là Phổ Môn, Quán Âm là Bồ Tát còn chưa thành Phật, sao có thể xưng là 

Phổ Môn?” Ở đây, chẳng ngại gì nói về hai phương diện Bổn và Tích. 

Từ Bổn mà nói, Quán Âm đã sớm thành Phật, hiệu là Chánh Pháp Minh 

Như Lai, đã có đủ bi nguyện của Phật, đương nhiên có thể xưng là Phổ 

Môn. Nếu nói theo Tích, Quán Âm tuy còn chưa thành Phật, nhưng đã ở 

địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ, đã đủ công đức Phật, có thể vào trong các cửa 

độ sanh, cho nên có thể gọi là Phổ Môn. 

 6. Giải thích riêng chữ Phổ Môn  

Trong phần giải thích tên phẩm, tuy đã giải thích sơ lược hai chữ 

Phổ Môn, nhưng vẫn còn có ý nghĩa trọng yếu cần phải giải thích riêng. 

Bởi thế, tôi lại giải thích như sau: 

 6.1. Từ bi Phổ Môn

Từ Bi là pháp môn trọng yếu nhất trong Phật pháp, cũng là điều 

thường được nhắc đến nơi cửa miệng của đệ tử Phật. Như xin người nào 

đó giúp đỡ mình, nếu như người ta nói không rảnh, ta thường nói: “Xin 

anh từ bi”, hoặc người khác thỉnh cầu đệ tử Phật, cũng nói: “Quý vị đệ tử 

Phật lấy từ bi làm gốc, tin rằng sẽ đáp ứng điều tôi cầu xin”. Từ bi còn 

được vận dụng trong nhiều hoàn cảnh khác. Từ bi là trung tâm của Phật 

pháp, với ý nghĩa căn bản:  “Dẹp khổ ban vui” . Tuy cùng gọi là Từ Bi, 

nhưng trình độ có sâu hoặc cạn. Về đại thể, Phật pháp chia Từ Bi thành  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 34

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

ba loại:  

 a) Ái Kiến Từ Bi:  

Có  kinh còn gọi  là Sanh  Duyên  Từ  Bi. Có  thể nói là người nào 

trong thế gian cũng có lòng từ bi này; như làm cha mẹ yêu thương, che 

chở con cái, có thể nói là một biểu hiện của lòng từ bi. Nhưng lòng từ bi 

ấy chẳng thể phổ biến rộng lớn, trong đó vẫn hàm chứa tánh nhiễm ô và 

tâm phân biệt, chẳng thể cứu tế rộng khắp hết thảy chúng sanh, còn có 

hạn lượng; cho nên chẳng thể gọi là Phổ Môn. 

 b) Pháp Duyên Từ Bi:  

Lòng từ bi này chẳng phải ai trong thế gian cũng có được, mà là 

lòng từ bi của bậc thánh giả Nhị Thừa. Thánh giả Nhị Thừa hiểu rõ vạn 

hữu  chư  pháp và  mạng thể  của  chính  mình đều là  do  các  nhân duyên, 

điều kiện hợp thành, duyên sanh vô tánh, pháp nào cũng đều không. Thế 

nhưng các Ngài chỉ biết đến cái Không, chưa biết Bất Không, chỉ có thể 

tùy duyên hóa độ, chẳng thể giáo hóa khắp hết thảy chúng sanh, bởi thế 

lòng từ bi này vẫn chưa phải là Phổ Môn. 

 c) Vô Duyên Từ Bi:  

Đây là lòng từ bi của Phật, Bồ Tát, thực sự có thể gọi là Phổ Môn 

từ bi. Lòng từ bi như thế, nếu nói tách rõ ra là  “vô duyên đại từ, đồng thể 

 đại bi” . Bất luận là Phật hay Bồ Tát đều hiểu rõ đạo lý sau đây: Chúng 

sanh là chúng sanh trong tâm của Phật, Bồ Tát. Trong mắt của Phật, Bồ 

Tát, chúng sanh và chính mình vốn là một thể, nên tất cả thống khổ của 

chúng sanh chính là tất cả thống khổ của mình. Chúng sanh chưa được 

sướng vui, khác nào chính mình chưa được sướng vui. Nếu nói theo Nho 

gia Trung Quốc thì:  “Ưu kỳ sở ưu, lạc kỳ sở lạc”  (Lo cái lo của người, 

vui với niềm vui của người). Đứng trên lập trường của Phật, Bồ Tát, vốn 

không có lo khổ mà cũng chẳng có sướng vui. Chỉ vì thấy chúng sanh 

đau khổ, nên tự biết là khổ, do thấy chúng sanh sướng vui, trong tâm tự 

sướng  vui.  Thấy  chúng  sanh  giải  thoát,  hệt  như  chính  mình  được  giải 

thoát. Trong con mắt của Phật, Bồ Tát, chỉ thấy có chúng sanh, nào có 

chính mình. 

Vì thế, Phật, Bồ Tát tuyệt đối chẳng thấy có tướng ta - người sai 

biệt,  cho  nên  suốt  ngày  độ  sanh,  chẳng  thấy  một  ai  được  mình  độ;  tự 

mình và chúng sanh đã hòa hợp dung thông thành một thể, thực sự chẳng 

thể phân ra ai là người hóa độ, ai là người được độ. Tuy chẳng thấy có 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 35

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

người độ và kẻ được độ, nhưng vẫn liên tục không gián đoạn, tinh tấn 

chẳng  lười,  hóa  độ  tất  cả  hết  thảy  chúng  sanh  trong  mười  phương  thế 

giới, không một chúng sanh nào chẳng được Phật, Bồ Tát cứu độ. Đó là 

Vô Duyên Đại Từ, Đồng Thể Đại Bi, mà cũng chính là Từ Bi Phổ Môn 

chân chánh. 

Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi, cứu khổ cứu nạn là do tất cả sự 

từ bi của Quán Âm Bồ Tát đều là vô duyên từ bi. Chính vì Bồ Tát có tâm 

từ bi rộng lớn như thế, nên ở trong thế giới Sa Bà này, vận dụng lòng từ 

bi  đó  hóa  độ  hết  thảy  những  chúng  sanh  đáng  được  độ,  bởi  thế,  cũng 

được xưng là Phổ Môn Từ Bi. 

 6.2. Thuyết pháp Phổ Môn  

Phật,  Bồ  Tát  xuất  hiện  trong  thế  gian,  chẳng  hề  vì  mình,  mà  đa 

phần  là  vì  chúng  sanh,  vì  muốn  thuyết  pháp  cho  chúng  sanh.  Phật  vì 

chúng  sanh  thuyết  pháp  rất  nhiều,  nào  là  đại  pháp,  tiểu  pháp,  không 

pháp, hữu pháp, quyền pháp, thật pháp, các pháp sai khác nhau. Người 

bình thường khi thuyết pháp độ sanh, do chẳng có trí huệ phân biệt căn 

tánh của chúng sanh nên lúc giảng đại pháp chẳng thể kiêm giảng tiểu 

pháp; còn lúc giảng tiểu pháp, chẳng thể kiêm giảng đại pháp. Giảng các 

pháp  không,  hữu,  quyền,  thật  cũng  thế.  Thuyết  pháp  chẳng  được  phổ 

biến  thì  chẳng  được  gọi  là  Phổ  Môn!  Quán  Âm  Bồ  Tát  có  đủ  trí  huệ 

thâm  diệu,  lúc  thuyết  pháp,  trong  cùng  một  pháp  hội,  Ngài  nói  ra  các 

pháp bất đồng, khiến cho mỗi thính chúng hiện diện đều hiểu rõ hệt như 

Ngài đối trước chính mình thuyết pháp, đều được thọ dụng thực sự nơi 

Phật pháp, bởi thế gọi là Thuyết Pháp Phổ Môn. 

Thêm  nữa,  những  ngôn  từ  sử  dụng  trong  lúc  thuyết  pháp  giữa 

phàm  phu  và  Bồ  Tát  rất  khác  biệt.  Mỗi  địa  phương  ngôn  ngữ  lại  bất 

đồng, lục đạo cũng khác biệt. Như tôi chẳng nói được các phương ngôn 

Quảng  Đông,  Phước  Kiến  v.v…  lúc  thuyết  pháp  cho  người  xứ  Việt 

(Quảng  Đông),  phải  dịch  thành  tiếng  Quảng,  lúc  vì  người  xứ  Mân 

(Phước Kiến) thuyết pháp phải dịch sang tiếng Mân. Nếu không, những 

ai thuộc các địa phương đó chẳng hiểu tôi đang nói gì. Bởi thế, chẳng 

được gọi là Phổ Môn. 

Quán Âm Bồ Tát đã đắc Ngữ Ngôn Tam Muội,  “có thể dùng một 

 âm thanh diễn nói pháp, chúng sanh tùy loại đều được hiểu” , đấy phải 

đâu là chuyện dễ! Âm thanh Bồ Tát thốt ra chỉ là một, nhưng mỗi một 

loại chúng sanh sai khác đều nghe như Ngài nói tiếng của chính mình, 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 36

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chẳng  hạn  như  người  Mân  Nam  nghe  thành  tiếng  Mân  Nam,  người 

Quảng  Đông  nghe  thành  tiếng  Quảng  Đông,  thiên  long  bát  bộ  nghe 

thành tiếng của thiên long bát bộ, chẳng phải là Phật, Bồ Tát, sao có thể 

làm được như thế? Đấy là Thuyết Pháp Phổ Môn. 

 7. Những phẩm kinh chị em của Phổ Môn  

Phổ Môn là phẩm kinh được rút ra từ kinh Pháp Hoa để lưu truyền 

riêng, cố nhiên phẩm này rõ ràng mang tánh chất trọng yếu, nhưng kinh 

Pháp Hoa là lời giảng “khai Quyền hiển Thật” đến mức độ cùng cực của 

Như Lai, diễn tả, phô bày rõ đại pháp Nhất Thừa. Bởi thế, luận về mặt 

trọng yếu, toàn bộ hai mươi tám phẩm kinh, phẩm nào cũng cực trọng 

yếu, chẳng thể nói phẩm nào không liên quan đến ý chỉ hoằng dương. 

Tuy nói như thế, từ xưa, các vị đại đức đặc biệt rút lấy các phẩm Phương 

Tiện,  An  Lạc  Hạnh,  Như  Lai  Thọ  Lượng,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Phổ 

Môn  Phẩm  trong  kinh,  gộp  thành  bốn  phẩm  trọng  yếu  nhất  của  kinh 

Pháp Hoa; mỗi phẩm đại biểu cho một ý nghĩa đặc thù nhất. 

Theo cổ nhân phân biệt: 

-  Phẩm  Phương  Tiện  hiển  thị:  Mỗi  một  cá  nhân  chánh  thức  bắt 

đầu phát tâm. “Phát tâm” nói thông tục là “động cơ”. Bất luận làm gì, thì 

trước hết phải phát tâm, hay nói cách khác là trước hết phải có động cơ. 

Trong Phật pháp, quý vị muốn rốt cuộc đi theo một con đường nào, thì 

phải xem hiện giờ quý vị phát tâm như thế nào. Đại Thừa Phật pháp phải 

lấy phát tâm Bồ Đề làm chủ. 

- Phẩm An Lạc Hạnh hiển thị: Mỗi cá nhân do phát tâm, bèn tu 

hành đúng như lời dạy. “Tu hành” nói thông tục là “thực hiện”. Phát tâm 

Bồ Đề rồi, tất nhiên phải tiến bước trên con đường Bồ Đề, nhưng phải 

biết  đúng  pháp,  đúng  luật.  Trong  phẩm  này  có  những  lời  giáo  hóa  rất 

hay. 

- Phẩm Như Lai Thọ Lượng hiển thị: Mỗi cá nhân do tu hành bèn 

chứng đắc Bồ Đề vô thượng tối cao, vì đã có thực hiện, tất nhiên chẳng 

luống qua, tất nhiên có thâu hoạch. 

- Còn như phẩm Phổ Môn đang được giảng ở đây thì hiển thị vô 

trụ  Đại  Bát  Niết  Bàn  của  mỗi  cá  nhân  chứng  đắc,  bởi  thế  mới  có  thể 

chẳng trụ trong sanh tử, chẳng trụ Niết Bàn mà độ sanh, như những gì 

đức Quán Âm đã biểu hiện chính là thuyết minh hay nhất của vô trụ Đại 

Bát Niết Bàn. 

Nếu nói về phương diện tu học Phật pháp thì phát tâm, tu hành, 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 37

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chứng  quả  là  ba  mức  độ  lớn.  Chỉ  vì  cực  quả  để  chứng  đắc  trong  Đại 

Thừa  có  hai  loại:  Quả  đại  Bồ  Đề  và  quả  đại  Niết  Bàn,  cho  nên  phân 

thành hai phẩm (Thọ Lượng và Phổ Môn). Theo cách phân tích này, ta 

thấy bốn phẩm này là bốn phẩm tối trọng yếu trong toàn bộ kinh Pháp 

Hoa, ba phẩm kia chính là chị em của phẩm Phổ Môn. 

Trong  hai  mươi  tám  phẩm  của  kinh  Pháp  Hoa,  phẩm  Phổ  Môn 

đứng vào thứ hai mươi lăm. Ở trên, đã nêu lên nội dung của bốn phẩm 

tối trọng yếu, ở đây, chẳng ngại gì lại nêu lên nội dung của hai mươi tám 

phẩm. Theo cổ đức phán định, hai mươi tám phẩm được chia thành hai 

bộ phận lớn, tức là như tông Thiên Thai gọi là Tích Môn và Bổn Môn. 

Nay theo thứ tự, thuyết minh như sau: 

Mười  bốn  phẩm  đầu  thuộc  về  Tích  Môn,  mười  bốn  phẩm  sau 

thuộc về Bổn Môn. Hai danh từ Bổn Môn và Tích Môn mọi người nghe 

đến thấy rất xa lạ mà cũng chẳng dễ hiểu, lẽ đương nhiên phải giải thích 

đại lược. 

“Bổn”  (本)  có  nghĩa  là  căn  bản.  Từ  căn  bản  mà  nhìn  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật, thì đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã sớm thành Phật từ lâu, 

thành  Phật  rất  sớm,  vượt  ngoài  sự  tưởng  tượng  của  chúng  ta.  Trong 

phẩm Như Lai Thọ Lượng thứ mười sáu, có đoạn nói như thế này: 

 “Nhất thiết thế gian, nhân cập A Tu La, giai vị kim Thích Ca Mâu 

 Ni  Phật,  xuất  Thích  Thị  cung,  khứ  Già  Da  thành  bất  viễn,  tọa  ư  đạo 

 tràng, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nhiên thiện nam tử! Ngã 

 thật  thành  Phật  dĩ  lai,  vô  lượng  vô  biên,  bách  thiên  vạn  ức  na-do-tha 

 kiếp. Thí như ngũ bách thiên vạn ức na-do-tha a-tăng-kỳ tam thiên đại 

 thiên thế giới, giả sử hữu nhân, mạt vi vi trần, quá ư Đông phương ngũ 

 bách thiên vạn ức na-do-tha a-tăng-kỳ  quốc,  nãi  hạ nhất trần,  như  thị 

 Đông hành, tận thị vi trần... Thị chư thế giới, nhược trước vi trần cập 

 bất trước giả, tận dĩ vi trần, nhất trần nhất kiếp, ngã thành Phật dĩ lai, 

 phục quá ư thử bách thiên vạn ức na-do-tha a-tăng-kỳ kiếp” . 

(Hết thảy thế gian: Trời, người và A Tu La, đều cho rằng Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  rời  khỏi  cung  họ  Thích,  đến  thành  Già  Da  chẳng  xa, 

ngồi nơi đạo tràng, đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Thế nhưng thiện nam tử! Thực sự từ khi ta thành Phật đến nay là 

vô  lượng  vô  biên,  trăm  ngàn  vạn  ức  na-do-tha  kiếp.  Ví  như  năm  trăm 

ngàn vạn ức na-do-tha a-tăng-kỳ tam thiên đại thiên thế giới, giả sử có 

người nghiền thành vi trần, đi qua năm trăm ngàn vạn ức na-do-tha a-

tăng-kỳ cõi ở phương Đông mới bỏ xuống một hạt bụi, đi về phía Đông 

như thế cho đến hết số bụi ấy… Các thế giới ấy, dù chẳng bỏ xuống hay 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 38

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

không bỏ xuống một hạt bụi, đều coi là vi trần hết. Cứ mỗi hạt bụi là một 

kiếp. Ta từ khi thành Phật đến nay lại còn nhiều hơn số đó trăm ngàn na- 

do-tha a-tăng-kỳ kiếp). 

Do đây biết rằng đức Phật thành Phật, thật đã rất lâu xa về trước, 

tuyệt đối chẳng phải như mọi người thường tưởng chỉ hơn hai ngàn năm 

trăm năm trước, đức Thích Ca mới thành Phật. 

“Tích” (迹)  có  nghĩa  là  tỏ  lộ  dấu  vết,  tức  là  sau  khi  đấng  Thích 

Tôn đã thành Phật từ lâu xa rồi, thường trong các thế giới thị hiện giáo 

hóa chúng sanh. Phàm những gì Phật thị hiện đều gọi là Tích cả. Tích từ 

do Bổn mà có –  “tùng bổn thùy tích”  (từ căn bản thị hiện ra) – đương 

nhiên Tích chẳng phải là Căn Bản. Kinh Phạm Võng ghi:  “Ngô kim lai

 thử  thế  giới  bát  thiên  phản,  vị  thử  Sa  Bà  thế  giới,  tọa  Kim  Cang  Hoa 

 Quang Vương tòa...” (Ta nay đến thế giới này tám ngàn lượt, vì thế giới 

Sa Bà này ngồi trên tòa Kim Cang Hoa Quang Vương...) cố nhiên cũng 

là “thùy tích”. 

Kinh Pháp Hoa chép:

 “Tự tùng thị lai, ngã thường tại thử Sa Bà thế giới, thuyết pháp 

 giáo hóa, diệc ư dư xứ bách thiên vạn ức na-do-tha a-tăng-kỳ quốc đạo 

 sư chúng sanh. 

 Chư thiện nam tử! Ư thị trung gian, ngã thuyết Nhiên Đăng Phật 

 đẳng, hựu phục  ngôn  kỳ nhập ư  Niết  Bàn, như thị giai dĩ phương  tiện 

 phân biệt”. 

(Từ đấy trở đi, ta thường trụ trong thế giới Sa Bà này thuyết pháp 

giáo hóa, cũng ở trong trăm ngàn ức vạn na-do-tha a-tăng-kỳ cõi nước ở 

phương khác làm đạo sư cho chúng sanh. 

Này các thiện nam tử! Trong những khoảng đó, ta nói Nhiên Đăng 

Phật  v.v…  lại  còn  nói  sẽ  nhập  Niết  Bàn,  như  thế  đều  là dùng  phương 

tiện phân biệt). 

Đây cũng là Tích, chẳng phải là Bổn. 

Nói chung, những gì chúng ta biết về đức Thích Ca Mâu Ni đều là 

những sự thuộc phương diện Tích Môn, còn những sự thuộc về phương 

diện Bổn Môn, chúng ta chẳng thể suy lường hiểu thấu nổi! 

Vì sao đức Phật thường thị hiện chẳng ở lâu dài, giáo hóa trong 

thế gian? Phải biết: Đây cũng là điều khổ tâm bất đắc dĩ của đức Phật. 

Nguyên  nhân  là  vì  chúng  sanh  thường  quen  thói,  cứ  hễ  thường  trông 

thấy Phật bèn thấy Phật rất bình thường, chẳng chịu theo đúng pháp đức 

Phật  đã dạy  để  tu hành.  Phẩm  Như  Lai  Thọ  Lượng kinh  Pháp  Hoa  có 

đoạn:   “Nhược  Phật  cửu  trụ  ư  thế,  bạc  đức  chi  nhân,  bất  chủng  thiện 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 39

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 căn, bần cùng, hạ tiện, tham trước ngũ dục, nhập ư ức tưởng vọng kiến 

 võng trung. Nhược kiến Như Lai thường tại bất diệt, tiện khởi kiêu tứ, 

 nhi hoài yếm đãi, bất năng sanh ư nan tao chi tưởng, cung kính chi tâm” 

(Nếu đức Phật ở lâu trong đời, kẻ đức mỏng chẳng trồng thiện căn, bần 

cùng, hạ tiện, tham đắm ngũ dục, lọt vào trong lưới ức tưởng vọng kiến. 

Nếu thấy Như Lai thường trụ bất diệt, càng khởi lòng kiêu căng, chán 

ngán, giải đãi,  chẳng  thể  sanh ý  tưởng khó  gặp, khởi  lòng cung  kính). 

Bởi thế đức Phật chẳng thể không nhiều lần thị hiện giáng sanh, nhiều 

lần thị hiện nhập diệt, để cao độ cảnh giác chúng sanh. 

 8. Giải thích đề mục kinh Diệu Pháp Liên Hoa  

Đã lược giảng tên gọi phẩm này, tôi lại giảng sơ lược tựa đề kinh 

này. Bốn chữ Diệu Pháp Liên Hoa nếu giảng nghiêm túc rất phức tạp, 

nội một chữ Diệu thôi, Thiên Thai Trí Giả đại sư phải giảng chín mươi 

ngày. Câu nói  “cửu tuần đàm Diệu”  (chín tuần6 giảng chữ Diệu) đã trở 

thành một giai thoại khoái trá trong lịch sử giảng kinh Trung Quốc. Bởi 

thế, muốn giải thích chi tiết trong một thời gian ngắn ngủi, đương nhiên 

là chẳng thể được, chỉ đành nói giản lược mà thôi. 

Chữ Pháp trong Diệu Pháp chỉ hết thảy pháp, như pháp thế gian, 

pháp xuất thế gian, pháp hữu lậu, pháp vô lậu, pháp hữu vi, pháp vô vi, 

pháp phàm phu, pháp thánh nhân v.v… không pháp nào chẳng bao hàm 


trong đó. Các pháp như thế, mỗi mỗi thuyết minh, đương nhiên là chẳng 

thể, mà thật ra cũng chẳng cần thiết. Bởi thế, Phật giáo đem vô lượng vô 

biên pháp quy nạp thành ba loại lớn; đó là tâm pháp, chúng sanh pháp và 

Phật pháp. Bất luận loại pháp nào cũng đều hết sức vi diệu; bởi thế gọi là 

Diệu Pháp, tức là: Tâm pháp là diệu, chúng sanh pháp là diệu, Phật pháp 

cũng  là  diệu.  Tách  riêng  từng  pháp  cố  nhiên  là  diệu,  nhưng  ba  pháp 

chẳng sai biệt lại càng diệu hơn nữa; nói  “tâm, pháp và chúng sanh, ba

 pháp ấy không sai biệt”  chính là nói về ý này. Đạo lý này rất sâu, tuy 

nghe chẳng dễ hiểu, nhưng Diệu Pháp chẳng thể nghĩ bàn ai ai cũng sẵn 

có, tuyệt đối chẳng thể coi thường. Sở dĩ, chúng sanh là chúng sanh là vì 

mê  mất  diệu  pháp  này,  sở  dĩ  chư  Phật  thành  Phật  là  vì  giác  ngộ  diệu 

pháp này. Bởi thế, giờ đây, tất yếu lại phải phân biệt [từng pháp]! 

Vì sao tâm pháp là diệu? Muốn hiểu điều này, trước hết phải hiểu 

rõ mười pháp giới đã nói ở trên. Mười pháp giới là địa ngục, ngạ quỷ, 

6 Trong tiếng Hán cổ, “tuần” (旬) có nghĩa là mười ngày. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 40

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

súc sanh, A Tu La, người, trời, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. 

Mười  pháp  giới  này  nếu  nói  tách  ra  thì  sai  biệt  bất  đồng,  rất  dễ  hiểu, 

nhưng  “giới giới hỗ cụ”  (mỗi một giới có đầy đủ các giới khác), nghĩa  

ấy sâu rộng, rất khó hiểu rõ. 

Nói  “giới giới hỗ cụ”  nghĩa là trong mỗi một giới đều có đủ chín 

giới khác. Chẳng hạn như địa ngục pháp giới, chẳng phải chỉ là mình địa 

ngục pháp giới, nó vẫn có đủ chín pháp giới khác, thậm chí nói đến Phật 

pháp giới, chẳng phải là một Phật pháp giới mà còn có đủ chín giới khác 

nữa. Mỗi giới có đủ mười giới, tổng cộng là bách giới (10x10=100); một 

trăm  giới  ấy,  trong  một  niệm  tâm  của  mỗi  người  chúng  ta  đều  có  đủ. 

Chẳng hạn như trong nhân pháp giới, lấy một niệm hiện tiền làm trung 

tâm, thì phàm ai có tâm, không ai chẳng khởi tâm động niệm, trong từng 

thời khắc khởi lên những niệm tâm sai khác. Có lúc khởi một niệm sân 

tâm, bèn rơi vào địa ngục pháp giới. Có lúc khởi lên một niệm tham tâm, 

bèn rơi vào ngạ quỷ pháp giới. Có lúc khởi một niệm ngu si bèn rớt vào 

súc sanh pháp giới. Có lúc khởi một niệm ghen ghét bèn rớt vào Tu La 

pháp giới. Có lúc khởi lên một niệm Giới Thiện (Ngũ Giới, Thập Thiện), 

bèn thuộc nhân loại pháp giới. Có lúc khởi niệm Thập Thiện, Tứ Thiền, 

Bát  Định  bèn  rớt  vào  Thiên  pháp  giới.  Có  lúc  khởi  một  niệm  Chân 

Không bèn thuộc vào Thanh Văn pháp giới. Có lúc khởi một niệm duyên 

khởi, bèn thuộc vào Duyên Giác pháp giới. Có lúc khởi một niệm đại Bồ 

Đề tâm bèn thuộc vào Bồ Tát pháp giới. Có lúc khởi một niệm tâm từ bi, 

bình  đẳng  bèn  thuộc  vào  Phật  pháp  giới.  Nhân  pháp  giới  có  đủ  mười 

pháp giới như thế. Chín giới kia cũng có đủ mười pháp giới giống hệt 

như vậy. Mỗi giới có đủ mười giới tạo thành bách giới, bách giới ở ngay 

trong  một  niệm  tâm.  Tâm  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  bởi  thế  nói   “tâm

 pháp là diệu” . 

Trong một niệm tâm của chúng sanh đã có đủ mười pháp giới, cho 

thấy Thích Ca, Di Đà tâm ta vốn sẵn đủ. Bởi thế, Đại Thừa Phật pháp 

thường nói:  “Tâm này làm Phật, tâm này là Phật” , tức là diễn tả rõ rệt: 

Ngay nơi một niệm tâm của chúng sanh chính là Phật, hoặc từ trong một 

niệm  tâm  của chúng  sanh  có thể tu hành  thành  Phật.  Theo đây,  có thể 

nói:  “Tâm này là Bồ Tát, tâm này làm Bồ Tát” . Bồ Tát do một niệm tâm 

của chúng ta tạo thành, chỉ cần chúng ta muốn làm Bồ Tát thì ngay khi 

đó liền có thể thành Bồ Tát. Chẳng những thế, tâm này còn là Bồ Tát, Bồ 

Tát chẳng ở ngoài tâm chúng sanh. Đây là đứng trên lập trường của bậc 

thánh giả xuất thế gian mà nói, nên bảo  “tâm pháp là diệu” . 

Nếu đứng trên lập trường pháp thế gian mà nói, cũng có thể biểu  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 41

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

hiện đạo lý giống hệt như vậy. Chẳng hạn như thiên đường, địa ngục là 

do  đâu  mà  thành?  Thiên  đường,  địa  ngục  vốn  không  lối,  chỉ  do  con 

người  tự  tạo  đó  thôi.  Con  đường  lớn  sáng  sủa  đi  đến  thiên  đường  do 

chính mình mở lối. Con đường tối tăm, gập ghềnh vào địa ngục cũng do 

chính mình tiến vào. Người khác chẳng thể bồng quý vị lên thiên đường, 

hay đẩy quý vị vô địa ngục.  “Tâm này có sẵn địa ngục, tâm này tạo địa 

 ngục;  tâm  này  sẵn  có  thiên  đường,  tâm  này  tạo  thiên  đường” . Thiên

đường, địa ngục đều là do người tạo, chứng minh một niệm tâm của ta là 

chẳng thể nghĩ bàn, bởi thế nói  “tâm pháp là diệu” . 

Vì  sao biết  các  pháp  đều  do tâm  sanh? Kinh  Lăng  Nghiêm  dạy: 

 “Tâm sanh tắc chủng chủng pháp sanh, tâm diệt tắc chủng chủng pháp 

 diệt” (Tâm sanh thời các pháp sanh, tâm diệt thời các pháp diệt), do đây 

biết  tất  cả  các  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  do  tâm  sanh  khởi  mà 

chúng bèn sanh khởi. Nếu như chẳng có cái niệm tâm hiện tiền ấy, hết 

thảy pháp đều bất khả đắc! Đáng tiếc con người ngày ngày vận dụng cái 

niệm tâm ấy, nhưng chẳng có ai thực sự nhận thức cái niệm tâm ấy. Nếu 

thực sự nhận thức được thì mọi vấn đề đều giải quyết được cả. Cổ đức 

đã hình dung cái tâm trọng yếu như thế này:  

 Nhược nhân thức đắc tâm, 

 Đại địa vô thốn thổ. 

(Nếu người biết được tâm, 

Đại địa không tấc đất). 

Bởi thế,  trong đời  người, quan  trọng nhất  là nhận thức được cái 

tâm của chính mình. Tuy rõ ràng là tâm luôn tồn tại và hiện diện trong 

từng thời khắc, nhưng muốn nhận thức nó, chẳng thể tưởng tượng hình 

dung là được. Bởi lẽ, chân tướng cái tâm niệm vốn sẵn có của chúng ta 

từ vô thỉ đã bị những thứ khác che lấp, nếu chẳng trải qua một phen đổ 

công cạo chất dơ, mài sáng, không cách chi nhận thức được chân tướng. 

Vì vậy, Phật pháp nói phải tu tâm. 

Vì sao chúng sanh pháp là diệu? Nói  “chúng sanh”  là muốn nói 

đến  mỗi  một  kẻ  hữu  tình  chúng  ta.  Hoạt  động  của  mỗi  một  hữu  tình 

trong  thế  gian  chẳng  ngoài  ba  nghiệp  thân  -  khẩu  -  ý.  Bất  luận  trên 

phương diện nào, các hoạt động của ba nghiệp đều bị phiền não chỉ huy; 

bởi thế tạo tác rất nhiều sự nghiệp hữu lậu thiện hay ác. Do vì nghiệp 

thiện hay ác lôi kéo, dẫn dắt, bèn luân hồi trong sanh tử, cảm thọ các sự 

thống  khổ.  Do  đây  biết  rằng:  Tất  cả  chúng  sanh  trong  thế  gian  này, 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 42

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chẳng có gì khác ngoài ba thứ Hoặc, Nghiệp, Khổ luân chuyển. Từ ba 

thứ này mà quán sát, chỉ có thể nói là thô, sao lại nói là diệu? Chẳng sai! 

Nhưng  nói  trên  phương  diện  khác,  nói   “thô  chính  là  diệu”  chẳng  trở 

ngại  gì!  Câu  này  hiểu  như  thế  nào?  Như  Phật  Quả  tối  cao  vô  thượng, 

gồm đủ ba đức Bát Nhã, Giải Thoát, Pháp Thân là do đâu mà có? Chẳng 

phải là từ ba thứ Hoặc, Nghiệp, Khổ hay sao? Ba thứ Hoặc, Nghiệp, Khổ 

đổi thành ba đức Bát Nhã, Giải Thoát, Pháp Thân, tức là ý nghĩa  “thô

 chính là diệu” . 

Ba thứ Hoặc - Nghiệp - Khổ rõ ràng thuộc về sanh tử, sao có thể 

nói là ba đức? Đối với đạo lý này, thực sự cần phải giải thích thêm như 

sau:

Thường nhân luôn cho rằng những phiền não tham, sân, si v.v… 

có thật, nên cứ bị hãm trong rừng rậm phiền não chẳng ra được. Thật ra, 

phiền não có tánh chất thực tại chi đâu? Vẫn là do những mối quan hệ 

kích phát mà sanh khởi đó thôi! Chỉ cần những nhân duyên bên ngoài 

khiến  cho  phiền  não  sanh  khởi  chẳng  còn  nữa  thì  há  còn  thực  sự  có 

phiền não nữa ư? Nếu hiểu rõ phiền não chẳng có tự tánh thì ngay khi đó 

phiền não trở thành trí huệ. Bởi thế, suy cầu tự thể của trí huệ, sẽ thấy nó 

vốn ở trong phiền não. 

Lìa khỏi phiền não để tìm trí huệ, biết tìm trí huệ ở đâu? Căn bản 

là  chẳng  thể  được,  bởi  thế,  trong  kinh  thường  nói   “phiền  não  tức  Bồ 

 Đề” . Ai nói tìm cầu trí huệ ngoài phiền não thì chẳng hiểu rõ tánh của 

phiền não là Không vậy! Nếu biết rõ một niệm tâm của chính mình, hiểu 

rõ thấu triệt rằng “phiền não chẳng có tự thể thực sự” thì sẽ tự hiểu được 

phiền não chính là Bát Nhã đức. 

Vì  sao  nói nghiệp  lực  chính  là giải thoát?  Bao nhiêu  nghiệp  lực 

thiện ác của chúng ta đều do phiền não duy trì, tạo tác. Nhưng hết thảy 

hành vi, hoạt động chẳng thể đơn độc phát khởi tác dụng, phải cùng do 

những điều kiện hòa hợp mà phát sanh. Như hành thiện nghiệp bố thí, 

chẳng có người nhận vật bố thí, sao có thể thành tựu được nghiệp thí? 

Như ác nghiệp sát sanh, không có người bị sát hại, sao thành được sát 

nghiệp?  Các  nghiệp  hữu  lậu  khác  như  trì  giới,  tu  định  v.v…  không 

nghiệp nào chẳng vậy. Lúc nghiệp lực thành thục thì phải thọ sanh, lúc 

nghiệp lực tiêu tán bèn tận diệt. 

Nhìn từ lập trường của chúng sanh, chúng sanh đều vì nghiệp lực 

sanh diệt mà bèn sanh diệt. Qua Đông, qua Tây, lên trời, xuống đất đều 

là do nghiệp lực lôi dẫn chẳng được tự tại; nào biết đó là vọng tưởng, 

phân biệt, chứ thực sự, nghiệp tánh vốn Không! Chẳng hiểu rõ nghiệp 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 43

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tánh vốn là Không thì tựa hồ bị nghiệp lực ràng buộc, chẳng được tự do 

tự tại. Nếu liễu giải nghiệp tánh không tịch, ngay lập tức sẽ được tự tại 

giải thoát; bởi thế, nghiệp chính là Giải Thoát Đức. 

Vì sao nói khổ báo chính là Pháp Thân? Quả báo sanh mạng sanh 

tồn trong thế gian vì sao là khổ? Trong kinh đức Phật nói: Sanh diệt là 

khổ, vô thường là khổ. Do sanh mạng chẳng vĩnh hằng, biến hóa chẳng 

ngừng trong từng thời khắc, sanh diệt, diệt sanh biến đổi vô thường, bởi 

thế, bị thống khổ tập kích không ngừng. Chúng sanh lưu chuyển sanh tử, 

từ vô thỉ đến nay là sanh rồi diệt, diệt rồi lại sanh, sanh diệt, diệt sanh, 

tạo thành một cuộc sống tồn tại chẳng ngừng. Sanh diệt, diệt sanh, tựa 

hồ có tự tánh chân thật, do sanh diệt bèn có thống khổ, chẳng có cách 

nào giải quyết. Nhưng sanh diệt do duyên mà có, sanh nhưng không thật 

sanh, diệt cũng chẳng thật diệt, sanh diệt là Không, vô tự tánh. Vô sanh 

mà  sanh,  vô  diệt  nhưng  diệt,  sanh  diệt  như  thế  tức  là  Như  Lai  Pháp 

Thân. Như Lai chứng đắc Pháp Thân tức là chứng đắc tự thể bất sanh bất 

diệt. Do đây chứng tỏ: Ngay nơi quả báo sanh diệt của chúng sanh chính 

là Pháp Thân đức của Như Lai. 

Do Hoặc, Nghiệp, Khổ mà chúng sanh sẵn có chính là ba đức Bát 

Nhã, Giải Thoát, Pháp Thân của Như Lai nên chúng sanh pháp là diệu. 

Tâm pháp diệu và chúng sanh pháp diệu đã giảng rồi, sau cùng lại 

giảng vì sao Phật pháp là diệu. Phật là Phật Đà chứng đắc Bồ Đề tối cao 

vô thượng. Phật Đà là bậc đại thánh đoạn sạch hết thảy phiền não, giải 

quyết hai thứ sanh tử, chứng đắc giải thoát rốt ráo. Dùng Phật nhãn quán 

sát hết thảy, hết thảy mọi thứ không gì chẳng phải là vi diệu chẳng thể 

nghĩ bàn. Cố nhiên, chúng sanh là chúng sanh trong tâm Phật, vạn vật 

cũng là vạn vật trong tâm Phật. Mọi pháp đều là Thật Tướng, pháp nào 

cũng đều là Bát Nhã, đâu còn có cái này, cái kia sai biệt? Bởi thế, Phật 

trọn chẳng có pháp nào khác, cái được Ngài chứng đắc cũng chỉ là chúng 

sanh pháp và tâm pháp. Nói  “tâm này là Phật, tâm này làm Phật”  chính

là  ý  này.  Phật  vốn  có  nghĩa  là  chẳng  mê,  cũng  có  nghĩa  là  Giác.  Một 

niệm tâm hiện tiền của chúng ta chỉ cần chẳng bị trần cảnh khách quan 

làm mê, ngay khi đó chính là Phật. Kinh nói:  “Nhất niệm bất sanh, tức 

 Như Như Phật” (Một niệm chẳng sanh chính là Như Như Phật) chính là 

ý này. Bởi thế, Phật pháp là diệu. 

Tổng  hợp  Phật pháp  diệu,  chúng  sanh pháp diệu,  tâm  pháp diệu 

thì gọi là Diệu Pháp; nhưng diệu pháp ấy chẳng thể suy nghĩ, phân biệt 

mà hiểu được nổi. Đồng thời, diệu pháp chẳng thuộc bên ngoài, vốn là 

sẵn  có.  Phàm  ai  có  tâm,  không  ai  chẳng  có  diệu  pháp  này,  chẳng  qua 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 44

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chúng sanh chưa thể chứng đắc đó thôi! Làm thế nào mới có thể chứng 

đắc diệu pháp này? Tùy cách tu hành của mỗi người mà nói khác nhau: 

Có  người  nói  diệu  pháp  chẳng  dễ  chứng  đắc,  có  người  nói  diệu  pháp 

chứng đắc chẳng khó khăn chi lắm, có người nói diệu pháp chứng đắc 

chẳng khó chẳng dễ. Ba cách nói bất đồng. Bây giờ, tôi sẽ lấy chuyện vợ 

chồng và con cái Bàng Cư Sĩ đàm đạo trong Phật giáo Trung Quốc làm 

ví dụ. 

Bàng Cư Sĩ là một vị đại cư sĩ hữu danh của Trung Quốc, nhà vốn 

rất giàu có, có thể nói là bậc phú ông giàu có trăm vạn, nhưng sau khi 

ông  ta  lãnh  hội  Phật  pháp,  bèn  đem  hết  thảy  của  cải  trong  nhà  ném 

xuống sông  Hán  Dương,  cả nhà  chọn  cuộc sống  thật  đạm  bạc,  chuyên 

tâm nhất ý tu học Phật pháp. Trong quá trình tu học, chợt có một ngày 

nọ,  lúc  mọi  người  quây  quần  cùng  thảo luận  sự  tu  hành  khó dễ.  Cuộc 

thảo luận ấy diễn ra như sau: 

Trước hết, Bàng Cư Sĩ nói: Dụng công chẳng phải là chuyện dễ, 

muốn chứng diệu pháp vốn sẵn có cũng khó lắm. Khó đến mức độ nào? 

Ông ta nói:  “Nan! Nan! Nan! Thập hộc chi ma thụ thượng than!” (Khó! 

Khó! Khó! Mười hộc mè rải đều lên cây). Từng hạt mè rải phơi trên đất 

bằng đương nhiên rất dễ, nếu muốn phơi trên những cây cao, có phải là 

một chuyện rất khó hay chăng? Ý ông ta nói: Chúng ta bình thường khởi 

tâm động niệm đều thuận theo hư vọng, phân biệt, tự nhiên rất dễ đi trên 

con đường tham ái chấp trước quen thuộc. Bây giờ muốn thay đổi niệm 

tâm đó, hướng theo con đường tu chứng, từ trước vốn chưa có lối mòn 

người đi thành đường, bởi thế, đi trên đó chẳng tránh khỏi cảm thấy rất 

khó  khăn!  Đúng  là  như  vậy  đó,  bởi  lẽ  chẳng  dễ  gì  định  được  cái  tâm 

thức  của  chúng  ta,  quý  vị  muốn  nó  như  thế  này,  nó  lại  chệch  qua  cái 

khác,  quý  vị  muốn nó  hướng  về  Đông, nó  lại  chệch  sang  Tây.  Quý  vị 

muốn  nó  chuyên  chú  vào  một  cảnh  giới,  nó  chẳng  ngừng  rong  ruổi 

hướng ngoại. Bởi vậy, đường tu hành rất khó! 

Bàng  Cư  Sĩ  trình  bày  kinh  nghiệm  tu  chứng  xong,  tiếp  đó,  bà 

Bàng cũng nêu ý kiến: Trong quá trình tôi tu chứng, tôi chẳng cảm thấy 

khó khăn như ông, lại cảm thấy rất dễ. Bà nói:  “Dị! Dị! Dị! Bách thảo 

 đầu thượng tổ sư ý. Niêm lai vô bất thị, thúy trúc hoàng hoa, vô phi Bát 

 Nhã”  (Dễ! Dễ! Dễ! Ý tổ sư trên đầu trăm ngọn cỏ, cứ nhón lấy, không 

chỗ nào là chẳng phải. Trúc biếc, hoa vàng, không gì chẳng phải là Bát 

Nhã). Ý bà nói: Những điều gì mắt mình trông thấy, không thứ gì chẳng 

phải là ý tổ sư. Những vật mình thuận tay nắm lấy, không gì chẳng phải 

là diệu pháp. Như viên phấn đang cầm trong tay đây thoạt nhìn chẳng có 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 45

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

ý nghĩa gì; nhưng nếu hiểu rõ duyên khởi tánh không, sẽ ngay lập tức 

thấy Thật Tướng, cũng chính là diệu pháp. Hiểu rõ như thế thì có khó 

khăn gì cơ chứ? Bởi thế, tôi cho rằng tu hành rất dễ. Nếu chẳng thể tìm 

được  ý tổ sư  trên  đầu  trăm  ngọn  cỏ,  cứ  cho  đó  là những ngọn  cỏ tầm 

thường, sẽ rất khó chứng ngộ. Nếu lãnh hội thì mắt thấy, tai nghe, một 

ngọn cỏ, một cái cây đều là diệu pháp, còn có khó khăn gì nữa cơ chứ? 

Bà Bàng nêu ý kiến xong, cô con gái Linh Chiếu cũng đưa ý kiến: 

Theo kinh nghiệm  tu  hành  của  con,  chẳng  khó khăn  như  bố  nói,  cũng 

chẳng  dễ  dàng  như  mẹ  nói,  mà  là   “dã  bất  nan,  dã  bất  dị,  cơ  lai  ngật 

 phạn, bì lai thùy!”  (Cũng chẳng dễ, cũng chẳng khó, đói ăn cơm, mệt thì 

ngủ). Khác nào con nít nói giỡn  “đói thì ăn cơm, mệt thì ngủ” , có phải 

vậy chăng? Vẫn là nói về cách dụng công tu hành, nhưng đơn giản, trực 

tiếp, kỳ diệu không sao diễn tả được! Nào biết trong đây có đạo lý lớn 

lao, chẳng phải nói giỡn đâu nhé! Bây giờ tôi dẫn công án  “đói thì ăn 

 cơm, mệt thì ngủ”  để làm cước chú. 

Có lần, Hữu Nguyên luật sư đến gặp Đại Châu Huệ Hải thiền sư, 

hỏi: 

- Hòa thượng tu đạo còn dụng công hay chăng? 

Ngài Huệ Hải trả lời:

- Đói thì ăn cơm, mệt thì ngủ. 

- Có phải hết thảy mọi người đều dụng công giống như thầy hay 

không? 

- Chẳng giống! 

- Vì sao không giống? 

- Bọn họ lúc ăn cơm chẳng chịu ăn cơm, phải sắp đặt trăm thứ; lúc 

ngủ chẳng chịu ngủ, tính toán ngàn mối, cho nên chẳng giống! 

Bọn chúng sanh ta đúng thật là “sắp đặt trăm thứ, tính toán ngàn 

mối”, đến nỗi ăn cơm, ngủ nghỉ chẳng an, chuyện tu đạo đương nhiên 

chẳng cần bàn đến nữa! Mục đích của tu đạo là thể nhận (thấu hiểu, nhận 

thức) bổn tánh của chính mình, đói thì phải ăn, mệt cần phải ngủ, cũng 

chỉ là một sự trong bổn tánh của mình. Chỉ vì có những điều cần phải 

sắp  đặt, tính toán nên bị che  lấp  chẳng thể thấu  hiểu,  nhận thức được. 

Nếu diệt hết những cái cần phải lo lắng, tính toán, thì ăn cơm, ngủ nghỉ, 

không lúc nào chẳng phải là tu đạo kiến tánh? Bởi thế, Huệ Hải thiền sư 

nói : “Hiểu đạo thì đi, đứng, nằm, ngồi, không gì chẳng phải là đạo. Ngộ 

 pháp thì dọc ngang tự tại, không gì chẳng phải là pháp” . Do ý chỉ này, 

khi nói  “đói thì ăn cơm, mệt thì ngủ”  chính là lúc hành giả tu đạo. Nếu 

có hành nhân một mặt tu đạo, một mặt lo toan, tính toán, đương nhiên 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 46

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

khó  thể  tiến  bộ.  Nếu  như  đạt  được:  Suốt  ngày  ăn  cơm  chưa  từng  cắn 

trúng một hạt gạo; suốt ngày ngủ nghê, chưa từng khởi điên đảo vọng 

tưởng; ngay khi đó chính là diệu pháp. Cô Linh Chiếu nói  “đói thì ăn 

 cơm, mệt thì ngủ”  đích xác là nói về kinh nghiệm tu hành của cô,  mà 

cũng chính là cảnh giới chứng ngộ đặc thù của cô. 

Diệu  pháp,  mỗi  cá  nhân  đều  vốn  sẵn  có,  vấn  đề  là  chúng  ta  có 

nhận thức được hay không? Nếu từ dụng công mà đạt được chứng ngộ 

thì diệu pháp chính ngay đó, cái căn bản là chẳng cần cầu từ bên ngoài. 

Nếu  chẳng  khéo  dụng  công  tu  hành  cho  khế  hợp  thì  diệu  pháp  xa  xôi 

lắm, không cách gì thấy được căn bản. Tuy nói như thế, nhưng chẳng có 

gì bị mất, thủy chung vẫn tồn tại, chỉ cần xoay lại quán nơi tự tâm, lúc 

nào cũng có thể đạt được. 

Trên đây là giảng về lý Diệu Pháp thực sự rất vi diệu, chẳng dễ 

hiểu được nổi, bởi thế mới riêng nêu lên hoa sen làm ví dụ để nói rõ diệu 

pháp khó hiểu, khó nhận biết trọn vẹn. Trong thế gian có rất nhiều thứ 

hoa  khác  nhau,  nhưng  để  hiển  thị  Diệu  Pháp,  chỉ  dùng  hoa  sen  chứ 

không dùng hoa nào khác. Hoa sen khác với những loại hoa khác như 

sau: Các hoa khác phải nở hoa rồi mới kết quả, riêng mình hoa sen lúc 

nở hoa cũng là lúc kết quả. Đó là  “hoa quả đồng thời” . Hoa sen là hoa

quả  đồng  thời,  tượng  trưng  cho  Diệu  Pháp  nhân  quả  bất  nhị.  Bởi  thế 

dùng hoa sen làm thí dụ, không có gì thích đáng hơn! 

Nhưng  điểm  đặc  sắc  nhất  của  hoa  sen  đã  được  ngài  Thiên  Thai 

dùng ba câu để diễn tả tánh đặc biệt của nó như sau:  

1)  “Vị liên cố hoa”  (Vì hạt sen mà nở hoa):  

Chữ “liên” ở đây là “liên tử” (hạt sen), hạt sen cũng chính là trái 

[của cây sen]. Vì sao Sen nở hoa? Chính là vì hạt sen mà có hoa; hoa và 

hạt đồng thời; ví như Phật vì Thật mà bày Quyền. Dưới cội Bồ Đề, đức 

Phật ngộ chứng diệu pháp Thật Tướng, không giấu riêng pháp mình đã 

chứng  mà  muốn  đem  giảng  cho  chúng  sanh  nghe.  Diệu pháp  quá  mầu 

nhiệm, chúng sanh chẳng thể tiếp nhận; bởi thế, Ngài chẳng dám tuyên 

thị ngay. Kinh Pháp Hoa chép:  

 Ngã pháp thậm thâm diệu, 

 Vô tín, vân hà giải?. 

(Pháp ta thật thâm diệu, 

Không tin, sao hiểu được?)  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 47

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Muốn hiểu diệu pháp, trước hết phải có tín tâm. Không có tín tâm, 

làm sao hiểu được? Chẳng hiểu vẫn chưa sao, nhưng nếu vì chẳng hiểu 

mà đâm ra phỉ báng thì chẳng những vô ích đối với chúng sanh, lại còn 

bất lợi hết sức lớn; bởi vậy, trong lúc ấy, đối với những pháp sẽ nói hay 

chẳng nói, Phật phải một phen cân nhắc. Sau khi suy xét như thế, biết 

pháp chưa được nói ấy vô ích đối với chúng sanh, do không có biện pháp 

gì, bèn miễn cưỡng vận dụng phương tiện thiện xảo, trước hết tuyên nói 

những pháp quyền nghi để chúng sanh có thể tiếp nhận được. Chẳng hạn 

như pháp Nhân Thiên thừa, pháp của thánh giả Nhị Thừa, đều là những 

pháp Phật vì chúng sanh mà phương tiện nói. Vì sao Phật nói Quyền? 

Chính  là  vì  Thật  mà  nói  Quyền.  Trong  thời  gian  ấy,  tuy  nói  các  thứ 

phương  tiện,  nhưng  mục  đích  cuối  cùng  vẫn  là  vì  liễu  giải  pháp  chân 

thật. Như kinh Pháp Hoa nói:  

 Tuy thuyết chủng chủng đạo, 

 Kỳ thật vị Phật thừa. 

(Tuy nói các thứ đạo, 

Nhưng thật vì Phật thừa). 

Chính là thuyết minh hay nhất về đạo lý  “vì Thật khai Quyền” . 

2)  “Hoa khai liên hiện”  (Hoa nở hạt hiện): 

Hạt sen đến lúc nào mới thấy xuất hiện rõ ràng? Ngay trong lúc 

hoa vừa nở, hạt sen đã hiện rõ trên gương sen, trọn chẳng đợi đến lúc 

hoa nở rụng hết cánh rồi, hạt sen mới xuất hiện. Đây ví như Phật khai 

Quyền  hiển  Thật,  Như  Lai  dùng  các  phương  tiện  quyền  xảo  để  thuyết 

pháp  cho  chúng  sanh,  từ  từ  điều  phục  căn  tánh  chúng  sanh  cho  thuần 

thục, đến khi nào cơ duyên chín muồi, xem thấy chúng sanh có thể tiếp 

nhận  được  diệu  pháp,  trong  hội  Pháp  Hoa,  Phật  bèn  khai  Quyền  hiển 

Thật, bảo đại chúng trong pháp hội: Hết thảy các pháp đã nói trong quá 

khứ đều là phương tiện, đều là những con đường phụ trợ của Nhất Thừa. 

Phật pháp thực sự rốt ráo chỉ có một Phật thừa, không có hai thừa, ba 

thừa. Bởi thế kinh Pháp Hoa dạy:  

 Duy hữu Nhất Thừa pháp, 

 Vô nhị, diệc vô tam. 

 ...Nhược hữu văn pháp giả, 

 Vô nhất bất thành Phật. 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 48

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

(Chỉ có pháp Nhất Thừa, 

Không hai, cũng không ba. 

…Nếu có người nghe pháp, 

Không ai chẳng thành Phật). 

Muốn  triệt  để  phơi  bày  chỉ  thú  diệu  pháp  Nhất  Thừa  rốt  ráo  thì 

phải khai trừ hết thảy những phương tiện thiện xảo đã nói trong quá khứ, 

đó  là   “khai  Quyền  hiển  Thật” .  Chư  Phật  do  chứng  diệu  pháp  này  mà 

thành Phật, chúng sanh vì mê diệu pháp này nên là chúng sanh. Chúng 

sanh và Phật vốn cùng sẵn đủ diệu pháp này, đương nhiên chúng sanh có 

thể thành Phật. Kinh Pháp Hoa phơi bày rõ rệt chân lý này, bởi thế gọi là 

Diệu Pháp. 

3)  “Hoa lạc liên thành”  (Hoa tàn hạt chín):  

Đến khi nào hoa chánh thức tàn thì hạt sen đã hoàn toàn trở thành 

ăn  được.  Điều  này  ví  như  đức  Phật  phế  Quyền  lập  Thật.  Quyền  là 

phương tiện chẳng thật, Thật là chân thật rốt ráo. Thật là chân thật rốt 

ráo đương nhiên phải nên lập, Quyền là phương tiện chẳng thật cố nhiên 

nên phế trừ. Đó là  “phế Quyền lập Thật” . Thật ra, Phật ẩn sẵn Thật nơi 

Quyền,  Quyền  chính  là  Thật,  rời  Quyền  há  nào  còn  có  Thật?  Đương 

nhiên Quyền chính là Thật, đủ thấy Thật chẳng ngoài Quyền; bởi thế, hết 

thảy chúng sanh đều được thành Phật. 

Diệu  Pháp  là  pháp,  Liên  Hoa  là  thí  dụ,  hợp  Diệu  Pháp  và  Liên 

Hoa lại để nói thì chính là dùng Pháp và Dụ để đặt tên kinh. Kinh là dịch 

ý chữ Ấn Độ “Tu-đa-la”, chữ này thường giải thích, nên chẳng cần phải 

giảng lại nữa. 

Năm  chữ  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  Kinh  là  tên  chung  của  bản  kinh 

này,  tám  chữ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Phổ  Môn  Phẩm  là  tên  riêng  của 

phẩm này. 

 9. Giới thiệu giản lược tiểu sử dịch giả  

Tựa đề kinh và tên phẩm đều đã giải thích sơ lược, nay sẽ tiếp tục 

giới thiệu đại lược về tiểu sử của dịch giả như sau: 

Người dịch kinh này là pháp sư Cưu Ma La Thập (Kumārajīva); 

trong lịch sử dịch kinh Trung Quốc, Ngài là vị dịch kinh xuất sắc nhất. 

Ngài La Thập là người xứ Quy Tư (Kucha, Kutsi), cha tên Cưu Ma La 

Viêm (Kumārāyana), vốn là người Trung Ấn Độ, nhân sang chơi xứ Quy 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 49

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Tư, quốc vương ngưỡng mộ ông đạo cao học rộng nên đặc biệt đem em 

gái mình gả cho, sau này sanh ra Pháp Sư Cưu Ma La Thập. Pháp sư khi 

còn  thơ,  không  những  thông  minh  hơn  hẳn  mọi  đứa  trẻ  bình  thường 

khác, mà phong độ của Ngài đúng là bậc thiếu niên lão thành nên có tên 

là Đồng Thọ (đứa trẻ già dặn, chững chạc). 

Năm ngài La Thập lên bảy tuổi, vì mẫu thân xuất gia, Ngài cũng 

phát tâm xuất gia. Do mẹ Ngài là em của quốc vương, sau khi xuất gia 

được rất nhiều người cúng dường, cảm thấy quá phiền phức, trở ngại tu 

tập đạo nghiệp, bà bèn mang ngài La Thập qua nước Kế Tân (Kophen) 

cầu pháp. Ở Kế Tân, có một ngày, bà mẹ đến ngôi chùa nọ lễ Phật, ngài 

La Thập cũng đi theo. Thấy trên đại điện có một cái bát sắt, Sư đùa giỡn, 

đội bát sắt lên đầu, chẳng nghĩ nó nặng. Chập sau, mới nghĩ: “Bát sắt to 

như thế này, mình bé như thế này, làm sao giữ vững trên đảnh được?” 

Nhân vì khởi vọng tưởng ấy, ngay lập tức cảm thấy áp lực nặng nề. Do 

vậy,  Ngài  ngộ  lẽ  “hết  thảy  tùy  tâm  chuyển,  chẳng  có  tâm  phân  biệt, 

chẳng có quan niệm nặng hay nhẹ. Hễ có tâm phân biệt thì quan niệm 

nặng hay nhẹ cũng từ đó mà sanh”. 

Sống ở Kế Tân hai ba năm, bà mẹ đem Ngài trở về bổn quốc, đi 

qua một ngọn núi cao, trên núi có một La Hán thánh giả thấy La Thập là 

pháp khí, bèn bảo bà mẹ: “Bà phải khéo gìn giữ chú sa-di nhỏ này, đến 

năm ba mươi lăm tuổi, nếu nó chẳng phá giới cấm của Như Lai, sẽ có 

thể độ vô lượng vô biên chúng sanh”. 

Kế Tân là đại bản doanh của Tiểu Thừa Phật giáo, pháp ngài La 

Thập  đã  học  ở  Kế  Tân  đương  nhiên  là  Tiểu  Thừa.  Sau  đấy,  Ngài  đến 

nước Sa Lặc, vương tử con vua tên là Sa Xa xuất gia học tập Phật pháp, 

chuyên nghiên cứu Đại Thừa Phật pháp. Một ngày nọ, Sư đọc kinh Bát 

Nhã  trong  chùa,  niệm  đúng  vào  đoạn   “không  bất  khả  đắc” . Ngài La

Thập nghe được, cảm thấy rất lạ, mình học ở nước Kế Tân “năm Uẩn là 

có, mười hai Xứ là có, mười tám Giới là có. Sao bây giờ vị pháp sư này 

lại niệm Ngũ Uẩn là Không, mười hai Xứ là Không, mười tám Giới là 

Không… hết thảy đều không, đạo lý gì thế?” Bởi thế bèn đến hỏi Sư vì 

sao nói  “không bất khả đắc” ? Nhân đó, đôi bên tranh cãi về Đại, Tiểu 

Thừa. Kết quả, ngài La Thập thất bại, bèn theo ngài Sa Xa học tập Đại 

Thừa Tánh Không của Bát Nhã. Chẳng lâu sau, chẳng những Ngài đạt 

tâm đắc nơi Đại Thừa Tánh Không mà còn trở thành bậc học giả hoằng 

dương Đại Thừa Tánh Không mạnh mẽ nhất. Không những mọi người 

được  ngài  La  Thập  cảm  hóa  trở  thành  hành  giả  của  Đại  Thừa  Tánh 

Không, ngay đến cả nghiệp sư của ngài La Thập cũng được Ngài chuyển  

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 50

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

hóa bèn tín phụng Đại Thừa. 

Thân mẫu ngài La Thập sau đấy lại từ Quy Tư qua Ấn Độ, lúc sắp 

lên đường bảo  ngài La  Thập:  “Nay  mẹ  xa  con,  có  mấy  câu  để  lại  cho 

con. Nếu Đại Thừa Phật pháp truyền đến Chấn Đán (Trung Hoa) sẽ có 

ích cho chúng sanh tại Chấn Đán, nhưng muốn truyền được qua đó chỉ 

nhờ vào sức con. Nhưng làm lợi cho họ, lại đại bất lợi cho con. Nếu chỉ 

vì con, mẹ chẳng tán thành con đi qua đó; nhưng vì hóa đạo (giáo hóa, 

dạy dỗ) nhân quần, mẹ lại chẳng thể ngăn con đi, bởi vậy chẳng biết như 

thế nào mới nên?” 

Ngài La Thập nghe mẹ nói, chẳng do dự chút nào, đáp ngay: “Đại 

Sĩ xả kỷ vị nhân (bỏ mình vì người), chỉ cần chúng sanh được lợi ích, tự 

mình nào sợ cái khổ vạc sôi, lò than, thậm chí hy sinh tánh mạng chính 

mình cũng chẳng tiếc!” 

Mẹ  ngài  La  Thập  nghe  như  vậy,  liền  an  tâm  rời  khỏi  ngài  La 

Thập. Tinh thần xả kỷ của ngài La Thập có thể nói đã biểu lộ không sót 

qua  mấy  câu  nói  trên.  Hành  giả  Đại  Thừa  Phật  pháp  phải  nên  có  tinh 

thần đó! 

Vào  năm  Hoằng  Thỉ  thứ  Ba  (401)  trào  Diêu  Tần,  ngài  La  Thập 

đến  Trung  Quốc.  Diêu  Tần  là  một  trong  mười  sáu  nước  thời  Ngũ  Hồ 

Loạn  Hoa, gọi là  Diêu  Tần để  chỉ  rõ  chẳng  phải  là  nước  Tần  của  Tần 

Thủy Hoàng, cũng như chẳng phải là nước Tiền Tần của Phù Kiên, mà 

là nước Hậu Tần của Diêu Hưng. La Thập đến Trung Quốc vào triều đại 

này. Đương thời, vua Phù Kiên nhà Tiền Tần nghe danh ngài La Thập, 

ngưỡng mộ phi thường, đặc phái đại tướng quân Lữ Quang qua tận Quy 

Tư nghênh tiếp Ngài nhập Hoa. Lữ Quang thỉnh được ngài La Thập về 

đến Lương Châu, chợt nghe Phù Kiên tử trận, Diêu Trành nhà Hậu Tần 

tiếm  hiệu  tại  Quan  Trung.  Lữ  Quang bèn  tuyên  cáo độc lập tại  Lương 

Châu, đặt quốc hiệu là Lương. Chỉ vì ngài La Thập túc trí đa mưu. Lữ 

Quang sợ ngài La Thập bị Diêu Trành lợi dụng nên Lữ Quang bèn cung 

dưỡng Ngài ở lại Lương Châu, chẳng cho Ngài sang Quan Trung về sau, 

Diêu Hưng nối ngôi, do thâm tín Phật pháp, ngưỡng mộ tài đức, sở học 

của ngài La Thập, phái binh Tây chinh Lữ Long (đời sau của Lữ Quang), 

cưỡng bách ngài La Thập về Quan Trung, thờ làm quốc sư, cung dưỡng 

trong vườn Tiêu Dao để Ngài chuyên tâm nhất ý phiên dịch kinh điển. 

Tổng cộng, Ngài La Thập dịch được ba bốn trăm quyển kinh. 

Những bản dịch  kinh  của  ngài  La  Thập có đặc điểm  lớn nhất là 

văn phong bóng bẩy, lưu loát, ý nghĩa hoàn thiện. Chẳng hạn như kinh 

Pháp Hoa, kinh Di Đà, kinh Duy Ma v.v... văn từ đều hay đẹp, được mọi 

 Những Điều Khái Lược Sơ Khởi

 51

người  thích  đọc  tụng.  Chữ   “chiếu”  trong câu  “phụng  chiếu  dịch”   chỉ 

chiếu thư của hoàng đế, ý nói bản dịch kinh này do ngài La Thập tuân 

theo chiếu mạng của vua Diêu Hưng mà dịch. 

Trong lịch sử dịch kinh Trung Quốc, có bốn nhà đại phiên dịch, 

nhưng hai ngài La Thập và Huyền Trang nổi tiếng nhất trong giới phiên 

dịch. Phật pháp Trung Quốc phong phú, hoàn bị, chẳng thể không quy 

công  về  hai  vị  đại  dịch  sư.  Phật  giáo  Trung  Quốc  nếu  trước  chẳng  có 

ngài La Thập, sau chẳng có ngài Huyền Trang, chẳng thể khởi sắc rạng 

rỡ như thế, tôi dám đoan chắc như thế. 

Ngài La Thập tin những kinh Phật mình dịch chẳng sai lầm, nên 

sau khi tịch, hỏa thiêu, cuống lưỡi vẫn còn nguyên chẳng hoại. Bởi thế, 

đối với những kinh điển do ngài La Thập dịch, chúng ta phải như pháp 

phụng hành, tin sâu chẳng nghi. 

 “Tam  Tạng pháp  sư”   có  nghĩa là:  Một  mặt,  ngài  La  Thập dùng 

giáo pháp  trong  Tam  Tạng để hóa độ  chúng sanh,  là thầy  người khác; 

một  mặt  nghiên  cứu  sâu  xa  Tam  Tạng,  tự  lấy  đại  pháp  làm  thầy  của 

mình; bởi thế xưng là Tam Tạng Pháp Sư. 

II. Chánh thích kinh văn  (Phần giải thích chính vào kinh văn)

1. Trường hàng biệt thị  (Giảng riêng về phần kinh văn trường hàng)

1.1. Vấn đáp đắc danh sở dĩ  (Thưa hỏi duyên do [vì sao Bồ Tát] được danh 

 hiệu [là Quán Thế Âm])

1.1.1. Đương cơ cử danh thỉnh vấn  (Vị đương cơ của pháp hội thưa hỏi) 

 Nhĩ  thời,  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  tức  tùng  tòa  khởi,  thiên  đản  hữu 

 kiên, hiệp chưởng hướng Phật, nhi tác thị ngôn: 

  - Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát, dĩ hà nhân duyên danh Quán 

 Thế Âm? 

爾時無盡意菩薩。即從座起。偏袒右肩。合掌向佛。

而作是言。世尊。觀世音菩薩。以何因緣。名觀世音。  

 (Lúc bấy giờ, Vô Tận Ý Bồ Tát liền từ tòa ngồi đứng dậy, trật vai 

 áo phải, chắp tay, hướng về đức Phật, bạch như thế này: 

 -  Bạch  Thế  Tôn!  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  do  nhân  duyên  gì  tên  là 

 Quán Thế Âm?) 

Kinh  văn  toàn  phẩm  chia  thành  hai  phần  lớn:  Một  là  Trường 

Hàng,  tức  là  thể  văn  xuôi  ghi  lại  những  ý  nghĩa  được  tuyên  nói  trong 

kinh; hai là Kệ Tụng, tức là thể văn vần ghi chép những nghĩa lý được 

 Chánh Thích Kinh Văn                                                                                               50

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tuyên  nói  trong  kinh.  Trường  Hàng  và  Kệ  Tụng  nội  dung  không  khác 

biệt nhau nhiều lắm,  chẳng qua  là sử  dụng  thể tài văn tự  bất  đồng  mà 

thôi. Trong hai phân đoạn lớn này, trước hết giảng phần Trường Hàng, 

sau đó mới giảng Kệ Tụng. 

Hai  chữ   “nhĩ  thời”   có  nhiều  cách  giải  thích  khác  nhau.  Phần 

trước, tôi đã từng nói, phẩm này là phẩm thứ hai mươi lăm trong kinh 

Pháp Hoa, trước phẩm này là phẩm hai mươi bốn, tên là Diệu Âm Bồ 

Tát Phẩm. Nói  “nhĩ thời”  nghĩa là lúc vừa mới nói xong phẩm Diệu Âm 

Bồ Tát, bèn nói ngay phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn này. 

Trong phẩm Diệu Âm Bồ Tát, cuối cùng là mấy câu:  “Thuyết thị 

 Diệu  Âm  Bồ  Tát  lai  vãng  phẩm  thời,  tứ  vạn  nhị  thiên  thiên  tử  đắc  Vô 

 Sanh Nhẫn, Hoa Đức Bồ Tát đắc Pháp Hoa tam-muội” (Lúc nói xong

phẩm Diệu Âm Bồ Tát lai vãng này, bốn vạn hai ngàn thiên tử đắc Vô 

Sanh Nhẫn, Hoa Đức Bồ Tát đắc Pháp Hoa tam-muội). Do đây biết là 

khi đức Phật nói phẩm Diệu Âm Bồ Tát, có rất nhiều người được hưởng 

pháp ích (lợi ích nơi pháp). Do đại chúng nghe pháp được lợi ích, bởi thế 

lại  mong cầu  Phật  tiếp tục giảng thêm  diệu pháp; như vậy  có  thể hiểu 

 “nhĩ thời”  là lúc rất nhiều chúng sanh mong mỏi Như Lai thuyết pháp. 

Theo  như  kinh  Pháp  Hoa  giới  thiệu,  Diệu  Âm  Bồ  Tát  (Mañju-

ghosha Boddhisattva) là một đại Bồ Tát trong cõi nước Nhất Thiết Tịnh 

Quang Trang Nghiêm ở phương Đông. Quán Âm Bồ Tát như mọi người 

đều biết rõ là một đại Bồ Tát thuộc Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đông 

phương Diệu Âm Bồ Tát đã đắc Hiện Nhất Thiết Sắc Thân Tam Muội, 

bởi  thế  có  thể  tự  tại  hiện  thân  theo  từng  loại  để  giáo  hóa  chúng  sanh 

trong đời, tức là cần phải biến hiện thân tướng nào để giáo hóa chúng 

sanh, Ngài liền có thể biến hiện thân tướng ấy. Tây phương Quán Âm 

Bồ Tát như trong phần sau phẩm này sẽ giới thiệu:  “Ưng dĩ hà thân đắc 

 độ giả, tức hiện hà thân nhi vị thuyết pháp”  (Nên dùng thân nào để đắc 

độ,  liền  hiện  thân  ấy  để  thuyết  pháp);  có  thể  nói  là  Quán  Âm  Bồ  Tát 

cũng đắc Hiện Nhất Thiết Sắc Thân Tam Muội giống hệt như thế. Bởi 

thế,  cổ  đức  gọi  hai  phẩm  kinh  này  là  “những  phẩm  chị  em”,  hàm  ý 

chúng có ý nghĩa và giá trị gần giống nhau. Hoặc có thể nói là đại chúng 

nghe  những công đức  thù thắng  của  Diệu  Âm  Bồ  Tát  ở  phương  Đông 

xong, nghĩ đến Bồ Tát Quán Âm ở phương Tây cũng là một vị đại Bồ 

Tát rất phi thường, nhưng công đức tự chứng, sự hóa độ người khác của 

Ngài rốt cuộc ra sao, đại chúng trong pháp hội vẫn chưa biết;  bởi vậy, 

họ ngưỡng vọng đức Thế Tôn giảng cho hành trạng của đức Quán Âm. 

Chính ngay lúc đại chúng ngưỡng vọng đức Thế Tôn tuyên thuyết như  

 Chánh Thích Kinh Văn

 53

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

thế, bèn gọi là  “nhĩ thời” . 

 “Vô Tận Ý Bồ Tát”  là vị đại biểu vấn pháp trong phẩm này. Ngay 

khi đức Phật giảng xong phẩm Diệu Âm Bồ Tát, có vị Vô Tận Ý Bồ Tát 

(Aksaya-mati Boddhisattva) bèn đứng ra thỉnh pháp. Vô Tận Ý là vị đại 

Bồ Tát ở thế giới Bất Thuấn nơi phương Đông, giáo chủ của thế giới Bất 

Thuấn là Phổ Hiền Như Lai. Trong tương lai, Quán Âm Bồ Tát kế thừa 

A Di Đà Phật thành Phật trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Nên biết 

rằng ngài Vô Tận Ý trong tương lai sẽ kế thừa Phổ Hiền Như Lai làm 

Phật trong thế giới Bất Thuấn ở phương Đông. 

Vô Tận Ý là vị đại Bồ Tát ở phương Đông, vì sao lại đến thế giới 

Sa Bà nghe Phật Thích Ca thuyết pháp? Là do tuân lệnh đức Phổ Hiền 

Như Lai (Samantabhadra Tathāgata) mà đến. Lúc đức Phật thuyết kinh 

Pháp Hoa, chính là diễn bày trực tiếp bổn hoài, bởi thế mười phương chư 

Phật đều phái những bậc thượng thủ Bồ Tát của mình đến nghe đức Phật 

nói  diệu  pháp.  Kể  từ  lúc  Phật  bắt  đầu  nói  kinh  Pháp  Hoa  cho  đến  lúc 

này, Vô Tận Ý Bồ Tát ngồi tại chỗ lặng lẽ nghe giảng; đến lúc Phật nói 

xong phẩm Diệu Âm Bồ Tát, vì muốn thỉnh pháp, Ngài bèn  “tức tùng 

 tòa khởi” (từ tòa ngồi đứng dậy). 

Thánh hiệu của Phật và Bồ Tát đều được an lập từ tất cả công đức. 

Sở dĩ Vô Tận Ý mang tên Vô Tận Ý là do dựa theo công đức nào mà an 

lập?  Ở  đây,  có  thể  dựa  theo  ba  phương  diện  thế  giới,  chúng  sanh,  bi 

nguyện mà thuyết minh. Trên phương diện thế giới, trước hết phải hiểu 

rõ: Có nhiều vô cùng vô tận, vô lượng, vô biên những thế giới to như thế 

giới Sa Bà, kinh Phật gọi là  “vô lượng vô biên thế giới” . Trong những 

thế  giới  nhiều  như  thế  ấy,  chỉ  nói  riêng  người  trong  Nam  Thiệm  Bộ 

Châu của thế giới Sa Bà này đã nhiều vô kể; nếu nói gộp tất cả số người 

trong bốn đại châu lẽ đương nhiên càng nhiều hơn. Ngoài nhân loại còn 

có những chúng sanh khác, chúng sanh thật là nhiều chẳng thể tính đếm 

nổi. Chẳng riêng gì chúng sanh trong một thế giới này là như thế, chúng 

sanh  trong  mỗi  một  thế  giới  đều  như  thế;  bởi  thế  nói  “chúng  sanh  vô 

tận”. Lúc vị Bồ Tát này vận dụng trí huệ quán sát thế giới, nhận thấy có 

vô tận thế giới. Trong vô tận thế giới, có vô tận chúng sanh hoạt động. 

Đúng  là  mỗi  chỗ  có  một  thế  giới,  mỗi  thế  giới  có  một  thế  giới  chúng 

sanh, nhưng các chúng sanh đều bị phiền não sai khiến, trôi nổi, đọa lạc 

trong  biển  nghiệp,  chìm  đắm  luân  hồi,  bị  các  thứ  khổ  bức  bách,  trọn 

không có lúc nào giải thoát! Vô Tận Ý Bồ Tát chẳng nỡ thấy vô cùng vô 

tận chúng sanh chịu các khổ não lâu dài, bèn từ tận đáy lòng sâu thẳm, 

phát khởi bi nguyện vô tận, nguyện độ vô tận chúng sanh trong vô tận  

 Chánh Thích Kinh Văn

 54

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

thế giới, khiến cho vô tận chúng sanh thành Phật, sau đó chính mình mới  

thành Phật; bởi thế hiệu là Vô Tận Ý. 

Giải thích danh hiệu Vô Tận Ý, cổ đức dùng bốn câu kệ để hình 

dung:

 Thế giới vô biên trần nhiễu nhiễu, 

 Chúng sanh vô tận nghiệp mang mang, 

 Ái hà vô để lãng thao thao, 

 Thị cố hiệu vi Vô Tận Ý. 

(Thế giới vô biên mờ mịt bụi, 

Chúng sanh vô tận nghiệp bời bời, 

Sông ái không đáy sóng cuồn cuộn, 

Bởi thế hiệu là Vô Tận Ý) 

Ý nói: Thế giới là vô tận, chẳng sai! Nhưng trong vô tận thế giới 

lại có thế giới thanh tịnh, có thế giới uế ác. Thế giới uế ác nhiều hơn thế 

giới thanh tịnh. Bởi thế, vô cùng vô tận thế giới nói chung là dơ bẩn bị 

trần cảnh khuất lấp khó kham, uế ác bất tịnh! Những chúng sanh trong 

các  thế  giới  ấy  bất  luận  nhiều  đến  đâu,  đại  đa  số  ở  trong  biển  nghiệp 

mênh  mông,  bị  nghiệp  lực  lôi  kéo!  Nghiệp  lực  lôi  quý  vị  lên  thiên 

đường, quý vị sẽ lên thiên đường; nghiệp lực lôi quý vị xuống địa ngục, 

quý vị sẽ đọa địa ngục, tự mình chẳng tự chủ được mảy may gì! Sở dĩ 

chúng sanh ở trong biển nghiệp mênh  mông không chỗ nương về, căn 

bản là do vì chìm đắm trong sông ái dục không đáy, sóng vỗ cuồn cuộn 

bất tuyệt. Bởi thế, biển khổ vô biên; chúng sanh tuần hoàn chẳng ngơi 

trong Hoặc nghiệp như thế. Vì vậy, tâm Bồ Tát suy tưởng: Chúng sanh 

chịu khổ như thế, nếu ta chẳng phát tâm cứu độ, giáo hóa, còn đợi ai làm 

chuyện này nữa đây? Bởi thế, liền phát vô tận bi nguyện, muốn độ vô 

tận chúng sanh. Do vậy hiệu là Vô Tận Ý. 

Vô Tận Ý và các đại chúng vì muốn hiểu rõ công đức của Quán 

Âm Bồ Tát, thấy không có ai khác thỉnh vấn, nên Ngài bèn từ chỗ ngồi 

đứng  dậy,  thay  mặt  đại  chúng  thỉnh  vấn  đức  Phật.  Câu   “tức  tùng  tòa 

 khởi”  (từ tòa ngồi đứng dậy) nếu giải thích theo mặt chữ sẽ rất đơn giản, 

nhưng nếu dùng quán tâm để giải thích như ngài Thiên Thai thì lại mang 

những ý nghĩa sâu sắc. Chữ  “tòa”  ở đây chẳng phải là chỗ ngồi thông 

thường,  mà có nghĩa là Pháp Không Tòa, cũng như kinh Pháp Hoa đã 

chép:  “Chư pháp không vi tòa”  (Lấy các pháp không làm tòa). Lấy “các 

pháp Không” làm tòa, không chỉ là chẳng chấp trước vào các pháp, mà  

 Chánh Thích Kinh Văn

 55

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

ngay cả các  “pháp Không”  cũng chẳng chấp trước. Nếu chấp trước nơi  

Không, sẽ không thể thực sự liễu giải Không. 

Ngài Vô Tận Ý từ tòa đứng dậy, biểu thị Ngài chẳng nhiễm trước 

nơi Không, bởi thế mới nói  “lấy các pháp Không làm tòa” . Tuy chẳng 

nhiễm Không, nhưng chẳng phải là chẳng có cái gì; Bồ Tát từ tòa “pháp 

không” đứng dậy vấn pháp là một minh chứng. Nếu như thực sự chẳng 

có cái gì hết cả, cần gì phải đứng lên hỏi nữa? Cần gì phải giảng kinh 

thuyết pháp? Do bởi Không nhưng Bất Không, cho nên mới từ tòa Pháp 

Không đứng dậy, thỉnh Phật khai thị. Như vậy, câu  “tức tùng tòa khởi” 

hàm  nghĩa:  Chẳng  chấp  vào  Không  hay  Hữu,  vượt  khỏi  cả  Không  lẫn 

Hữu, chánh thức chứng đắc thâm nghĩa diệu pháp Thật Tướng. 

 “Thiên  đản  hữu  kiên”   (Trật  áo  vai  phải)  là  nghi  thức  nhất  định 

phải dùng của hàng Phật tử xuất gia đứng dậy vấn pháp. Lúc Phật tại thế, 

tỳ-kheo  mặc  ca-sa  giống  như  cách  tăng  đoàn  Phật  giáo  Nam  Truyền 

mặc.  Theo  quy  củ  nhà  Phật,  lúc  bình  thường,  tỳ-kheo  không  lễ  Phật, 

không  thuyết  pháp,  cả  hai  vai  áo  đều  phủ  kín,  chẳng  lộ  ra  ngoài.  Lúc 

thấy Phật, lễ Phật, nhằm biểu thị lòng cung kính, bèn đặc biệt lộ vai phải 

ra. Vô Tận Ý Bồ Tát muốn vấn pháp, nhằm tỏ lòng tôn trọng đức Phật, 

nên buông vạt ca-sa mặc trên thân xuống, để lộ vai phải của mình ra. 

Nếu giải thích theo quán tâm thì lộ vai phải, che giấu vai trái cũng 

có ý nghĩa sâu xa. Người tu học Phật pháp đạt đến trình độ khá, sẽ có hai 

thứ trí huệ: 

-  Một  là  Chân  Thật  Trí  chứng  ngộ  chân  lý  “tánh  các  pháp  là 

Không”, chẳng thể dùng ngôn ngữ để diễn tả được nổi, bởi thế che vai 

trái chẳng để lộ ra ngoài. 

- Hai là Phương Tiện Trí phát xuất từ Chân Thật Trí, có thể quán 

sát hết thảy thế tục, có thể vì các chúng sanh thuyết pháp, có thể chỉ ra 

một con đường tu hành. Trí này còn gọi là Quyền Xảo Trí. Bởi thế để lộ 

vai hữu ra cho mọi người được thấy rõ ràng. 

Phương  Tiện  Trí  như  vai  phải,  Chân  Thật  Trí  như  vai  trái.  Một 

bên che giấu, một bên hiển lộ, rất thích hợp để biểu thị hai trí Quyền và 

Thật. Vô Tận Ý là một vị đại Bồ Tát, che kín vai trái biểu thị Ngài có 

Chân Thật Trí chứng ngộ Thật Tướng các pháp, để lộ vai phải biểu thị 

Ngài có thể vận dụng Phương Tiện Trí quyền xảo. Phương Tiện Trí hóa 

độ cõi tục, Chân Thật Trí khế hợp Chân Đế. Vận dụng cả hai trí hiển thị 

Chân chính là Tục, Tục chính là Chân, đạt đến cảnh giới “Chân Tục viên 

dung” tối cao. 

 “Hợp chưởng hướng Phật”  (Chắp tay hướng về Phật): Chắp hai  

 Chánh Thích Kinh Văn

 56

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

bàn tay lại, mặt hướng về đức Phật, đây là một lễ nghi thông thường để  

chào hỏi người trên và chào hỏi nhau của người Ấn Độ. Nếu giải thích  

theo quán tâm thì: Hai bàn tay có mười ngón, nếu tách riêng từng ngón 

sẽ tượng trưng cho mười pháp giới đã nói ở phần trên. Nay đem mười 

ngón áp lại, đặt trước ngực, biểu thị mười pháp giới trong một niệm tâm 

của chúng ta, chẳng thể lìa một niệm tâm mà có. 

 “Nhi tác thị ngôn” (Bèn nói như sau): Sau khi ngài Vô Tận Ý thể 

hiện các lễ nghi cần phải có xong, Ngài bèn nói những lời như dưới đây, 

thỉnh Phật khai thị về hành trạng của đức Quán Âm Bồ Tát. 

Những  câu  trên  đây  thật  ra  biểu  thị  các  hoạt  động  thân,  ngữ,  ý. 

 “Từ  chỗ  ngồi  đứng  dậy”   là  thân  nghiệp;  “bèn  nói  như  sau”   là  khẩu 

nghiệp;  “chắp tay hướng Phật”  là ý nghiệp. Trong lúc ấy, chuyên tâm 

nhất ý, bề ngoài tưởng chừng là thân nghiệp, nhưng thật ra thuộc về ý 

nghiệp. Mỗi cá nhân đều có hoạt động nơi ba nghiệp, vấn đề là hướng 

theo phương diện hoạt động nào mới là hoạt động hợp lý chánh đáng. Về 

đại thể, ba nghiệp của chúng sanh là hướng theo phương diện hoạt động 

ác, dẫu có lúc hướng thiện cũng vẫn thuộc hữu lậu. Ba nghiệp hoạt động 

của ngài Vô Tận Ý, bất luận là đến mười phương thế giới gặp Phật nghe 

pháp, bất luận là vì tùy từng loài chúng sanh hóa hiện thuyết pháp, đều là 

thanh tịnh vô nhiễm, thuần thiện vô lậu. 

 “Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát dĩ hà nhân duyên danh Quán Thế 

 Âm?”   (Bạch  Thế  Tôn!  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  do  nhân  duyên  gì  tên  là 

Quán Thế Âm?): Vô Tận Ý chánh thức nêu vấn đề. Vấn đề này ngay cả 

người bình thường mới học Phật cũng có thể hỏi được. Chẳng hạn như 

những kẻ mới tin Phật, khuyên họ phát tâm niệm nhiều thánh hiệu Quán 

Âm, họ thường hay hỏi: “Bảo tôi niệm nhiều thánh hiệu đương nhiên là 

rất hay, nhưng sao lại kêu tôi niệm Quán Thế Âm Bồ Tát?” Vô Tận Ý là 

bậc Bổ Xứ Đại Sĩ, chẳng lâu sau sẽ thành Phật, lẽ đâu chẳng hiểu thánh 

hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát?  Sở  dĩ  Ngài  nêu  lên  câu  hỏi  này  là  thay  mặt 

những người chưa hiểu rõ công đức của Quán Âm Bồ Tát, đặc biệt là hỏi 

thay cho chúng sanh trong thời đại Mạt Pháp. Như chúng ta hiện tại hiểu 

rõ sự vĩ đại và bi nguyện sâu rộng của Quán Âm Bồ Tát là do Vô Tận Ý 

ngay khi đó đã thỉnh vấn. 

 “Thế Tôn”  là một trong các đức hiệu của Phật Đà, có nghĩa là đức 

đại thánh Phật Đà được thế gian lẫn xuất thế gian cùng tôn trọng, bởi thế 

gọi là Thế Tôn. Vì thỉnh đại pháp, trước hết xưng một tiếng  “Thế Tôn” . 

Đại danh Quán Âm Bồ Tát chúng con thường nghe qua, nhưng vị Quán 

Thế Âm Bồ Tát rốt ráo là do nhân duyên gì mà gọi là Quán Thế Âm Bồ  

 Chánh Thích Kinh Văn

 57

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Tát? Hiện tại đại chúng trong pháp hội đối với điều này vẫn còn chưa  

biết, kính thỉnh Phật Đà vì đại chúng khai thị sơ lược! 

1.1.2. Như Lai bị thị cảm ứng  (Như Lai chỉ dạy đầy đủ về sự cảm ứng)

1.1.2.1. Chánh đáp đắc danh sở dĩ  (Giải đáp nguyên do được danh hiệu ấy)  

1.1.2.1.1. Tổng tiêu tầm thanh cứu khổ  (Nói tổng quát về công hạnh tầm 

 thanh cứu khổ)  

 Phật cáo Vô Tận Ý Bồ Tát: 

 - Thiện nam tử! Nhược hữu vô lượng bách thiên vạn ức chúng 

 sanh, thọ chư khổ não, văn thị Quán Thế Âm Bồ Tát, nhất tâm xưng 

 danh, Quán Thế Âm Bồ Tát tức thời quán kỳ âm thanh, giai đắc giải 

 thoát. 

佛告無盡意菩薩。善男子。若有無量百千萬億眾生。

受諸苦惱聞是觀世音菩薩。一心稱名。觀世音菩薩。即時

觀其音聲,皆得解脫。 

 (Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát: 

 -  Này  thiện  nam  tử!  Nếu  có  vô  lượng  trăm  ngàn  vạn  ức  chúng 

 sanh bị các khổ não, nghe đến Quán Thế Âm Bồ Tát này, một lòng xưng 

 danh thì ngay khi đó, Bồ Tát Quán Thế Âm bèn xem xét âm thanh ấy, 

 [khiến cho họ] đều được giải thoát)

Phần trước là Vô Tận Ý thỉnh vấn, phần này là Phật Thích Ca giải 

đáp.  Lời  đáp  tổng  quát  trong  phần  này  chính  là  phần  trọng  yếu  nhất 

trong toàn phẩm, có thể nói là cương yếu của toàn phẩm, hoặc có thể nói 

là trung tâm của toàn phẩm; bởi lẽ nó liên quan đến hoằng nguyện từ bi 

sâu  xa  của  đức  Quán  Âm,  hoàn  toàn  phô  bày  hoằng  nguyện  ấy  trong 

đoạn kinh văn này. 

Quán Âm Bồ Tát sở dĩ có tên là Quán Âm Bồ Tát, nguyên do của 

danh  hiệu  ấy  cũng  đã  được  biểu  lộ  trong  đoạn  kinh  văn  này.  Phương 

pháp xưng niệm danh hiệu và những lợi ích đạt được cũng đều nhờ mấy 

câu  này  mà  tỏ  rõ.  Bởi thế đây  chính là  cương  yếu  hoặc trung  tâm  của 

toàn  phẩm.  Trong  đoạn  này  lại  có ba  câu  tối trọng  yếu,  là:   “nghe  đến 

 Quán Thế Âm Bồ Tát này” ,   “nhất tâm xưng danh” và “đều được giải 

 thoát” , có thể nói là cương yếu của toàn bộ đoạn kinh này. 

 “Phật cáo Vô Tận Ý Bồ Tát” (Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát):  “Thiện 

 nam tử!”  Đây là cách xưng hô của Phật đối với Vô Tận Ý. Nam tử là đối 

 Chánh Thích Kinh Văn

 58

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

ứng với nữ nhân mà nói, có đủ nam tánh thì gọi là nam tử; có đủ nữ tánh 

thì gọi là nữ tử.  “Thiện nam tử”  ở đây chẳng phải là nam tử hiểu theo 

nghĩa  thông  thường,  mà  là  kẻ  có  thiện  căn  sâu  dày.  Kẻ  nam  tử  có  đủ 

thiện căn sâu dày mới gọi là  “thiện nam tử” . Nữ nhân có đủ thiện căn 

sâu dày gọi là  “thiện nữ nhân” . Thiện căn do vun bồi mà có, nào phải do 

trời  sanh.  Như  nghe  kinh,  nghe  pháp,  bố  thí,  trì  giới  đều  là  những 

phương tiện lớn nhất để vun bồi thiện căn. Có thể học Phật là đã có thiện 

căn, nhưng càng phải vun bồi hơn nữa. 

 “Nhược hữu vô lượng bách thiên vạn ức chúng sanh, thọ chư khổ 

 não” (Nếu  có vô  lượng trăm  ngàn vạn  ức  chúng  sanh  bị  các khổ não): 

Đây  là  đối  tượng  cần  được  Quán  Âm  cứu  giúp.  Câu   “vô  lượng  trăm 

 ngàn vạn ức chúng sanh”  hình dung chúng sanh rất nhiều. Chúng sanh 

nhiều  như  thế  sống  trong  thế  giới  này,  trọn  chẳng  phải  là  hưởng  thụ 

khoái lạc mà luôn phải chịu các nỗi khổ não bức bách, như các chúng 

sanh trong địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, không loài nào chẳng có các thứ 

khổ não. Những nỗi khổ não đó nếu nói chi tiết chẳng thể kể hết nổi. Nói 

riêng nhân  loại không  thôi  đã  có  đủ loại,  đủ  dạng khổ não;  như  thông 

thường  nói  là  tám  khổ,  nghĩa  là  những  thứ  nhân  loại  không  sao  tránh 

khỏi. 

Tám khổ có thể chia thành ba loại: Như Sanh - Lão - Bệnh - Tử là 

thống  khổ  thuộc  về  phương  diện  thân  tâm;  còn  Ái  Biệt  Ly  Khổ  (yêu 

thương xa lìa), Oán Tắng Khổ (oán ghét phải gặp gỡ) là thống khổ về 

mặt xã hội; Cầu Bất Đắc Khổ (cầu chẳng được) là thống khổ thuộc về 

mặt [hoàn cảnh] tự nhiên. Nếu xét từ căn bản để luận, thì đức Thích Tôn 

tổng kết bảy nỗi khổ bằng cách nói đại lược là “nỗi khổ vì năm ấm lừng 

lẫy” (ngũ ấm xí thịnh khổ). Có nghĩa là: Có các nỗi khổ phát sanh nơi 

hữu tình do chính bản thân hữu tình (Ngũ Uẩn là các nguyên tố cấu tạo 

nên hữu tình). Có năm Uẩn đó nhưng năm Uẩn hừng hực như lửa cháy, 

bởi thế biển khổ vô biên. Thống khổ công kích, thân tâm phiền não, ai 

chẳng mong được giải trừ ngay lập tức? Bất luận là ai, khi bị thống khổ 

miệng phải kêu rên không ngừng thì trong tâm mới cảm thấy đỡ khổ đôi 

chút. 

Giờ đây, đức Phật bảo chúng ta: Lúc chúng sanh bị thống khổ bức 

bách, chớ có kêu rên vô ích, tốt nhất là chuyên tâm nhất ý xưng niệm 

thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát. Vì thế, Ngài mới nói:  “Văn thị Quán Thế 

 Âm Bồ Tát, nhất tâm xưng danh, Quán Thế Âm Bồ Tát tức thời quán kỳ 

 âm  thanh,  giai  đắc  giải  thoát”   (Nghe  đến  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này, 

một lòng xưng danh thì ngay khi đó, Bồ Tát Quán Thế Âm bèn xem xét 

 Chánh Thích Kinh Văn

 59

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

âm thanh ấy, [khiến cho họ] đều được giải thoát): Câu này chỉ rõ lý do 

Quán Âm có được danh hiệu ấy. Quán Thế Âm sở dĩ có hiệu là Quán 

Thế  Âm  do  Ngài  nghe  âm  thanh  xưng  danh  của  chúng  sanh  bèn  tầm 

thanh  cứu  khổ.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  cứu  khổ  cứu  nạn, 

đúng là  “không khổ nào chẳng cứu, không chúng sanh nào chẳng độ” . 

Là vì chúng sanh khi thọ khổ, nghe đến thánh hiệu Quán Thế Âm, nếu 

có thể chuyên tâm nhất ý xưng danh Ngài thì Quán Thế Âm Bồ Tát xem 

xét âm thanh xưng danh của chúng sanh ấy, tức thời giải trừ nỗi đau khổ 

cho người đó, khiến cho người đó giải thoát chẳng còn bị đau khổ buộc 

ràng! 

Ở đây, chữ  “Văn”  (Nghe) rất trọng yếu. Bởi lẽ, chúng sanh nghe 

âm  thanh  thánh  hiệu  Quán  Âm;  Quán  Âm  cũng  nghe  âm  thanh  của 

chúng sanh mà tầm thanh cứu khổ. Nghe lẫn nhau như thế thì mới có thể 

tương  ứng,  tương  cảm;  tức  là  chúng  sanh  nghe  thánh  hiệu  bèn  xưng 

dương, Bồ Tát nghe tiếng xưng danh bèn cứu tế. Đấy gọi là  “chúng sanh

 nghe Quán Âm, Quán Âm nghe chúng sanh” . Chúng sanh nghe Quán

Âm là “hữu sở cầu”, Quán Âm nghe chúng sanh là “hữu sở ứng”. Cảm 

ứng đạo giao như thế chúng sanh liền được giải thoát. Vì Quán Âm là 

tận hư không khắp pháp giới, bất luận thời gian nào, bất luận địa phương 

nào, chỉ cần nghe thấy âm thanh cầu được thoát khổ của chúng sanh, Bồ 

Tát lập tức đại từ đại bi thị hiện trước mặt người đó, giải cứu nỗi thống 

khổ, khiến cho người đó đắc đại giải thoát. Bởi thế, chữ Văn ở đây có 

tánh chất đặc biệt trọng yếu. 

Chúng  sanh  nghe  Quán  Âm,  Quán  Âm  nghe  chúng  sanh,  đều  là 

dùng tai nghe, vì sao chẳng đặt tên là Văn Thế Âm mà lại là Quán Thế 

Âm? Chúng sanh chẳng thể dùng lẫn lộn sáu căn, nên chỉ có thể dùng 

mắt thấy, tai nghe, Bồ Tát có thể dùng lẫn lộn sáu căn nên mắt chẳng 

những có thể thấy mà còn có thể nghe nữa, tai chẳng những có thể nghe 

mà cũng có thể thấy. Sở dĩ Quán Âm được gọi là Quán Thế Âm là vì 

Ngài có thể quán sát âm thanh để tầm thanh cứu khổ. Hoặc có thể hiểu 

là: Chữ Quán ở trên là trí huệ quán sát, chữ Thế Âm ở dưới là cảnh giới 

được đức Quán Âm quan sát. Bồ Tát dùng trí huệ năng quán để quán sát 

hết thảy âm thanh khổ não cầu cứu của hữu tình trong thế gian, rồi sau 

đó lập tức dùng bi nguyện hoằng thệ giải trừ thống khổ, ban sự an vui 

cho quý vị; tiêu trừ, cứu thoát tai nạn cho quý vị, ban cho quý vị sự tốt 

lành, không nỗi khổ nào chẳng dẹp, không nạn nào chẳng cứu; bởi thế 

xưng là Quán Thế Âm. Chẳng phải chỉ có thế, ngay trong lúc dùng trí 

năng quán để quán cảnh là những âm thanh cầu cứu giải trừ khổ nạn của 

 Chánh Thích Kinh Văn

 60

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chúng sanh trong thế giới, thì cảnh và trí đều chỉ là nhất tâm, bởi vậy gọi 

là Quán Thế Âm. 

Nếu dựa theo lời kinh Bi Hoa giới thiệu về nhân địa của Quán Âm 

thì quá trình phát tâm của Ngài như sau: Trong vô lượng kiếp trước, Bồ 

Tát  là  phàm  phu,  từng  làm  thái  tử  thứ  nhất  của  Chuyển  Luân  Thánh 

Vương. Đương thời, có Bảo Tạng Phật xuất hiện trong đời, đệ nhất thái 

tử vô cùng tin kính Tam Bảo, đặc biệt phát tâm cúng dường Phật, Tăng 

ba tháng; lại còn đối trước Phật Bảo Tạng phát Đại Bồ Đề tâm, lập đại 

thệ nguyện:  “Giả sử có chúng sanh khổ não trong thế giới, vì cầu giải 

 cứu nỗi thống khổ bèn xưng niệm danh hiệu con, con dùng thiên nhãn 

 thấy được, thiên nhĩ nghe được, nếu con chẳng thể cứu thoát nỗi khổ ấy, 

 con  thề  quyết  định  chẳng  thành  Phật” .  Bảo  Tạng  Phật  thấy  Ngài phát 

đại nguyện như thế, biết là thật khó có, bởi thế, đối với hoằng nguyện 

dẹp khổ ban vui ấy, bèn hết sức tán thán, lại còn đặt hiệu là Quán Thế 

Âm.  Từ  lời  giới  thiệu  của  kinh  Bi  Hoa,  ta  biết  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

được danh hiệu ấy là do sự phát tâm khi còn tu nhân, danh hiệu ấy là do 

Bảo Tạng Phật đặt. 

Kinh này giải thích danh hiệu Quán Thế Âm ước theo mặt lợi tha. 

Kinh Lăng Nghiêm giải thích danh hiệu Quán Thế Âm ước trên mặt tự 

lợi. Tự lợi là Trí, lợi tha là Bi. Bởi vậy danh hiệu Quán Thế Âm thực sự 

bao gồm những ý nghĩa tự lợi, lợi tha, Bi Trí song vận (vận dụng cả Bi 

lẫn Trí). Còn như kinh Lăng Nghiêm giải thích danh hiệu Quán Âm như 

thế nào, xin đọc kinh Lăng Nghiêm sẽ biết. 

Nghe  danh,  xưng  niệm,  được  giải  thoát,  nay  xin  nêu  một  câu 

chuyện cảm ứng để chứng minh: 

Trong quá khứ, tại đất Thượng Ngu thuộc tỉnh Triết Giang, Trung 

Quốc,  có  một  người  buôn  gạo  chân  thành  phụng  trì  thánh  hiệu  Quán 

Âm,  trong  nhà  chỉ  có  hai  vợ  chồng.  Chàng  buôn  gạo  là  người  lương 

thiện, không việc gì cũng thường niệm thánh hiệu Quán Âm, thậm chí 

trong mộng cũng còn nhớ niệm Quán Âm Bồ Tát. Có bữa tối kia, vừa 

mới đi ngủ, Bồ Tát đặc biệt báo mộng, bảo anh ta sắp gặp đại nạn: 

- Để giải cứu đại nạn, ta có bốn câu dành cho anh, anh phải nhớ kỹ 

nhé! 

 Gặp cầu đừng dừng thuyền, 

 Gặp dầu liền bôi đầu, 

 Đấu thóc ba thưng gạo, 

 Nhặng xanh nâng đầu bút. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 61

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Bốn câu nghe trong mộng ấy, đến hôm sau anh ta nhớ kỹ bởi lẽ 

giấc mộng ấy khác với những giấc mộng bình thường. Chàng buôn gạo 

cảm thấy rất kỳ quái, chẳng biết là điềm báo gì, nhưng bởi tin tưởng đức 

Quán Thế Âm nên chân thành ghi nhớ kỹ càng. 

Đến  một  ngày  nọ,  chèo  thuyền  qua  xứ  khác  mua  gạo  kiếm  lời, 

thuyền  đi  chưa  mấy  chốc,  chợt  cuồng  phong,  mưa  dữ  nổi  lên.  Thuyền 

phu trông thấy đằng xa có một cây cầu lớn liền muốn neo thuyền dưới 

chân  cầu  để  tạm  tránh  mưa  gió.  Lúc  thuyền  đến  gần  dưới  cầu,  chàng 

buôn  gạo  chợt  nhớ  đến  câu   “gặp  cầu  đừng  dừng  thuyền” ,  lập  tức  bắt 

thuyền phu bơi thuyền tách ra. Khéo sao, thuyền vừa tách khỏi cầu, cầu 

liền gẫy sụp xuống. Nếu thuyền chẳng tách khỏi cầu, ai nấy quyết định 

phải chết. Chàng buôn gạo thấy tình hình đó, biết là Bồ Tát cứu độ, bởi 

thế ý niệm xưng niệm thánh hiệu Quán Âm càng thêm kiền thành, tinh 

tấn. 

Về sau, có một chiều nọ, chàng lễ bái Quán Âm ở nhà, trong lúc 

vừa lễ xuống, chưa kịp đứng lên, đột nhiên chiếc đèn lưu ly treo trong 

Phật đường rớt xuống, cả mặt đất ngập ngụa dầu. Chàng buôn gạo nghĩ 

câu thứ nhất đã linh nghiệm, chắc chắn câu thứ hai cũng phải có lý do, 

bởi thế thấy dầu đầy đất bèn cứ chất phác bôi dầu lên đầu mình. Một lúc 

sau  đi  ngủ,  vô  tình  nửa  đêm  thức  dậy,  nghe  thấy  trong  phòng  có  mùi 

máu tanh tưởi, bèn đứng dậy thắp đèn tìm xem, thấy vợ mình đã bị kẻ 

khác giết. Tuy cảm thấy lạ lùng quá, nhưng không biết làm sao, chỉ còn 

cách báo tin cho bố vợ biết. Bố vợ hỏi đến nguyên nhân, chàng không 

nói được một câu nào, bèn tra vặn người trong nhà, phát hiện chàng rể 

tin Phật, con gái mình không tin Phật. Do đó, ông bố hoài nghi tình cảm 

vợ chồng không tốt, quyết đoán con gái mình bị chàng rể giết chết, bèn 

đi báo quan. 

Viên  quan  nhận  thấy  sanh  mạng  rất  quan  trọng,  bèn  truyền  gọi 

chàng  buôn  gạo  đến  thẩm  vấn,  chỉ  thấy  chàng  rất  thành  thực,  chẳng 

giống phạm nhân giết người, liền hỏi: “Trong buổi tối vợ ngươi bị giết 

đó, tài vật trong nhà có mất mát gì không?” Chàng buôn gạo thưa không, 

chứng minh chẳng phải là bị giặc cướp giết. Lại hỏi xóm giềng có ai thù 

hằn không? Chàng lái buôn cũng đáp là không. Nhân viên thẩm án hỏi 

đến đây thấy vụ án sát nhân này rất kỳ quái, đã chẳng phải bị kẻ thù giết, 

lại cũng chẳng phải do trộm giết, việc lại xảy vào lúc đêm khuya, chẳng 

phải  chính  chàng  lái  buôn  giết  vợ  còn  ai  vào  đây  nữa?  Bởi  thế,  phán 

quan (nhân viên phán án) muốn cất bút ghép anh chàng buôn gạo vào tội 

tử hình! 

 Chánh Thích Kinh Văn

 62

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Chính  trong lúc  khẩn  yếu  đó,  chợt  có  một đoàn nhặng  xanh lớn 

bay đến bám đầy ngọn bút. Trong lúc viên phán quan cảm thấy rất kỳ 

quái, chàng buôn gạo đột nhiên vui sướng như phát cuồng, hét ầm lên: 

“Hay  quá  xá!  Hay  quá  xá!  Nhặng  xanh  nâng  đầu  bút  lại  thực  sự  ứng 

nghiệm rồi!” Viên phán quan nghe kêu như thế, biết bên trong ắt có sự 

tình, bèn hỏi chàng buôn gạo vì sao vui sướng quá vậy? Chàng buôn gạo 

nghĩ  trong bốn  câu đã  có ba  câu  ứng nghiệm,  Bồ  Tát  nhất định  gia bị 

mình; nhân đó, đem hết những sự tình đã thấy trong mộng kể cho viên 

phán  quan  nghe.  Viên  phán  quan  là  người  có  học  vấn,  suy  nghĩ  trong 

bốn câu này, mấu chốt nằm trong câu thứ ba, bèn cùng mọi người nghiên 

cứu, hiểu ra câu  “đấu cốc, tam thăng mễ” (đấu thóc, ba thưng gạo) có 

nghĩa như thế này: Một đấu thóc chỉ có ba thưng gạo, tự nhiên những 

thưng kia  phải là  cám  (khang),  như  vậy  hung  phạm  nếu  chẳng  phải  là 

Khang Thất thì phải là Thất Khang7. Ngầm đi điều tra, quả nhiên trong 

địa phương có người tên là Khang Thất, bắt về hỏi mấy câu, Khang Thất 

chẳng thể không thừa nhận mình là phạm nhân giết người. 

Vì sao Khang Thất phải giết người? Khang Thất vốn gian díu với 

vợ chàng buôn gạo, toan giết chàng buôn gạo, do trong bóng tối mò phải 

cái  đầu  dính  dầu  của  chàng,  tưởng  là  người  vợ,  nên  bèn  giết  kẻ  đầu 

không  có  dầu,  nào  hay  khéo  thay  đã  giết  lầm  người!  Chân  tướng  của 

hung án tự nhiên sáng tỏ. Phán quan liền phán Khang Thất tội tử h́nh, 

chàng buôn gạo vô tội được thả về nhà. Chàng buôn gạo trải qua biến cố 

này, nhận biết Bồ Tát từ bi quảng đại, lại thấy nhân sinh hư huyễn chẳng 

thật, bèn phát tâm xuất gia cầu đắc đạo quả! Phán quan cũng nhận thấy 

Bồ Tát linh cảm rộng lớn, từ đấy tin sâu Phật pháp. Bởi vậy, xưng niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát có thể được giải thoát và cứu tế! 

Ở đây, có lẽ có người hỏi: “Quán Âm là đại từ đại bi, người niệm 

Quán Âm cũng rất nhiều, cớ sao được giải thoát rất ít?” Mấu chốt là cách 

niệm như thế nào! Kinh văn dạy  “nhất tâm xưng niệm”  là một điều tối 

trọng yếu! Nếu chẳng thể nhất tâm nhất ý xưng niệm, chẳng cần biết là 

niệm nhiều hay ít, hiệu quả đều rất nhỏ. Cổ đức nói:  

 Khẩu niệm Di Đà tâm tán loạn, 

 Hãm phá hầu lung dã đồ nhiên! 

7 Một đấu là mười thưng, nay một đấu chỉ có ba thưng, tức là còn bảy (thất) thưng chưa kể. 

Chỉ có ba thưng gạo, tức bảy thưng kia phải là cám (tiếng Hán là Khang 糠, đồng âm với họ 

Khang 康). Ghép hai chữ này thành Khang Thất hoặc Thất Khang. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 63

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

(Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, 

Toạc hầu rách họng uổng công thôi!)  

Niệm  Di  Đà  như  thế  thì  niệm  Quán  Âm  cũng  giống  như  vậy. 

Chúng ta chẳng cần phải từ sáng đến tối niệm Quán Âm, cũng chẳng cần 

phải cùng rất nhiều người niệm Quán Âm; nếu như miệng niệm mà tâm 

tán loạn, tâm  miệng chẳng ứng với nhau, dù niệm cũng khó được giải 

thoát! Nói  “nhất tâm xưng danh”  nghĩa là chuyên nhất ý niệm, tập trung 

toàn  bộ  tinh  thần  vào  thánh  hiệu  Quán  Âm,  chẳng  để  cho  ý  niệm  nào 

khác xen tạp vào, câu này gối lên câu kia, tiếp nối nhau, quên sạch hết 

thảy những gì bên ngoài, khiến cho ta là người niệm cùng đức Quán Âm 

được ta niệm hợp thành một thì mới có thể nói là  “nhất tâm xưng danh” . 

Nhất tâm xưng danh như vậy, niệm một thời gian lâu sau sẽ tự nhiên đạt 

được lợi ích, tự nhiên đạt được giải thoát! 

Chúng sanh trầm luân trong sanh tử, bị các sự khổ bức bách, nói 

chung là chẳng được tự do, tự tại. Nếu muốn thoát luân hồi, chẳng bị các 

nỗi khổ bức bách, thân tâm mình được tự do, thì trong thời đại Mạt Pháp 

này, phương tiện tối thù thắng nhất không chi hơn là nhất tâm xưng niệm 

thánh hiệu Quán Âm, tin tưởng Bồ Tát đại từ đại bi, sẽ tầm thanh cứu 

khổ khiến ta được giải thoát! 

1.1.2.1.2. Biệt thị trì danh cảm ứng  (Dạy riêng từng điều về sự cảm ứng của 

 việc trì danh) 

1.1.2.1.2.1. Cứu hỏa nạn  (Cứu nạn lửa)

 Nhược hữu trì thị Quán Thế Âm Bồ Tát danh giả, thiết nhập đại 

 hỏa, hỏa bất năng thiêu, do thị Bồ Tát oai thần lực cố. 

若有持是觀世音菩薩名者。設入大火。火不能燒。由

是菩薩威神力故。   

 (Nếu có kẻ trì danh vị Quán Thế Âm Bồ Tát này, giả sử vào trong 

 lửa lớn, lửa chẳng thể đốt cháy được, là do sức oai thần của vị Bồ Tát 

 này vậy). 

Phần kinh văn trước là đức Thế Tôn vì Vô Tận Ý đáp tổng quát, 

tiếp theo đây, Phật nói đến các thứ lợi ích. Như phẩm kinh này nói, Quán  

Âm lợi ích chúng sanh, về đại thể có hai phương diện:  

- Một là  “minh ích”  (ích lợi ngầm), tức là âm thầm ban cho chúng 

sanh lợi ích. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 64

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

- Hai là  “hiển ích”  tức là ban lợi ích cho chúng sanh một cách rõ 

rệt. 

Trong  hai  thứ  lợi  ích  này,  bây  giờ  trước  hết  nói  về  minh  ích. 

Trong đây lại chia thành ba đoạn:  

1) Cứu bảy nạn. 

2) Giải tam độc. 

3) Đáp ứng hai thứ cầu mong. 

Bảy nạn là nạn lửa, nạn nước, nạn hắc phong, nạn đao trượng, nạn 

La-sát, nạn gông cùm, nạn oán tặc. Thế gian vốn rất nhiều tai nạn, nhưng 

tối trọng yếu là bảy nạn vừa nêu trên. Nạn thứ nhất trong bảy nạn là nạn 

lửa, tức là những tai nạn do lửa lớn gây  ra. Gặp phải tai nạn này, nếu 

niệm thánh hiệu Quán Âm sẽ được giải thoát. 

Trong thế gian này, bất luận đi đến địa phương nào, bất luận trong 

thời điểm nào, chúng ta đều có thể gặp phải một trận hỏa tai lớn. Nhỏ thì 

khiến chúng ta khuynh gia bại s

h

 Chánh Thích Kinh Văn

 65

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Tát.  Bởi  thế,  xưng  niệm  danh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát  cần  phải  chấp  trì  cho 

thật chắc. Thế nào mới là chấp trì? Tức là niệm trước, niệm sau nối tiếp 

nhau chẳng đoạn, thẳng thừng  mà niệm thì gọi là  “chấp trì” . Chấp trì 

như thế nội tâm nhất định rất kiền thành. Nội tâm kiền thành bèn được 

Bồ Tát cảm ứng, dẫu vô ý lọt vào đại hỏa, đại hỏa cũng chẳng thể đốt 

được quý vị. Vì sao lửa chẳng đốt được? Là do sức thần thông oai đức 

của Quán Âm Bồ Tát ngầm gia bị cho quý vị đấy. Bởi thế nói:  “Do thị 

 Bồ Tát oai thần lực cố” (Do sức oai thần của vị Bồ Tát này vậy). 

Điều này có thể luận trên hai phương diện sự thực và đạo lý. Luận 

trên phương diện sự thực, nếu là Phật giáo đồ đương nhiên là tin, nếu 

chẳng phải Phật giáo đồ sẽ chẳng thể tin nổi. Chẳng cần biết là tin hay 

không tin, sự linh cảm của Quán Âm Bồ Tát đích xác là có. 

Dưới thời Mãn Thanh ở Trung Quốc, có một người giữ chức quan 

Vận Lương, tên là Thái Ân Tương. Chỗ ông ta ở tiếp giáp nhà dân, bốn 

bề khít khao chẳng hở chút nào. Một lần, nhà hàng xóm đột nhiên bốc 

cháy, mọi người lo chạy cứu đồ đạc này nọ, riêng mình quan Vận Lương 

ngồi yên trong nhà, có người khuyên ông ta cũng không ra, tựa hồ muốn 

cùng chết với căn nhà. Kể ra cũng lạ, lửa từ nhà này bén sang nhà kia, 

nhà hàng xóm bốn bề đều bị cháy rụi, riêng mình nhà ông ta chẳng bị 

cháy! Sau này có người hỏi ông ta vì sao lại như thế? Ông bèn đáp: 

-  Trong  lúc  lửa  đang  cháy  đùng  đùng,  tôi  nhất  tâm  nhất  ý  niệm 

chú Đại Bi, không còn có ý tưởng nào khác. Trong nhà tôi, không riêng 

gì tôi niệm chú Đại Bi, mấy đời đều niệm chú Đại Bi, mỗi đời đều có 

linh nghiệm chẳng thể nghĩ bàn, thoát được các thứ tai nạn khác nhau! 

Riêng bản thân tôi niệm chú Đại Bi đã mấy mười, hai mươi năm, mỗi 

lần  gặp  nạn  gấp  nào  đều  thấy  hóa  hiểm  thành  an!  Tình  hình  bữa  nay 

trong quá khứ tôi đã từng trải qua, cũng do niệm chú Đại Bi mà thoát 

hỏa tai. Do tôi có tín niệm như vậy, tin tưởng Bồ Tát nhất định thầm gia 

bị cho; bởi thế, mọi người phải tin tưởng Bồ Tát, niệm thánh hiệu Quán 

Âm nhiều hơn! 

Lại nữa, vào thời Diêu Tần ở Trung Quốc, có vị pháp sư Pháp Trí 

một dạ chuyên xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Có một lần, có việc phải 

đi qua nơi khác, con đường Sư đi cắt ngang đồng cỏ lau; ngay lúc đó, có 

người đến đốt cỏ dại, lửa từ bốn mặt cháy tới, vây kín pháp sư Pháp Trí 

vào giữa, chẳng có cách nào thoát khỏi biển lửa. Ngay khi đó, pháp sư 

lắng  tâm  suy  nghĩ:  “Mình  là  người  tín  phụng  Quán  Âm,  giờ  đây  đem 

sanh mạng này giao cho Quán Âm”. Sư bèn ngồi ngay ngắn giữa đám cỏ 

lau, nhất tâm nhất ý niệm thánh hiệu Quán Âm, niệm một lúc lâu sau, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 66

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

lửa to dần dần cháy lan gần đến thân, Sư bị khói ngộp mê đi, cho rằng 

sanh mạng đến đây là kết thúc! Thế nhưng lúc lửa to tắt rồi, một trận gió 

mát thổi tới, Sư dần dần tỉnh lại, nhìn chung quanh, tất cả cỏ hoang đều 

bị cháy sạch, chỉ có những nhánh cỏ mọc quanh mình trong vòng một 

thước là chẳng bị lửa bén đến, do đó chưa bị thiêu chết! 

Căn cứ vào những sự thực này, chứng tỏ thánh hiệu Quán Âm có 

thể  miễn  trừ  tai  nạn.  Quý  vị  đừng  vội  kêu  mình  niệm  chẳng  có  linh 

nghiệm, vấn đề là có nhất tâm xưng danh hay không? 

Lại luận trên phương diện đạo lý: Đối với câu  “giả sử vào trong 

 lửa lớn” , chớ nghĩ lửa ở đây nhất định phải là lửa có hình, có tướng, mà 

phải nghĩ là loại lửa vô hình vô tướng, hoặc nói theo cách thông thường 

là lửa nóng giận, chẳng phải là lửa bên ngoài mà là lửa trong tâm. Lửa 

Sân trong tâm cũng có tác dụng thiêu đốt, như nói:  “Lửa nóng giận đốt 

 cháy rừng công đức” , điều này đáng sợ nhất! Kinh Diệu Huệ Đồng Nữ 

nói:  “Sân  hoại  thiện  căn,  vật  tăng  trưởng!”   (Sân  phá  hoại  thiện  căn, 

chẳng cho tăng trưởng). Người bình thường chỉ biết lửa dữ ác hại bên 

ngoài đốt tiêu nhà cửa, rừng cây, chẳng nghĩ đến lửa Sân trong tâm còn 

độc dữ hơn lửa bên ngoài. Lửa bên ngoài chỉ có thể đốt tiêu vật ngoài 

thân, cùng lắm là đốt mất thân thể, còn công đức thiện căn đã tu học, tích 

tập, bất luận cách nào [lửa dữ bên ngoài] cũng chẳng thể thiêu được. Chỉ 

có  mỗi  lửa  Sân  trong  tâm  mình  mới  có  thể  thiêu  cháy  thiện  căn  công 

đức.  Bởi vậy,  cố  nhiên  là  phải đề phòng ngoại  hỏa,  nhưng nội  hỏa  lại 

càng phải gia tâm đề phòng. 

Ngăn ngừa nội hỏa bằng cách nào? Tức là ngay trong lúc nội tâm 

nổi  nóng,  chợt  nhớ  đến  Quán  Âm  đại  sĩ,  kiền  thành  niệm  thánh  hiệu 

Quán  Âm,  khác  nào  hắt  một  chậu  nước  lạnh  thấu  tận  tâm,  dập  tắt  lửa 

Sân, tự nhiên rừng công đức thiện căn chẳng bị đốt mất. Nếu đổi  “thiết 

 nhập đại hỏa, hỏa bất năng thiêu” (giả sử vào trong lửa lớn, lửa chẳng 

thể thiêu) thành  “giả sử vào trong lửa Sân, lửa Sân chẳng thể thiêu”  có

phải là rất hợp đạo lý hay không? Người không tin Phật pháp há chẳng 

thể cũng tin tưởng điều này hay sao? Bởi thế, Phật pháp là vô cùng hợp 

tình, hợp lý, chẳng phải là kể chuyện cổ tích, nói huênh hoang đâu! 

Lửa Sân có thể đốt cháy hết thảy, nóng giận chẳng ích lợi gì cho 

người khác, rất nhiều kinh đã nhắc đến. Nay tôi dẫn kinh Di Giáo để nói: 

 “Sân khuể chi hại, tắc phá chư thiện pháp, hoại hảo danh văn, kim thế 

 hậu thế nhân bất hỷ kiến, đương tri sân tâm thậm ư mãnh hỏa, thường 

 đương phòng hộ vô linh đắc nhập” (Cái hại của nóng giận chính là phá 

các thiện pháp, hư hoại tiếng tăm tốt, người đời này đời sau chẳng thích 

 Chánh Thích Kinh Văn

 67

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

trông thấy. Phải biết tâm Sân còn hơn lửa mạnh, thường phải đề phòng, 

ngăn ngừa chẳng để cho nó vào được). Thật đấy! Nếu là người thường 

nổi nóng, dù các mặt khác rất tốt, ai cũng chẳng thích gặp người đó. Như 

ta thường nghe nói: “Gã đó làm việc rất giỏi giang, cũng chịu giúp đỡ 

người khác, có thể nói những lời tốt lành, có thể biên chép được, nhưng 

tánh nóng quá!” Nếu có ai muốn gặp kẻ kia, những người khác đều nói: 

“Tôi chẳng muốn gặp anh ta, vì tánh anh ta nóng quá!” Bởi thế, lửa Sân 

độc hại nhất! Thật ra, có những lúc chẳng nên nổi nóng, nhưng do không 

tự khống chế được mình, bất ngờ nổi giận đùng đùng! Trong lúc đó, nếu 

có thể nghĩ đến Quán Thế Âm Bồ Tát, nóng giận lập tức mất tiêu! 

Trong quá khứ, có kẻ tục nhân hỏi vị pháp sư xuất gia câu này: 

- Pháp sư! Tôi vốn có một bệnh không ai trị lành được, chẳng hay 

pháp sư có trị được bệnh cho tôi hay không? 

Pháp sư hỏi: 

- Ông mắc bệnh gì? 

- Nói thật ra, về mặt thể chất tôi chẳng có bệnh gì, chỉ là thường 

hay nổi nóng. Lúc nổi nóng giống như sấm sét vậy đó, ai thấy cũng sợ, 

tôi  vốn  chẳng  muốn  nổi  nóng,  nhưng  lúc  gặp  chuyện  bèn  tự  nhiên  đổ 

quạu giống như trời sanh vậy đó, muốn nóng là nóng, thật không có cách 

gì! 

Gã tục nhân thưa cùng pháp sư như thế. Pháp sư lại bảo: 

- Quái lạ! Rất nhiều bệnh tôi từng nghe qua, nhưng chưa bao giờ 

nghe căn bệnh như thế. 

-  Nhà thầy đúng là vô lý quá, nóng giận ai mà chẳng hiểu cơ chứ? 

Pháp sư nói: 

-  Không phải là không hiểu, ông nói  nóng  giận  do  trời sanh  mà 

thành, xin ông đem nó ra cho tôi coi, chắc chẳng ngại gì! 

Gã  tục  nhân  nghe  vậy,  không  khỏi  ngẩn  ngơ,  suy  nghĩ:  “Đem 

bệnh cho ổng coi, tuy nội tâm có bệnh, nhưng làm sao đem cho ổng coi 

được?” Suy đi nghĩ lại, không cách chi đem ra cho coi được, bởi vậy, gã 

bảo pháp sư: 

- Thầy muốn tôi đem cái bệnh cho thầy coi, nhưng làm sao đem 

được? 

Nhân đó, pháp sư nói: 

- Đã không có cách gì đem bệnh cho người khác coi, ông nói là tự 

nhiên trời sanh, sao tự nhiên chẳng còn? 

- Đúng vậy! Nếu là trời sanh ra, ắt phải đem cho người khác coi 

được. Vì chẳng phải là trời sanh nên chính mình phải rất chú ý! 

 Chánh Thích Kinh Văn

 68

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Gã hiểu ra: Không có tánh nóng nào do trời sanh, chỉ có cách do 

tu dưỡng sẽ tự khống chế được tình cảm của mình, chẳng để tánh nóng 

lạm phát, sự nóng giận tự nhiên chẳng bốc lên nữa. Do vậy, bệnh nóng 

tánh của gã tục nhân đó không cần uống thuốc mà tự lành. Đúng là làm 

người trong thế gian bất luận gặp phải chuyện gì, chỉ cần chịu lùi một 

bước,  suy  nghĩ  một  chút,  tánh  nóng  giàn  trời  cũng  chẳng  thể  phát  tác 

được.  Cội nguồn  của  tánh nóng  chẳng phải do nguyên  nhân nào khác, 

đại đa số là do chẳng khống chế được tình cảm. Nếu có thể khéo khống 

chế tình cảm, nhất định sẽ chẳng nóng giận bừa bãi! 

Khống  chế  lửa  Sân  chẳng  để  nó  thiêu  đốt  thì  niệm  thánh  hiệu 

Quán  Âm  là  biện  pháp  tốt nhất.  Ngoài  ra  còn  có  cách khống chế  tánh 

nóng như sau: Nóng giận đa phần là do người khác mà phát khởi, nếu có 

ai chọc giận, phê bình, chê bai, bỡn cợt, khinh mạn, nhục mạ v.v… sẽ dễ 

làm người ta nổi nóng nhất. 

Nếu lúc đó, quý vị có thể dùng cách sau đây, ắt tánh nóng chẳng 

đến nỗi phát sanh: Trước hết, xét coi kẻ nói những lời đó là hạng người 

như thế nào, là quân tử hay kẻ tiểu nhân? Nếu là bậc quân tử rất mực 

quy củ thì chính mình phải phản tỉnh! Quân tử chẳng tùy tiện phê bình 

người  khác,  bây  giờ  phê  bình  mình,  nhất  định  mình  có  nhiều  khuyết 

điểm. Nếu không, quân tử tuyệt đối chẳng phê bình mình. Mình phải nên 

tiếp nhận lời người đó phê bình, sửa đổi khuyết điểm của mình, sao còn 

nổi nóng đối với người đó cơ chứ? Nổi nóng trước mặt bậc chánh nhân 

quân tử đúng là chuyện khó coi lắm! Nếu kẻ tiểu nhân phê bình, lời kẻ 

tiểu  nhân  bận  tâm  làm  gì?  Nếu  cùng  kẻ  tiểu  nhân  so  đo,  hóa  ra  mình 

cũng là tiểu nhân ư? Thậm chí còn kém hơn tiểu nhân nữa kia! Nghĩ như 

thế dù có muốn nổi nóng, cũng nổi nóng chẳng được. 

Nói chung, quán sát đối phương chẳng cần biết là quân tử hay tiểu 

nhân đều chẳng nên nổi nóng! 

1.1.2.1.2.2. Cứu thủy nạn  (Cứu nạn nước) 

 Nhược vị đại thủy sở phiêu, xưng kỳ danh hiệu, tức đắc thiển 

 xứ. 

若為大水所漂。稱其名號。即得淺處。  

 (Nếu bị nước lớn  cuốn trôi,  xưng danh hiệu Ngài  liền  được  chỗ 

 cạn). 

Đây là thủy nạn, nạn thứ hai trong bảy nạn. Đại thủy cũng đúng là 

một tai nạn hết sức lớn. Như trong năm Dân Quốc 48 (1959), Đài Loan 

 Chánh Thích Kinh Văn

 69

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

gặp nạn đại thủy tai nhằm ngày mồng Bảy tháng Tám, năm Dân Quốc 49 

(1960)  gặp  trận  lụt  lớn  hôm  mồng  Một  tháng  Tám,  đều  là  những  trận 

thủy tai bi thảm, nặng nề chưa từng có. Quý vị xem báo chí tường thuật, 

chỉ biết là tai nạn rất nặng, còn rốt cuộc nghiêm trọng đến mức độ nào, 

chỉ sợ quý vị chẳng tưởng tượng nổi đâu! 

Lúc trận lụt mồng Bảy tháng Tám năm Dân Quốc 49 xảy ra, chính 

tôi đang ở Đài Trung, lúc nước dâng lên, từng dãy từng dãy nhà bị nhận 

chìm, từng gốc từng gốc cây bị nước xoáy tróc gốc, cả cánh đồng màu 

mỡ rộng lớn lập tức bị nước trào biến thành hoang sơn loạn thạch, đường 

sắt  bị  xoáy  đứt,  cầu  sắt  bị  nước  ngập  kín,  gia  súc  bị  cuốn  phăng  theo 

dòng nước, người bị chết đuối. Bởi vậy, cơn đại thủy tai có thể làm cho 

người  ta  khuynh  gia  bại  sản,  táng  thân  mất  mạng,  không  ai  chẳng  sợ 

thủy tai. 

Thế  nhưng  thủy  tai  thiên  nhiên  không  cách  gì  đề  phòng  được, 

ngoại  trừ  tận  nhân  lực,  không  cách  gì  trốn  tránh  được.  Phật  pháp  cho 

rằng niệm Quán Âm là tốt nhất, bởi vậy kinh dạy:  “Nhược vị đại thủy sở 

 phiêu, xưng kỳ danh hiệu, tức đắc thiển xứ” (Nếu bị nước lớn cuốn trôi, 

xưng danh hiệu Ngài, liền được chỗ cạn). Lúc một cá nhân bị nước lớn 

cuốn trôi, sanh mạng rất nguy hiểm, trong lúc khẩn yếu đó, nếu có thể 

nhất tâm xưng niệm thánh hiệu Bồ Tát, ngay lập tức sẽ từ chỗ rất sâu đến 

được chỗ rất cạn, sanh mạng được thoát hiểm! Bởi thế, lúc bị nước lớn 

cuốn trôi, tối khẩn yếu là đừng quên Đại Từ Đại Bi Quán Âm Bồ Tát! 

Trước  hết,  tôi  nêu  lên  sự  cảm  thông  về  mặt  sự  tướng  để  thuyết 

minh chuyện thoát khỏi thủy nạn. Theo sách Pháp Hoa Cảm Thông, vào 

đời  Đường  ở  Trung  Quốc,  có  chàng  Sầm  Cảnh  Nhân,  từ  nhỏ  đã  niệm 

phẩm  Phổ  Môn.  Có  lần,  do  có  việc  phải  ngồi  thuyền  qua  Tô  Châu. 

Thuyền  đi  chưa  được  bao  lâu,  chợt  chao  nghiêng,  mọi  người  rớt  hết 

xuống  nước.  Sầm  Cảnh  Nhân  đang  ở  dưới  nước,  nghe  có  người  nói: 

“Bình  thời  niệm  phẩm  Phổ  Môn,  bây  giờ  nhất  định  được  thoát  thủy 

nạn!” Nghe âm thanh như vậy ba lần tất cả, sau đó, tự nổi trên mặt nước, 

trôi tấp vào bờ, thực sự thoát khỏi thủy nạn. 

Những chuyện giống như vậy ở Trung Quốc thấy rất nhiều, chúng 

ta chẳng thể không tin! Thủy tai có thể phát sanh bất cứ nơi đâu, bất cứ 

lúc nào, trong tâm lý chúng ta phải nên chuẩn bị như thế, lại nên có tín 

niệm như thế, lỡ ra gặp phải thủy tai, ngàn vạn phần nhớ kỹ thánh hiệu 

Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Kế tiếp, giảng về mặt đạo lý: Đại thủy cũng chẳng phải là đại thủy 

sóng vỗ ngất trời bên ngoài, mà là nước ái dục trong tâm chúng ta. Nhân 

 Chánh Thích Kinh Văn

 70

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

loại chúng sanh rất nhiều kẻ chìm đắm trong nước ái dục, táng thân, mất 

mạng. Nhà Phật nói:  

 Ái hà thiên xích lãng, 

 Khổ hải vạn trùng ba. 

(Sông ái ngàn thước sóng, 

Biển khổ sóng muôn trùng.)  

Đủ  biết  là sức  nước ái  dục  lớn  lao.  Thử  xem  hiện  tại  bao  nhiêu 

thanh niên nam nữ trái nghịch cha mẹ và những người thân thuộc ngụp 

lặn trong vũng xoáy sông Ái, chẳng đạt mục đích chẳng thôi, thậm chí tự 

sát cả đôi! Bởi vậy, phải biết đại thủy chính là nước tham ái. Nếu chúng 

sanh đắm chìm trong nước ái dục, thì Phật dạy chúng ta chỉ có biện pháp 

cứu  vãn  là  đề  khởi  chánh  niệm,  nhất  tâm  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán 

Âm, để cầu khải phát trí huệ, sau đấy mới dùng lửa trí huệ đốt tiêu nước 

ái dục, mới hòng cứu vãn, bất tất phải hy sinh! Bởi vậy, người tu học 

Phật pháp phải thường niệm Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ tuyệt đối hữu ích 

cho chúng ta. 

Phật  pháp  coi  ái  dục  là  căn  bản  của  sanh  tử.  Sở  dĩ  chúng  sanh 

chẳng thể thoát khỏi vòng sanh tử, gốc bệnh là do ái dục. Kinh Tứ Thập 

Nhị  Chương  nói:   “Nhân  hoài  ái  dục,  bất  kiến  đạo  giả,  thí  như  trừng 

 thủy,  trí  thủ  nhiễu  chi,  chúng  nhân  cộng  lâm,  vô  hữu  đổ  kỳ  ảnh  giả. 

 Nhân dĩ ái dục giao thác, tâm trung trược hưng, cố bất kiến đạo. Nhữ 

 đẳng Sa-môn, đương xả ái dục, ái dục cấu tận, đạo khả kiến hỹ” (Người 

ôm lòng ái dục chẳng thấy đạo thì ví như lấy tay khuấy nước lặng, mọi 

người cùng đến, không ai thấy được hình ảnh. Con người do ái dục xen 

tạp, những thứ nhơ bẩn trong tâm nổi lên, nên chẳng thấy đạo. Hàng sa-

môn các ông nên bỏ ái dục, cấu nhơ ái dục hết rồi mới thấy được đạo 

vậy). Người đời bị ái dục mê hoặc, bởi vậy cả một đời chẳng thấy chân 

lý, chẳng có cách nào giải thoát sanh tử! Như một chậu nước thanh tịnh, 

vốn có thể soi được mặt, do bị người ta dùng tay khuấy động, tạo thành 

nhiều  gợn  lăn  tăn,  bởi  vậy  bất  cứ  ai  đến  soi  bóng  đều  chẳng  thể  thấy 

được dung mạo của chính mình. 

Một  niệm  tâm  của  con  người  bị  ái  dục  làm  mê,  suốt  ngày  vọng 

tưởng tơi bời, làm sao thấy được chân lý? Do bởi như vậy, chẳng những 

hàng sa-môn xuất gia mà ngay cả mỗi một người học Phật đều phải nên 

cắt bỏ ái dục, cắt ngang dòng ái dục, thì bổn tâm sẽ khôi phục thanh tịnh, 

sẽ thấy chân lý được giải thoát! 

 Chánh Thích Kinh Văn

 71

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

1.1.2.1.2.3. Cứu la-sát nạn  

 Nhược  hữu  bách  thiên  vạn  ức  chúng  sanh,  vị  cầu  kim,  ngân, 

 lưu ly, xa cừ, mã não, san hô, hổ phách, chân châu đẳng bảo, nhập ư 

 đại hải, giả sử hắc phong xuy kỳ thuyền phưởng, phiêu đọa La Sát quỷ 

 quốc, kỳ trung nhược hữu nãi chí nhất nhân, xưng Quán Thế Âm Bồ 

 Tát danh giả, thị chư nhân đẳng giai đắc giải thoát La Sát chi nạn. 

若有百千萬億眾生。為求金銀琉璃硨磲瑪瑙珊瑚琥珀

真珠等寶。入於大海。假使黑風吹其船舫。漂墮羅剎鬼國

。其中若有乃至一人。稱觀世音菩薩名者。是諸人等皆得

解脫羅剎之難。 

 (Nếu có trăm ngàn vạn ức chúng sanh vì cầu các món báu: Vàng, 

 bạc, lưu ly, xà cừ, mã não, san hô, hổ phách, chân châu v.v… vào trong 

 biển cả, giả sử hắc phong thổi thuyền của họ trôi giạt vào nước quỷ La 

 Sát, trong ấy nếu có dù chỉ một người, xưng danh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

 Tát thì những người đó đều được thoát khỏi nạn La Sát). 

Đây là nạn quỷ La Sát thứ ba trong bảy nạn. Nạn gió trong kinh 

gọi là   “hắc phong” . Rốt  cuộc  hắc phong là loại gió  nào chẳng biết  rõ 

lắm, chỉ cần biết là một thứ phong tai nghiêm trọng. Những người sống 

ở  Đài  Loan  Bảo  Đảo  đều  có  kinh  nghiệm  tương  đương.  Tại Đài  Loan 

mỗi năm đến mùa Đài Phong8, oai lực do Đài Phong phát sanh đúng là 

khiến người nghe kinh hãi. Mỗi năm, tổn thất do Đài Phong gây ra cũng 

rất  nghiêm  trọng.  Đó  là  thiên  tai,  ngày  nay  khoa  học  phát  triển,  cũng 

chưa  tìm  ra  cách  nào  tiêu  diệt  được  Đài  Phong,  chỉ  đành  đề  cao  cảnh 

giác, lập cách dự phòng ngõ hầu giảm thiểu tổn hại mà thôi. Bởi vậy, nó 

là một đại tai nạn! 

Câu  “nhược  hữu  bách  thiên  vạn  ức  chúng  sanh” (nếu  có  trăm 

ngàn vạn ức chúng sanh) hình dung thật nhiều chúng sanh. Chúng sanh 

nhiều như thế ấy  “vị cầu kim, ngân, lưu ly, xa cừ, mã não, san hô, hổ 

 phách, chân châu đẳng bảo, nhập ư đại hải” (vì cầu các món báu: Vàng, 

bạc, lưu ly, xà cừ, mã não, san hô, hổ phách, chân châu v.v… vào trong 

biển cả): Trong bảy thứ báu được nói đến ở đây, kim là vàng ròng, ngân 

8 Đài Phong: Một loại bão dữ dội ở vùng cận nhiệt đới Thái Bình Dương, ta thường gọi là 

bão nhiệt đới. Có lẽ chữ “typhoon” chỉ cơn bão nhiệt đới trong vùng Thái Bình Dương là do 

người Anh mượn âm từ chữ này. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 72

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

là bạc trắng, lưu ly (veluriyam) là chất báu có màu xanh, xa cừ là một 

thứ báu có màu trắng, mã não là chất báu có màu hồng, báu san hô có 

hình  dạng  như  cành  cây,  hổ  phách  là  do  nhựa  thông  ngàn  năm  biến 

thành, chân châu là từng hạt bảo châu. Bảy báu đại đa số sanh từ biển cả, 

bởi vậy người đi tìm của báu thường kết thành đội vào biển thâu nhặt 

chất báu. Vào biển tìm chất báu, nhất định phải ngồi thuyền. Trăm ngàn 

vạn  ức  chúng  sanh  đi  tìm  chất  báu  như  thế  ngồi  thuyền  vào  biển  cả, 

thuyền đi chẳng bao lâu  “giả sử”  gặp phải  “hắc phong thổi thuyền của 

 họ trôi giạt vào nước quỷ La Sát” . Tương truyền quỷ La Sát (Rāksasah) 

ăn thịt người, sống trong những hòn đảo trong biển, chuyên đợi người 

đến  nạp  mạng.  Hình  dạng  của  chúng  như  sau:   “Khẩu  như  huyết  bồn, 

 nhãn như đồng linh, thủ như thiết xoa, thanh diện liêu nha” (Miệng như 

chậu máu, mắt như lục lạc đồng, tay như chĩa sắt, mặt xanh, nanh chĩa), 

trông rất đáng sợ. Do chúng cử động nhanh nhẹn nên còn gọi là Tiệp Tật 

Quỷ. 

Người cầu báu chẳng may gặp phải hắc phong, thổi giạt vào nước 

quỷ La Sát, chẳng cần phải nói, sanh mạng rất nguy hiểm, ngay trong lúc 

ấy,  “kỳ trung nhược hữu, nãi chí nhất nhân” (trong ấy nếu có dù chỉ một 

người) trong số nhiều người,  “xưng Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, thị 

 chư  nhân  đẳng,  giai  đắc  giải  thoát  La  Sát  chi  nạn” (xưng  danh  hiệu 

Quán Thế Âm Bồ Tát thì những người đó đều được thoát khỏi nạn La 

Sát). 

Có người nói: Một người niệm Quán Âm thì một người được thoát 

nạn,  còn  đáng  tin,  chứ  một  người  niệm  Quán  Âm,  trăm  ngàn  vạn  ức 

chúng sanh thoát nạn chẳng thể không khiến người ta nghi ngờ! Thật ra, 

có gì đáng nghi đâu! Một cá nhân trong lúc tại nạn gấp gáp đáng sợ, chỉ 

cần nghe người khác niệm, dù miệng chẳng niệm, trong tâm cũng đã có 

ấn tượng của Bồ Tát, thậm chí trong tâm thầm niệm theo. Bởi vậy, vô 

hình trung, cùng được lợi ích giải thoát. Hiện thời chúng ta ra khỏi cửa, 

chẳng cần biết là dùng phương tiện giao thông nào, nếu có thể nhất tâm 

niệm  Quán  Âm  cho bạn  đồng hành nghe  thấy,  lưu  lại  ấn  tượng về  Bồ 

Tát, sẽ dần dần kích phát người khác phát tâm học Phật, đây cũng là đại 

công đức vậy! 

Bây giờ, tôi sẽ kể lại chuyện xưa xưng niệm Quán Âm thoát khỏi  

nạn quỷ La Sát:  Trong quá khứ,  có một thương chủ tìm của báu,  dẫn  

năm  trăm  thương  nhân  vào  biển  cả  thâu  nhặt  của  báu,  thực  sự  bị  hắc 

phong thổi giạt thuyền vào nước quỷ La Sát. Trong số đó, bốn trăm chín 

mươi  chín  người  đều  tín  ngưỡng  Quán  Âm,  bây  giờ  đại  nạn  đối  đầu, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 73

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

nghĩ không còn cách nào khác, chỉ còn cách nhất tâm xưng niệm Quán 

Âm Bồ Tát. Nào ngờ bọn họ vừa niệm như thế, bọn quỷ La Sát muốn 

đến bắt người để ăn, thủy chung chẳng thấy bóng một ai. 

Còn người chẳng tin Quán Âm, chẳng những miệng không niệm, 

còn cho là lúc gặp đại nạn niệm Quán Âm có ích gì? Ngay lúc hắn ta 

nghĩ như thế, liền bị quỷ La Sát trông thấy, sắp bị nó chụp bắt, mới nghĩ 

niệm Quán Âm rất trọng yếu, bèn gấp rút lớn tiếng niệm Quán Âm. Quỷ 

La Sát nghe hắn niệm Quán Âm, vừa giơ tay chụp, lại chẳng thấy hắn ta 

đâu  nữa,  mọi  người  bèn  cùng  thoát  nạn  La  Sát.  Bởi  vậy,  trên  mặt  sự 

tướng,  gặp  phải  nguy  nan  nào,  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  nhất 

định có diệu dụng chẳng thể nghĩ bàn! 

 “Đại hải”  chỉ biển cả Phật pháp;  “thất bảo”  chỉ Thất Thánh Tài 

trong Phật pháp,  “hắc phong”  chỉ vô minh;  “quỷ La Sát”  chỉ tâm giết 

hại;  “thuyền phưởng”  chỉ sanh mạng của hữu tình. Ý nói: Người thâm 

nhập biển cả Phật pháp, muốn cầu tu tập, tích tụ Thất Thánh Tài, chợt bị 

cuồng phong vô minh động khởi ý niệm giết hại, khiến cho sanh mạng bị 

mất. 

Trước kia Trung Quốc có câu chuyện cổ như sau: Trong quá khứ 

có một viên tể tướng, đến thăm một ngôi chùa, trong chùa có vị Tăng rất 

siêng năng tu tập, mỗi ngày đều niệm phẩm Phổ Môn. Tể tướng đi thăm 

chùa xong, ở sau vị Tăng nghe Ngài tụng kinh, lúc nghe tụng đến câu 

 “giả sử hắc phong xuy kỳ thuyền phưởng phiêu đọa La Sát quỷ quốc” 

(giả sử hắc phong thổi thuyền của họ trôi giạt vào nước quỷ La Sát), viên 

tể tướng chợt hỏi vị Tăng: 

- Nhà thầy vừa niệm hai câu kinh đó có nghĩa gì vậy? Xin hãy giải 

thích cho ta nghe. 

Vị tăng biết rõ ông ta là tể tướng, vẫn cố ý đáp: 

- Ông là người chẳng hiểu đạo lý gì cả, người xuất gia đang niệm 

kinh, lúc niệm đến gần như nhập định, sao ông lại nêu câu hỏi quấy rầy 

tôi? Muốn hỏi hãy đợi tôi niệm kinh xong rồi hãy hỏi! 

Viên tể tướng thấy vị Tăng đối đáp chẳng chút khách khí, trong 

tâm bực bội vô cùng, lập tức sai tùy tùng lôi vị Tăng về nha môn, muốn 

xử vị Tăng tội chết. Lúc đó, vị Tăng cười khanh khách nói:

- Đúng là tôi đang bị hắc phong thổi giạt thuyền bè, đọa vào nước  

quỷ La Sát rồi! 

Viên tể tướng nghe nhà sư nói vậy, rất lấy làm lạ, bèn hỏi vì sao 

ông lại cười nói như thế? Vị Tăng đáp: 

- Ngài buông xuống không được, bị gió vô minh lay động, tức là  

 Chánh Thích Kinh Văn

 74

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

hắc phong đấy. Ngài động sát tâm tức là quỷ La Sát; bởi vậy tôi nói là bị 

hắc phong thổi giạt vào nước quỷ La Sát. 

Tể tướng nghe lời giải thích ấy, chẳng những hiểu rõ ý kinh mà 

còn hiểu rõ ý vị Tăng, chẳng những không giết vị Tăng, trái lại còn tôn 

kính, đích thân đưa vị Tăng về chùa. Vị tăng nhân ấy có thể nói là người 

khéo thuyết pháp nhất. Nếu ngay lúc đó, Ngài giải thích cách nào, gã tể 

tướng cũng chẳng hiểu rõ vấn đề, tin hay không tin cũng là vấn đề. Hiện 

thân  thuyết  pháp  như  thế  chẳng  những  thực  sự  hiểu  rõ,  mà  còn  là  tin 

tưởng thiết tha nữa. 

1.1.2.1.3.  Kết  đáp  đắc  danh  nhân  duyên   (Kết  lại  lời  đáp  về  nhân  duyên 

 được danh hiệu Quán Thế Âm)  

 Dĩ thị nhân duyên, danh Quán Thế Âm. 

以是因緣。名觀世音。  

 (Do nhân duyên ấy, tên là Quán Thế Âm). 

Vô Tận Ý hỏi nhân duyên Quán Thế Âm được danh hiệu ấy. Kinh 

này đã giải thích những nguyên nhân,  “do những nhân duyên ấy”  nên

Bồ Tát được danh hiệu là Quán Thế Âm. Đã hiểu rõ nhân duyên Bồ Tát 

được danh  hiệu ấy,  ắt sẽ chẳng  còn nghi  ngờ đối  với Bồ  Tát  nữa.  Hết 

nghi  sanh  lòng  tin,  tự  nhiên  đối  với  thánh  hiệu  của  Bồ  Tát  bèn  xưng 

niệm khẩn thiết và chân thành. 

1.1.2.2. Quảng hiển xưng danh cảm ứng  (Rộng  thuyết  minh  về  những  sự 

 cảm ứng do xưng danh)  

1.1.2.2.1. Năng thoát tứ nạn  (Thoát bốn nạn)

1.1.2.2.1.1. Biệt minh thoát nạn  (Riêng nói về bốn nạn)

1.1.2.2.1.1.1. Năng thoát lục nạn  (Thoát nạn giết chóc)  

 Nhược phục hữu nhân, lâm đương bị hại, xưng Quán Thế Âm  

 Bồ Tát danh giả, bỉ sở chấp đao trượng, tầm đoạn đoạn hoại, nhi đắc  

 giải thoát. 

若復有人。臨當被害。稱觀世音菩薩名者。彼所執刀

杖。尋段段壞。而得解脫。 

 (Nếu lại có người khi sắp bị hại mà xưng danh Quán Thế Âm Bồ 

 Tát,  thì  những  đao  trượng  đang  cầm  đó liền  gãy  từng  khúc,  bèn  được 

 giải thoát). 

 Chánh Thích Kinh Văn

 75

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Trong bảy nạn, đây là nạn thứ tư: Đao trượng nạn. Đao là dao bén, 

có thể cắt chặt sanh mạng, Trượng là những thứ như côn, bổng, nhẹ thì 

làm tổn thương thân thể, nặng thì tổn hại sanh mạng. Bởi thế, bất luận 

con người đi đến chỗ nào mà thấy có kẻ vung đao, giáng gậy nói chung 

là tránh xa, chỉ sợ lỡ bị đao trượng làm hại đến sanh mạng. Nếu phạm 

phải phép nước, phải bị quốc pháp xử phạt, có khi phải chịu cực hình, 

nói theo thời cổ, tội chặt đầu cần phải động đao; nếu phạm pháp nhẹ hơn 

thì bị đánh bằng bản tử9 hoặc bằng côn, đều gọi là bị tội Trượng. Chịu 

hình phạt đao trượng có khác gì mắc tai nạn, bởi vậy phải tính cách né 

tránh, không ai là chẳng sợ đao trượng. Nếu gặp phải tình huống đó, nên 

làm cách nào đây? Kinh dạy: 

 “Nhược phục hữu nhân” (Nếu lại có người) hoặc là vô cớ bị hại, 

hoặc  do  phạm  pháp  phải  thọ  hình,  hoặc  do  gặp  phải  cường  đạo  mà  bị 

đánh, nói chung là  “lâm đương bị hại” (khi sắp bị hại) mà nếu có thể 

nhất tâm nhất ý  “xưng niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát”  thì những 

đao trượng đang cầm trên tay của những kẻ toan sát hại quý vị  “liền gãy 


 từng khúc”  (tầm đoạn đoạn hoại) khiến cho quý vị được giải thoát. Chữ 

 “tầm” (尋)  có nghĩa  là  rất  nhanh  hay  ngay  lập  tức.  Đao trượng đều  là 

hung khí (những vật hung hiểm, bất tường), nếu thực sự chạm vào thân, 

sanh mạng nhất định bị tổn thương. Nay do niệm thánh hiệu Quán Âm, 

đao trượng lập tức bị gãy nát thành từng khúc, mất đi tác dụng gây tổn 

thương, cũng chẳng thể tổn hại tánh mạng được nữa, bởi thế, ngay khi 

đó liền được giải thoát. 

Con  người  gặp  phải  nạn  đao  trượng  đều  là  do  ác  nghiệp  nhân 

duyên đã tạo trong đời này, hoặc là tạo trong quá khứ. Nói thông thường, 

đã có ác nghiệp như thế, vốn là khó trốn tránh, né tránh nghiệp lực chẳng 

được; nay do sức nhân duyên thiện nghiệp xưng niệm thánh hiệu Quán 

Âm thắng được sức của nhân duyên ác nghiệp đã tạo, nên có thể tiêu trừ 

được tất cả ác nghiệp. Ác nghiệp đã tiêu, dù đao trượng có gia hại cũng 

chẳng gia hại được, nhân đấy bèn được giải thoát. 

Đao trượng có thể nói là có đao trượng hữu hình và đao trượng vô 

hình. 

Về đao trượng hữu hình, trong lịch sử Phật giáo Trung Quốc, có 

một câu chuyện xưa như sau: 

Trong đời Đường, tại Trung Hoa, có thiền sư Trí Giác, lúc chưa 

xuất gia làm quan Thái Thú. Lúc ông đang làm quan Thái Thú, khu vực 

9 Bản tử: Một loại thước to bản, dẹp, dùng để đánh tội nhân. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 76

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

ông  cai  trị  gặp  phải  nạn  đói  chưa  từng  có,  dân  chúng  bị  đói  đến  nỗi 

không có cái gì ăn, thậm chí ngay cả rễ cỏ cũng không còn mà ăn, đúng 

là khổ sở cực điểm! Nhưng kho lúa của chánh quyền còn chứa rất nhiều 

lương thực. Quốc gia chứa lương vốn dùng để cứu đói, nhưng muốn sử 

dụng phải xin phép nhà vua trước. Quan Thái Thú sợ thời gian tấu trình 

lâu lắc, đợi đến khi thánh chỉ ban xuống, e rằng dân chúng chết đói hết. 

Bởi đó, ông nổi lòng bi, phát gạo cứu đói trước đã, rồi mới tâu lên vua 

sau, dụng tâm đương nhiên là tốt, nhưng chưa được vua phê chuẩn thì 

vẫn là phạm quốc pháp. Bởi thế, vua bãi chức ông, truyền giải về kinh 

đô xử tội chém. 

Nhưng  viên  Thái  Thú  này  là  một  vị  quan  thanh  liêm,  nổi  tiếng 

trong sạch, quốc vương biết tiếng. Bởi vậy, lúc sắp hành hình, đặc biệt 

truyền quan Giám Trảm chú ý xem thái độ, ngôn ngữ của quan Thái Thú 

ra  sao.  Vị  quan  đương  nhiên  biết  mình  làm  như  vậy  là  phạm  pháp, 

nhưng vì nóng lòng cứu nạn đói cho dân chúng, biết rõ mà cố phạm, nên 

đã sớm gác chuyện sống chết ra ngoài. Bởi vậy, lúc sắp thọ hình chẳng 

những không tỏ vẻ thống khổ, lại còn rất hoan hỷ nói: “Đem cái mạng 

này cúng dường chúng sanh!” Người cầm đao nghe nói vậy cảm thấy rất 

kỳ quái, nên chẳng giết ông ta, trở về báo với quốc vương. Vua nghe tâu, 

lập tức truyền đem ông ta đến trước mặt vua, hỏi ông ta vì sao làm thế? 

Ông ta đáp rất tách bạch:  

- Chẳng có nhân duyên nào khác, chỉ là chẳng nỡ nhìn thấy dân 

chúng đói khổ, phát xuất từ một niệm đồng tình đó thôi! 

Quốc vương biết viên quan này thiện lương, truyền tha tội. Viên 

Thái  Thú  do  gặp  chuyện  này,  biết  nhân  sinh  chẳng  có  ý  nghĩa  gì,  bèn 

phát tâm xuất gia, pháp danh là Trí Giác. Do đây biết rằng: Một người 

sắp bị hại, chỉ cần sanh khởi một niệm thiện tâm hoặc từ bi tâm, tâm ấy 

tương  ứng  Bồ  Đề  tâm,  liền  được  Bồ  Tát  cứu  tế,  bèn  thoát  nạn  đao 

trượng. 

Lại thuật chuyện do niệm Quán Âm mà được thoát nạn: 

Trong quá khứ, ở Trung Quốc có người sống tại địa phương nọ, 

tình cảm vợ chồng rất tốt, người vợ ngoài những việc cần phải vén khéo 

trong nhà thì chuyên môn niệm thánh hiệu Quán Âm. Người chồng đối 

với vợ con cũng rất tốt, ra ngoài làm ăn, mỗi khi cùng bè bạn nhắc đến 

vợ đều khen ngợi không ngớt miệng, nào là vợ hiền thục, nào là vợ trinh 

tiết, nào là vợ biết giữ đạo làm vợ. Có một gã bạn muốn chọc ghẹo anh 

ta, kiếm cớ mò đến nhà anh ta, người vợ thấy bạn chồng đến thăm, tiếp 

đón anh ta rất lễ độ. Thời cổ, y phục đàn bà mặc tay áo rất lớn, mỗi lần 

 Chánh Thích Kinh Văn

 77

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

cử  động  cánh tay,  giơ  ống  tay  áo  lên xuống,  mặt  trong  cánh  tay  lộ  ra. 

Trên cánh tay người vợ có một nốt ruồi, bị gã bạn dòm trộm thấy. Gã 

bạn đó lúc sau gặp người chồng bèn chọc ghẹo anh ta: 

- Anh hay nói vợ anh hiền lương, giữ phận làm vợ thế này thế nọ, 

nhưng tay vợ anh ở chỗ này chỗ nọ có nốt ruồi kín, tôi biết rất rõ, vậy thì 

vợ anh giữ đạo làm vợ như thế nào cứ đó mà suy! 

Người  chồng  nghe  nói  chẳng  biết  đáp  sao,  bụng  nghĩ  mình  tin 

tưởng vợ như thế, hóa ra vợ lại là hạng đàn bà như thế, thật chẳng còn ra 

thể thống gì nữa! Bởi vậy, phát phẫn, nửa đêm cầm dao về nhà, kêu vợ 

mở  cửa.  Lúc  đang  mở  cửa,  chẳng  hỏi  đầu  đuôi,  vừa  thấy  mặt  vợ  liền 

đâm ngay một nhát, giết xong liền bỏ chạy để khỏi bị quan bắt. 

Trong thời gian lẩn trốn, nghĩ đến người vợ trinh lương, chẳng hề 

có hành vi đó, biết là bị người gạt gẫm, trong tâm rất hối hận. Ít lâu sau, 

chẳng nghe nói có tin tức truy bắt kẻ phạm tội sát nhân gì, bèn lén về nhà 

coi, đến nhà thấy vợ mình đang niệm thánh hiệu Quán Âm, cảm thấy kỳ 

quái, liền hỏi: 

- Mấy bữa trước, có người nào đến nhà gõ cửa không? 

Người vợ đáp: 

-  Gần  đây  không  có  ai  đến  gõ  cửa.  Mỗi  tối  em  đều  niệm  thánh 

hiệu Quán Âm trong Phật đường, làm sao mở cửa được? 

Người  chồng  nghe  nói  càng  lấy  làm  lạ  hơn,  bèn  kể  rõ  đầu  đuôi 

cùng  vợ.  Vợ  chồng  cùng  cho  là  Quán  Âm  cảm  ứng,  cùng  đem  tượng 

Quán Âm đang thờ ra xem, quả nhiên thấy trên cổ tượng Quán Âm hãy 

còn vết dao rành rành, chứng thực Quán Âm ra mở cửa cứu nạn. Từ đó, 

vợ chồng càng thêm kiền thành xưng niệm Quán Âm Bồ Tát. 

Nói về đao trượng vô hình thì đao trượng chính là những chướng 

ngại ghen ghét và tâm lý oán hận, não loạn đang uẩn tàng trong tâm mỗi 

người. Tâm ganh ghét đúng là một loại đao tàn hại cùng cực, như thấy ai 

có điều gì hơn mình, hoặc nhiều tiền của, hoặc địa vị cao, hoặc danh dự 

lớn, chính mình tự nhiên sanh lòng ghen ghét, khác nào bị đao kiếm cắt 

vào thân thể mình khó chịu đựng nổi; bởi vậy nói ghen ghét giống như 

đao.  Phẫn  não10 phát  sanh  từ  tâm  sân  hận,  nội  tâm  đang  có  phẫn  não 

nung nấu, gặp chuyện chẳng như ý, chẳng có cách nào đối phó, chỉ đành 

ôm hận trong lòng, cũng khó chịu khác nào bị lưỡi gươm bén cắm vào 

thân; bởi vậy nói phẫn não như đao. Đang mang tâm lý đó mà nếu như 

có thể thành kính niệm Quán Âm thì phẫn não, ghen ghét lập tức tiêu tan 

10 Phẫn não: Ý niệm phẫn nộ, muốn gây rối loạn (tạo phiền não) cho người khác. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 78

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

ra mây khói, đồng thời lại còn nghĩ: Chúng sanh và mình có quan hệ mật 

thiết,  vì sao  mình  lại  ghen  ghét,  phẫn não  họ?  Nghĩ như  vậy,  tâm  bèn 

thảnh thơi, liền được giải thoát. 

Trong  kinh  Pháp  Hoa  có  vị  Thường  Bất  Khinh  Bồ  Tát  rất  đáng 

làm gương cho chúng ta. Lúc ngài Thường Bất Khinh hành đạo Bồ Tát, 

trông thấy bất cứ ai đều đến lễ và nói : “Ngã bất cảm khinh ư nhữ đẳng, 

 nhữ đẳng giai đương thành Phật” (Tôi chẳng dám khinh quý ngài, quý 

ngài đều sẽ thành Phật). Chúng sanh nghe xong chẳng những không tin 

lại còn rất chán ghét, nhưng Bồ Tát vẫn cứ nói như thế. Bởi thế, người ta 

chẳng khách khí, dùng ngói gạch, đá, đất đáp lễ Bồ Tát, Bồ Tát chạy ra 

xa, vẫn hoan hỷ nói như vậy:  “Tôi chẳng dám khinh quý ngài, quý ngài 

 đều  sẽ  thành  Phật” .  Đấy  là  tôn  trọng  nhân  cách  của  mỗi  người  chứ 

chẳng phải là nói giỡn. 

Nếu mỗi người đều có thể tôn trọng nhân cách của đối phương thì 

chẳng những chẳng thể sanh khởi phẫn nộ, ghen ghét, mà lại càng tôn 

kính người ta. Thông thường, sở dĩ con người phẫn nộ, ghen ghét là do 

chẳng tôn trọng nhân cách của người khác. Ngài Thường Bất Khinh tuy 

bị người ta dùng đao, trượng, gạch, đá đánh đập, nhưng do tôn trọng con 

người, kết quả là tất cả những ai từng tiếp xúc với Ngài đều được Ngài 

cảm hóa tín phụng Phật pháp. 

Tục ngữ nói:  “Nhu thắng cương” . Đao trượng tượng trưng cang 

cường,  chỉ  có  nhu  hòa,  nhẫn  nhục  mới  đối  phó  được.  Bởi  lẽ  tuy  đao 

trượng là vũ khí sắc bén, chúng hoàn toàn vô tác dụng trước mặt người 

nhu hòa, nhẫn nhục, bởi vậy liền bị gãy từng khúc. Có cái tâm phẫn nộ, 

ghen ghét, nhưng biết lùi một bước, nghĩ  “dùng nhu thắng cương”  thì tự 

nhiên được giải thoát! 

1.1.2.2.1.1.2. Năng thoát quỷ nạn  (Thoát được nạn quỷ)

 Nhược tam thiên đại thiên quốc độ, mãn trung Dạ Xoa, La Sát, 

 dục lai não nhân, văn kỳ xưng Quán Thế Âm Bồ Tát danh giả, thị chư  

 ác quỷ thượng bất năng dĩ ác nhãn thị chi, huống phục gia hại? 

若三千大千國土。滿中夜叉羅剎。欲來惱人。聞其稱 

觀世音菩薩名者。是諸惡鬼尚不能以惡眼視之。況復加害 

 (Nếu  trong  các  cõi  nước  thuộc  tam  thiên  đại  thiên  đầy  các  Dạ 

 Xoa, La Sát muốn đến não hại người, nghe họ xưng danh Quán Thế Âm 

 Bồ Tát, các ác quỷ đó còn chẳng thể dùng mắt ác để ngó, huống còn gia  

 Chánh Thích Kinh Văn

 79

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 hại?)  

Đây là nạn quỷ, nạn thứ năm trong bảy nạn. Trong phong nạn ở 

phần trên có nói đến La Sát, nhưng trọng tâm là hắc phong. Hoặc có thể 

hiểu là trong phần trên chỉ nói đến một loại quỷ, còn ở đây nói đến nhiều 

loại  quỷ.  Dạ  Xoa  (Yaksha),  Hán  dịch  là  Tiệp  Tật  Quỷ,  chẳng  những 

chúng có thể phi hành trên đất liền mà còn có thể phi hành trên không 

trung. Quỷ đi trên đất gọi là Địa Hành Dạ Xoa, quỷ bay trên không gọi 

là Không Hành Dạ Xoa. La Sát đã giảng ở phần trên, là một loại quỷ ăn 

thịt người, cũng có khi dịch là Bạo Ác Quỷ. 

Nếu lúc trong các cõi nước thuộc tam thiên đại thiên thế giới, đầy 

khắp trong đó đều là Dạ Xoa, La Sát, thời thời khắc khắc muốn đến não 

loạn con người, người bị phiền loạn đó chỉ cần xưng niệm Quán Âm, thì 

quỷ Dạ Xoa, La Sát kia  “nghe họ xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát, thì 

 các ác quỷ”  chẳng dám nghĩ đến chuyện dùng con mắt ác nhìn người đó, 

huống hồ còn dám sát hại nữa ư? Bởi vậy mới nói:  “Thượng bất năng dĩ 

 ác nhãn thị chi, huống phục gia hại?” (Còn chẳng thể dùng mắt ác để 

ngó, huống còn gia hại?)

Nói  theo  phương  diện  thế  gian:  Tương  truyền  trong  quá  khứ  có 

một quốc gia khéo sao biên cương liền sát với nước quỷ La Sát, quỷ La 

Sát thường vượt biên giới sang bắt người về ăn, khiến cho trong nước 

thường có người bị mất tích. Quốc vương tuy yêu mến nhân dân nhưng 

chẳng  biết  làm  sao?  Về  sau,  quốc  vương  nghĩ  ra  một  cách:  Cùng  quỷ 

vương La Sát thỏa thuận, mỗi ngày đưa một người sang nước quỷ La Sát 

cho  La  Sát  hưởng  dụng.  Quỷ  vương  La  Sát  cảm  thấy  rất  hay  bèn  tiếp 

nhận  điều  kiện  ấy.  Bởi  đó,  quốc  vương  chiếu  theo  sổ  sách,  mỗi  ngày 

giao  ra  một  người.  Một  hôm  sai  nhằm  con  độc  nhất  của  một  nhà  nọ, 

người mẹ chẳng những thương con tha thiết, mà từ đây còn bị tuyệt tử 

tuyệt tôn, vấn đề chẳng đơn giản. Bởi thế, bà đến cầu xin quốc vương, 

xin  phái  con  người  khác  đi,  nhưng  không  được  vua  chấp  thuận,  đành 

đem con đi giao. 

May  là  bà  mẹ  tin  tưởng  sâu  xa  đức  Quán  Âm,  an  ủi  con  đừng 

khóc, chớ có sợ, hãy nhất tâm nhất ý niệm thánh hiệu Quán Âm. Đứa 

con rất ngoan, nghe lời mẹ niệm, đến lúc La Sát đến bắt người, làm cách 

nào cũng chẳng thấy ai. Chẳng cần phải nói, bà mẹ sau khi đưa con đi, ở 

nhà  không  nghĩ  gì  khác,  cũng  nhất  tâm  nhất  ý  xưng  niệm  thánh  hiệu 

Quán Âm, tin chắc mẹ con kiền thành như thế sẽ được Quán Âm gia bị, 

thoát khỏi nạn La Sát. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 80

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Bởi vậy, đến sáng hôm sau, người mẹ tìm đến chỗ đã bỏ con tối 

hôm trước, từ xa đã nghe tiếng con gọi mẹ, biết con chưa hề bị quỷ bắt 

đi, rất vui mừng đem con về nhà, đem tình hình tâu rõ cùng quốc vương. 

Quốc vương nghe tin rất tốt này, lập tức hạ lệnh truyền nhân dân toàn 

quốc từ nay trở đi đồng thanh xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Từ đó trở 

đi, quỷ La Sát thực sự chẳng thể nhiễu loạn nước ấy được nữa, nhân dân 

trong nước đều được sống tự do an vui, chẳng còn bị quỷ La Sát uy hiếp. 

Bởi thế xưng niệm thánh hiệu Quán Âm đúng là có thể thoát khỏi nạn 

này! 

Nói trên phương diện đạo lý, thực sự ra, trong thế giới nhân loại 

này, La Sát, Dạ Xoa vừa nói đó chỗ nào cũng có, lúc nào cũng thấy, như 

hạng nam nhân rất hung bạo, thích đánh đập, chửi mắng người, ta gọi kẻ 

ấy là Ác La Sát, còn hạng đàn bà cay độc, chỗ nào mắng nhiếc, đánh lộn, 

giành giật đều có mặt, ta gọi kẻ đó là Mẫu Dạ Xoa. Bởi thế, trong thế 

giới này thực sự có Dạ Xoa, có La Sát, nhưng mỗi người đều có thể trở 

thành Dạ Xoa, La Sát. Bất quá, ngay khi quý vị sắp có những biểu hiện 

đó,  tốt  nhất  là  hãy  nghĩ  đến  Quán  Âm,  thành  tâm  thành  ý  xưng  niệm, 

chẳng  những  chính  mình  chẳng  bị  biến  thành  Dạ  Xoa,  La  Sát,  mà  Dạ 

Xoa, La Sát cũng chẳng dám hại quý vị. 

Đồng thời, ta thường gọi quỷ là những trò ma mãnh, quái quỷ, tức 

là  những  việc  được  tiến  hành  trong  bóng  tối.  Nếu  ai  quỷ  kế  đa  đoan, 

dụng  tâm  cơ,  bày  mưu  kế,  làm  thế  này  hãm  hại  không  được  bèn  nghĩ 

cách khác hãm hại, đó chẳng phải là Dạ Xoa, La Sát thì là gì? Chúng ta 

gặp  phải  những  hạng  người  đó,  nếu  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát,  trí  huệ 

quang minh phát xuất liền có thể hiểu rõ kế gian, khiến họ không cách 

nào giở trò được, chúng ta cũng chẳng bị họ hại, nên được giải thoát tự 

tại. 

1.1.2.2.1.1.3. Năng thoát hình nạn  (Thoát được nạn tù ngục)

 Thiết phục hữu nhân, nhược hữu tội, nhược vô tội, nữu giới già 

 toả,  kiểm  hệ  kỳ  thân,  xưng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  danh  giả,  giai  tất 

 đoạn hoại, tức đắc giải thoát. 

設復有人。若有罪。若無罪。鈕械枷鎖檢繫其身。稱 

觀世音菩薩名者。皆悉斷壞。即得解脫。 

 (Nếu lại có người, dù có tội hay vô tội, còng - cùm - gông - xiềng  

 trói buộc thân mình, xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát thì [những gông  

 Chánh Thích Kinh Văn

 81

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 cùm đó] đều gãy nát, liền được giải thoát). 

Trong bảy nạn, đây là nạn thứ sáu: Nạn còng - cùm - gông - xiềng. 

Nữu (鈕) là cái còng tay, Giới (械) là cái cùm chân, Già (枷) là cái gông

tròng vào cổ, Tỏa (鎖) là những dây xiềng sắt trói buộc trên thân. Những 

ai không bị những thứ này trói buộc thân sẽ hành động tự do; nếu không, 

bất luận làm gì, đều cảm thấy rất bất tiện. Bởi thế, có ai muốn gặp phải 

tai nạn này đâu? 

Nếu lại có một người nào đó, bất luận là có tội hay là vô tội; có tội 

thì đích thực là tự mình làm chuyện vi phạm pháp luật quốc gia; vô tội 

tức là người không làm gì mà bị vu báng. Do đó, cơ quan chấp pháp của 

quốc gia thấy kẻ đó phạm tội nghiêm trọng, bèn dùng  “gông, cùm, còng, 

 xiềng”  để trói buộc thân hình kẻ đó ( “kiểm hệ kỳ thân” ). Kiểm (檢) là

ước thúc, Hệ (繫) là buộc ràng. Thân thể con người vốn hoạt động tự do, 

vì bị buộc  ràng nên thân thể  chẳng  được  tự  do.  Nhưng  ngay  trong  lúc 

gặp phải tình huống đó, nếu có thể chí thành xưng niệm danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát thì tất cả những thứ trói buộc trên thân như gông, cùm, 

còng,  xiềng  sẽ  tự  nhiên  đều  gãy  nát,  khiến  cho  người  đó  ngay  lập  tức 

được giải thoát. 

Nói  trên  phương diện  sự  tướng:  Tương truyền  trong quá khứ  có 

một cặp vợ chồng, là Phật tử quy y Tam Bảo, bình thời tin tưởng Quán 

Thế Âm Bồ Tát nhất. Về sau, người chồng bị người khác hãm hại, nói 

anh ta từng là kẻ trộm, bởi thế bị chính phủ bắt để trừng trị cho đáng tội. 

Anh ta nghe tin ấy, biết làm thế nào cũng vô dụng, chỉ còn cách bỏ trốn. 

Thế nhưng, chính phủ chẳng bắt được chánh phạm bèn bắt vợ chịu tội 

thế  chồng,  tay  mang  còng,  chân  mang  cùm,  giam  vào  ngục  cùng  các 

phạm nhân khác. 

Một ngày nọ, đột nhiên nhà lao bốc lửa, phạm nhân bị áp giải ra 

ngoài  đường.  Ngay  lúc  đó,  có  một  vị  Tăng  đi  qua,  nhân  người  vợ  tin 

tưởng Phật giáo, bèn kêu: “Sư phụ từ bi cứu con”. Kể ra cũng lạ, vị Tăng 

đó chính là thầy quy y của người vợ. Vị Tăng bảo chị ta: “Bà muốn tôi 

cứu bà, tôi thật chẳng có cách nào, bà thâm tín Quán Âm, ắt vốn đã có 

tín niệm, hãy nhất tâm nhất ý xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, sẽ tự có 

linh nghiệm chẳng thể nghĩ bàn, khiến cho bà được giải thoát!” Từ đấy, 

người  vợ  ở  trong  ngục,  buông  xuống  vạn  duyên,  nhất  tâm  xưng  danh. 

Niệm hết ba ngày đêm, gông cùm trên thân chợt tự nhiên đều hư nát, tuy 

có thể ra đi tự do, nhưng lính gác canh ngay tại cửa, chẳng dám trốn đi. 

Ngay trong lúc đang chần chừ đó, chợt nghe trên không có tiếng bảo bà 

 Chánh Thích Kinh Văn

 82

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

lập tức  ra  khỏi  ngục,  chớ  có  do  dự  nữa. Căng  mắt  nhìn bốn phía,  quả 

nhiên cửa ngục mở rộng, liền trốn ra khỏi ngục, lặng lẽ đi đến hai, ba 

chục  dặm,  trên  đường  gặp  được  chồng  mình.  Hai  người  gặp  gỡ  nhau 

trong cảnh hoạn nạn, mừng rỡ nói chẳng nên lời. Từ sự thực đó, chứng 

tỏ xưng niệm thánh hiệu Quán Âm đúng là giải thoát được tai nạn gông 

cùm còng xích. 

Cố  nhiên  gông  cùm  xiềng  xích  hữu  hình  khiến  cho  con  người 

chẳng  được  tự  do,  nhưng  gông  cùm  xiềng  xích  vô  hình  trói  buộc  chặt 

con người, nào ai có biết! Như thường nghe nói  “danh cương lợi tỏa” 

(cương tỏa danh lợi) chẳng phải là trói buộc chặt chẽ người đời đó sao? 

Hãy thử nhìn con người trong thế gian, có mấy kẻ chẳng bị danh lợi lôi 

kéo? Danh lợi kéo sang Đông liền sang Đông, danh lợi kéo sang Tây liền 

sang Tây. Nhân vì cầu danh, chỗ nào có danh bèn mò tới đó; nhân vì cầu 

lợi, nơi nào có lợi bèn lần sang đó. Tự mình chẳng tự chủ được chút nào, 

còn bàn chuyện tự do chi nữa? Tham danh thì bị danh buộc ràng, nên gọi 

là  “danh cương”  (dây cương danh), cầu lợi bèn bị lợi xiềng xích nên gọi 

là  “lợi tỏa”  (xiềng xích lợi). Già (cái gông) là nói nam nữ mê đắm nhau, 

nam tham, nữ ái, kết thành vợ chồng, tạo thành gia đình, nam nắm giữ 

nữ, nữ ràng buộc nam, người này cũng chẳng lìa bỏ được người kia, đấy 

chẳng phải là gông cùm hay sao? Giới (cái cùm) nói sâu sắc hơn, thì mỗi 

cá nhân chấp ngã, do chấp Tự Ngã thật có, suốt ngày bôn ba vì cái Ngã, 

thời thời khắc khắc hầu hạ cái Ngã, gặp chút chuyện gì chẳng như ý, bèn 

nổi giận lôi đình; bởi thế Ngã Chấp chính là cái cùm. 

Như vậy, theo Phật pháp, người sống trong thế gian bị gông cùm 

còng xích hữu hình ràng buộc vẫn là chuyện nhỏ, bị gông cùm còng xích 

vô  hình  ràng  buộc  mới  là  chuyện  lớn.  Gông  xiềng  hữu  hình  do  người 

khác buộc cho mình, vẫn còn có lúc được giải thoát, chứ gông xiềng vô 

hình do chính mình tự buộc cho mình; nếu chính mình chẳng lập cách 

giải trừ, người khác không cách chi giải trừ cho quý vị được. Đức Phật 

vốn dạy cho chúng ta rất nhiều phương pháp tự mình giải trừ gông cùm 

do chính mình buộc, nhưng trong phẩm Phổ Môn đang được giảng đây, 

chúng tôi cho rằng biện pháp giản yếu nhất mà hữu hiệu nhất là nhất tâm 

xưng niệm Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát để cầu sớm có ngày thoát ly thế 

giới Sa Bà. Trong tâm có ý niệm như thế thì đối với danh lợi thế gian, 

đối với tình ái nam nữ, đối với cái Chấp Ngã của chính mình, sẽ tự nhiên 

đạm bạc, chẳng lầm lạc chấp trước. Ràng buộc là do chính mình thì tháo 

gỡ cũng do chính mình, căn bản chẳng phải là cầu từ bên ngoài! 

 Chánh Thích Kinh Văn

 83

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

1.1.2.2.1.1.4. Năng thoát tặc nạn  (Thoát được nạn giặc)  

 Nhược  tam  thiên  đại  thiên  quốc  độ,  mãn  trung  oán  tặc,  hữu 

 nhất thương chủ, tương chư thương nhân tê trì trọng bảo, kinh quá 

 hiểm lộ. Kỳ trung nhất nhân tác thị xướng ngôn: 

 - Chư thiện nam tử! Vật đắc khủng bố! Nhữ đẳng ưng đương 

 nhất tâm xưng Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, thị Bồ Tát năng dĩ vô 

 úy thí ư chúng sanh; nhữ đẳng nhược xưng danh giả, ư thử oán tặc 

 đương đắc giải thoát. 

 Chúng thương nhân văn, câu phát thanh ngôn: “Nam-mô Quán 

 Thế Âm Bồ Tát”, xưng kỳ danh cố, tức đắc giải thoát. 

若三千大千國土。滿中怨賊。有一商主。將諸商人。齎

持重寶。經過險路。其中一人作是唱言。諸善男子。勿得

恐怖。汝等應當一心稱觀世音菩薩名號。是菩薩能以無畏

施於眾生。汝等若稱名者。於此怨賊。當得解脫。眾商人

聞俱發聲言南無觀世音菩薩。稱其名故。即得解脫。 

 (Nếu các cõi nước trong tam thiên đại thiên đầy dẫy các oán tặc 

 trong ấy, có một thương chủ dẫn các khách buôn mang theo của báu quý 

 giá, đi qua đường hiểm; trong ấy có một người xướng như thế này: 

 -  Các  thiện  nam  tử!  Chớ  có  sợ  hãi!  Các  ông  hãy  nên  nhất  tâm 

 xưng danh hiệu Quán Thế Âm. Vị Bồ Tát này dùng vô úy thí cho chúng 

 sanh, nếu các ông xưng danh sẽ được giải thoát nạn oán tặc này. 

 Các thương nhân nghe nói, đều thốt lên: “Nam-mô Quán Thế Âm 

 Bồ Tát”. Do vì xưng danh liền được giải thoát). 

Đây là nạn cuối cùng trong bảy nạn, tức là oán tặc nạn. Oán (怨) là

oán  gia,  Tặc  (賊)  là  đạo  tặc  (giặc  cướp),  đều  là  những  thứ  bất  lợi  cho 

mình. Nếu gặp phải thì không tổn mạng cũng bị tốn tiền, nói chung là 

chẳng làm cho quý vị an ổn. 

Giả sử trong các cõi nước thuộc tam thiên đại thiên thế giới này, 

trong ấy đầy dẫy oán gia, đạo tặc, chẳng cần phải nói nữa, cõi nước như 

thế  rất  nguy  hiểm,  hầu  hết  mọi  người  chẳng  dám  đi  vào  chỗ  oán  tặc 

nhiều  như  hạt  mè  ấy.  Thế  nhưng  hiện  thời  có  một  vị  thương  chủ  suất 

lãnh các khách buôn, mỗi khách buôn đều mang theo trân bảo cực quý 

giá, cùng nhau đi qua con đường hiểm nghèo ấy. Mọi người vốn dè dặt 

cẩn thận, sợ gặp phải oán tặc cướp đoạt tài bảo của mình, tổn hại tánh 

 Chánh Thích Kinh Văn

 84

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

mạng  mình.  Ngay  trong  lúc  mọi  người  hồi  hộp  tiến  bước,  trong  số  ấy 

chợt có một người xướng như thế này: 

-  Các  thiện  nam  tử!  Hiện  thời  chúng  ta  đang  tiến  vào  một  con 

đường nguy  hiểm  vô  cùng, nhưng  mọi  người  chớ sanh lòng hoảng sợ, 

hoảng sợ vô ích. Ngay trong lúc này, mọi người các vị chẳng còn cách 

nào khác, chỉ có cách nên nhất tâm nhất ý xưng niệm thánh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát, chỉ có Bồ Tát mới có thể giải cứu tai nạn cho chúng ta, 

khiến  cho  chúng  ta  an  toàn  vượt  qua  con  đường  hiểm  này.  Bởi  lẽ,  vị 

Quán  Thế  Âm  này  trong  thế giới đây  thường  ban  sự vô úy  cho  chúng 

sanh; nếu các ông thực sự có thể nhất tâm nhất ý xưng niệm danh hiệu 

Ngài, sẽ đều được giải thoát tất cả oán tặc trong tam thiên đại thiên thế 

giới này, chẳng bị tổn hại mảy lông. 

Các thương nhân nghe nói niệm Quán Âm có lợi như thế, ngay lập 

tức bèn cùng thốt lên:  “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát!” . Do bởi xưng 

danh hiệu Ngài, ngay lập tức liền được thoát khỏi cái nạn oán tặc, tự do 

tự tại vượt qua con đường nguy hiểm đó. 

Cách để đối phó đạo tặc là chớ có quyết đấu cùng chúng, mà phải 

dùng đức để cảm hóa. Quyết đấu chẳng những không thể làm cho chúng 

hồi đầu mà chỉ càng làm cho chúng tăng thêm dũng khí ăn cướp. Đức 

hóa  (cảm  hóa  bằng  đức)  mới  thực  sự  khiến  cho  chúng  hồi  đầu,  chẳng 

còn  phá  nhà  cướp  của  nữa.  Trong  quá  khứ,  tại  Trung  Quốc  có  vị  hòa 

thượng Hằng Thuận từng gặp phải đạo tặc, kẻ giặc trông thấy Ngài, câu 

đầu tiên gã nói là: “Đem tiền tài ra nộp!” Hòa thượng Hằng Thuận vẫn 

ngồi yên tại chỗ, tên giặc cướp rất tức, rút dao kề ngang cổ dọa: “Nộp 

hay không nộp?” Hòa thượng Hằng Thuận chẳng nói câu nào, dốc cạn 

túi cho tên cướp. Tên trộm cướp được tiền liền lập tức chạy ra ngoài, lúc 

ấy  hòa  thượng  Hằng  Thuận  mở  miệng,  chỉ  quát  hai  chữ:  “Mạn  tẩu!” 

(Hãy chậm bước!) tựa hồ tiếng sét nổ, tên cướp nghe thấy liền bị chấn 

động,  đứng  đờ  người  ra,  thật  chẳng  dám  đi  nữa.  Lúc  đó,  hòa  thượng 

Hằng Thuận bảo gã: 

- Người trong thế gian bất luận làm chuyện gì đều phải xét đạo lý, 

tiền ta cho ngươi đó là dùng để cúng Phật, nay ngươi cầm đi, lẽ ra phải 

cảm ơn Phật chớ! 

Tên trộm lúc đầu tưởng có chuyện gì quan trọng, nay nghe nói chỉ  

phải  cảm  ơn  Phật,  bèn  sốt  sắng  hướng  về  Phật  cảm  ơn,  rồi  lập  tức  co 

chân  chạy  mất!  Việc  đã  qua  tưởng  là  xong,  nhưng  gã  cướp  về  sau  ăn 

trộm nơi khác, bị chính phủ bắt được, lúc thẩm vấn, [nhân viên thuộc] cơ 

quan trị an hỏi gã: 

 Chánh Thích Kinh Văn

 85

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

-  Sao  mày  ăn  trộm  của  người  khác?  Trước  đây  tiền  của  hòa 

thượng  Hằng  Thuận  dường  như  cũng  bị  mày  cướp  lấy,  sao  tánh  cướp 

vẫn không đổi vậy? 

Tên trộm nói: 

- Tôi chẳng hề ép hòa thượng lấy tiền, không tin, mấy thầy cứ đến 

hỏi hòa thượng coi! 

Khi đó, cảnh sát bèn giải tên cướp đến đối chất với hòa thượng. 

Hòa thượng Hằng Thuận rất từ bi đáp: 

- Gã này chẳng ép tôi đoạt tiền, mà là tôi tự nguyện cho gã, có gì 

để chứng minh hả? Lúc gã sắp bỏ đi, từng hướng về Phật cảm ơn, như 

vậy chứng tỏ gã không có cướp lấy! 

Cảnh sát nghe, biết hòa thượng từ bi, không kết tội gã trộm được, 

nhưng tên này phạm tội ở nơi khác rất nhiều, chẳng thể vì hòa thượng từ 

bi mà không kết tội gã, vẫn phải cho gã nếm mùi vị song sắt! Lúc sắp đi, 

hòa thượng Hằng Thuận cầm tay gã trộm bảo: 

- Lần trước anh tới đây, tôi rất thật tình, đem tất cả tiền bạc tôi có 

tặng anh để làm anh cảm động, khiến cho anh từ đây chẳng còn trộm cắp 

nữa, nào ngờ tôi đạo đức chẳng đủ, chẳng cảm động được anh, khiến anh 

phạm phải phép nước, bị quốc pháp trừng phạt, ngoài việc hổ thẹn, tôi 

còn biết nói gì đây! 

Tên trộm ấy bị nhốt vào ngục rồi, mỗi lần nghĩ đến những lời hòa 

thượng Hằng Thuận nói với mình, trong lòng cảm thấy áy náy chẳng thể 

nói ra. Bởi thế, đau khổ hạ quyết tâm, phát thệ từ nay trở đi không ăn 

trộm  nữa.  Sau khi  ra  khỏi  ngục,  người thứ  nhất  gã  muốn  gặp  chính  là 

hòa thượng Hằng Thuận, bày tỏ cùng Ngài từ nay trở đi quyết chẳng làm 

những chuyện như vậy nữa, thỉnh cầu hòa thượng chứng minh cho con 

được sám hối, nhờ vậy trở thành một con người tốt! 

Ở Dương Châu quê tôi cũng có một câu chuyện từa tựa như vậy: 

Có một vị cư sĩ tin Phật, trong nhà có tất cả mười bảy người, trong lúc 

ấy bọn đạo tặc đang lộng hành ở quê nhà không ngớt, bọn họ nghĩ không 

còn cách nào khác để né tránh cơn tai nạn này, lúc đó chỉ còn biết tin 

tưởng Quán Âm, cả nhà xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Có một buổi 

tối vị cư sĩ ấy mộng thấy đức Quán Âm bảo mình: 

- Cả nhà ngươi thành khẩn trì niệm thánh hiệu như thế,  thật là khó  

có, thế nhưng ngoại trừ mười sáu người đương nhiên nhờ đó thoát khỏi 

kiếp nạn này, bản thân ngươi chẳng thể tránh khỏi tai nạn này là do định 

nghiệp khó tránh khỏi. Ngày mai cướp đến nhà, trong số đó có gã Vương 

Ma  Tử  đời  trước  ngươi  từng  đâm  gã  mười  sáu  đao,  bây  giờ  do  nhân 

 Chánh Thích Kinh Văn

 86

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

duyên  hội  hợp,  tất  nhiên  ngươi  bị  Vương  Ma  Tử  chém  mười  sáu  đao, 

nhưng do ngươi chân thành nên có thể thoát khỏi tai nạn này. 

Đến ngày hôm sau, cư sĩ bảo người nhà núp vào chái nhà xong, tự 

mình chuẩn bị một bàn tiệc ê hề để chiêu đãi Vương Ma Tử. Ngày hôm 

ấy, quả nhiên Vương Ma Tử đến nhà, vị cư sĩ bèn hỏi: 

- Ngài có phải là Vương Ma Tử hay không? Nếu đúng là ngài, đời 

trước tôi thiếu nợ ngài mười sáu đao, đời này xin trả nợ, chẳng qua tôi 

mong ngài trước hết ăn bữa cơm này rồi chém tôi mười sáu đao để kết 

thúc mối oan trái giữa chúng ta. 

Vương Ma Tử nghe vậy cảm thấy rất kỳ quái, bèn hỏi ngay: 

- Làm sao ngươi biết tên tuổi ta? 

Cư sĩ đáp: 

-  Tôi  là  người tin  tưởng  đức  Quán  Âm,  trong  mộng  Bồ  Tát bảo 

cho tôi biết mối quan hệ trong quá khứ giữa tôi và ngài. 

-  Đã  là  nhân  quả  báo  ứng,  mảy  may  chẳng  sai,  quá  khứ  ngươi 

chém ta mười sáu đao, hiện tại ta chém lại ngươi mười sáu đao, giết qua, 

giết lại như vậy, oan trái của chúng ta bao giờ mới hết. Đã vậy, chẳng 

bằng bây giờ coi như mối oan trái đã kết thúc. 

Vương Ma Tử nói như vậy xong, liền giở sống đao chém vào thân 

cư sĩ mười sáu nhát, để trả đũa mười sáu nhát đao trong quá khứ. Cư sĩ 

đã thoát khỏi kiếp nạn ấy, mối oan cừu giữa họ đã kết thúc. 

Bởi thế, đúng là niệm Quán Thế Âm Bồ Tát có điểm hay! Như hai 

người vốn là oan gia, nay trở thành bạn bè rất tốt; như vốn là đạo tặc, lại 

biến thành người rất lương thiện. Phải biết đấy đều là sự cảm ứng chẳng 

thể nghĩ bàn của Quán Âm Bồ Tát. 

1.1.2.2.1.2. Tổng kết thần lực  

 Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát oai thần chi lực, 

 nguy nguy như thị! 

無盡意。觀世音菩薩摩訶薩威神之力。巍巍如是。 

 (Này Vô Tận Ý! Sức oai thần của Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát 

 vòi vọi như thế). 

Nói đến đây, đức Phật lại tổng kết bốn nạn. Phật gọi Vô Tận Ý để 

bảo  cùng  Bồ  Tát:  Sức  oai  thần  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát 

đương nhiên là vòi vọi vĩ đại như thế, sao chẳng thành khẩn niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát?  “Nguy nguy”  nghĩa là có dáng vẻ cao lớn, hình dung 

 Chánh Thích Kinh Văn

 87

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

nguyện lực, bi trí v.v… của Bồ Tát rộng lớn vô biên, có thể độ thoát vô 

biên tai nạn và khổ ách của chúng sanh. 

1.1.2.2.2. Năng ly tam độc  (Lìa khỏi ba độc)

1.1.2.2.2.1. Chánh minh ly độc  (Nói rõ về lìa ba độc)

 Nhược hữu chúng sanh đa ư dâm dục, thường niệm cung kính 

 Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  tiện  đắc  ly  dục.  Nhược  đa  sân  khuể,  thường 

 niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện đắc ly sân. Nhược đa ngu 

 si, thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện đắc ly si. 

若有眾生。多於淫欲。常念恭敬觀世音菩薩。便得離

欲。若多瞋恚。常念恭敬觀世音菩薩。便得離瞋。若多愚

癡。常念恭敬觀世音菩薩。便得離癡。 

 (Nếu có chúng sanh nhiều dâm dục, thường niệm cung kính Quán 

 Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  được  lìa  dục.  Nếu  nhiều  nóng  giận,  thường  niệm 

 cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  được  lìa  giận.  Nếu  nhiều  ngu  si, 

 thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa si). 

Bảy nạn vừa kể trên tuy có thể nói là phiền não bên trong, nhưng 

nhìn từ mặt biểu hiện, rốt ráo vẫn thuộc về ngoại cảnh. Ba độc hiện đang 

được giảng đây mới thực sự thuộc về nội tâm, mà cũng là những phiền 

não trọng yếu trong tâm chúng sanh. Tất cả phiền não của chúng sanh 

nếu  nói trên  phương  diện  số lượng  là  vô  lượng,  vô  biên,  nhiều  như  vi 

trần, như cát vậy; mà hình trạng của phiền não cũng cực vi tế, sâu xa, 

chẳng dễ biết được. Chẳng qua nói thô thiển cho dễ hiểu thì chẳng ngoài 

ba độc phiền não, chúng chính là căn bản của hết thảy phiền não; bởi vô 

lượng vô biên phiền não đều từ ba thứ này sanh ra. Người tu học Phật 

pháp nếu có thể viễn ly tam độc thì cũng sẽ giải trừ được các phiền não 

khác. Do đây có thể thấy: Muốn đoạn trừ phiền não thì chủ yếu là đoạn 

trừ ba độc căn bản phiền não. Bởi thế, phẩm này đặc biệt đề cập ba độc, 

dạy rõ cho chúng ta phương cách thực sự viễn ly Tam Độc. 

Tam Độc là ba phiền não tham, sân, si. Vì sao ba phiền não ấy 

gọi là Tam Độc? Là vì trong những hoạt động của thân tâm, ba thứ này 

thường gây độc hại cho người tu hành, khiến cho hành nhân chẳng thể 

tấn tu đúng pháp. Như người bị rắn độc hoặc rồng độc cắn phải, sẽ có 

nguy cơ sanh mạng tử vong, chẳng thể tiếp tục sống còn. Tam Độc cũng 

giống như thế, cũng có thể gây độc hại cho Pháp Thân Huệ Mạng, khiến 

 Chánh Thích Kinh Văn

 88

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Pháp Thân chẳng thể tăng trưởng, Huệ Mạng không cách nào khai triển. 

Bởi  thế  gọi  chúng  là  Độc;  tự  độc,  độc  người,  đúng  là  đáng  chán  sợ. 

Phẩm Sư Tử Hống kinh Niết Bàn có câu:  “Độc trung chi độc, bất quá 

 tam độc” (Độc nhất trong các độc, không gì bằng Tam  Độc). Bởi thế, 

chất độc trong thế gian chẳng phải là thứ chúng ta nên sợ, Tam Độc độc 

nhất  trong  các  độc  mới  đúng  là  thứ  khiến  con  người  sợ  hãi.  Bởi  vậy, 

người tu học Phật pháp chủ yếu phải đoạn trừ ba độc. 

Xin hãy xem kinh Quán Âm chép:  “Tịnh  ư  tam  độc  căn,  thành 

 Phật đạo vô nghi” (Thanh tịnh ba độc căn, thành Phật đạo chẳng nghi). 

Phật  pháp  hành  giả  nếu  có  thể  đoạn  trừ  được  cội  rễ  ba  độc  thì  chẳng 

những  chứng  được  quả  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát  không  thành 

vấn đề, ngay cả chuyện hoàn thành Phật quả tối cao cũng chẳng còn là 

nghi vấn nữa. Bởi thế, đoạn trừ ba độc phiền não chính là vấn đề trọng 

yếu duy nhất của chúng ta. Ba độc như rễ cây, nhổ được rễ thì cành lá tự 

nhiên khô héo, bởi lẽ công năng của cội rễ đã mất rồi. Bởi thế tu hành 

đoạn phiền não phải hạ thủ từ căn bản. Chính vì thế, kinh này chỉ giảng 

về căn bản phiền não trọng yếu. 

Danh  xưng  của ba độc phiền não,  trong kinh  có lúc  chỉ gọi đơn 

độc là tham, sân, si; có khi gọi kép là tham dục, sân khuể, ngu si. Kinh 

này cũng dùng tên kép để thuyết minh. Để giải thích tên kép, cổ đức đã 

phân biệt như thế này: 

-  “Tự  ái  vi  Dục,  ái  tha  vi  Dâm”   (yêu  chính  mình  là  Dục,  yêu 

người khác là Dâm): Con người và hết thảy chúng sanh không ai chẳng 

tự yêu mến chính mình. Yêu đắm sanh mạng và thân thể của chính mình, 

muốn  cho  sanh  mạng  của  chính  mình  được  sanh  tồn,  đó  gọi  là  Dục. 

Trong  hiện  thực  thế  gian,  sự  yêu  thương  giữa  nam  nữ,  đôi  bên  yêu 

thương  hành dâm, đó gọi là Dâm. 

-  “Tự  phẫn  vi  Khuể,  phẫn  tha  vi  Sân”   (giận  bực  chính  mình  là 

Khuể, giận người khác là Sân): Nếu con người bực tức chính mình, tự 

mình đột nhiên nhiếc mắng mình, đó gọi là Khuể. Nếu giận dỗi người 

khác,  nói  chung  thấy  người  khác  sai  trái,  chán  chường,  ghét  bỏ  người 

khác, đó gọi là Sân. 

-  “Tự hoặc vi Ngu, hoặc tha vi Si”  (tự mình mê hoặc là Ngu, mê 

hoặc người khác là Si): Tự mình làm mình mê muội, rõ ràng chẳng phải 

như  vậy  cứ  khăng  khăng  cho  là  như  vậy,  đó  gọi  là  Ngu.  Dùng  những 

phương pháp bất chánh đáng mê hoặc người khác, khiến người khác lạc 

vào  mê  cung,  đó  gọi  là  Si.  Tuy  căn  cứ  trên  hai  phương  diện  mình  và 

người để giải thích tên kép của ba độc, nhưng thật ra đó đều là căn bản  

 Chánh Thích Kinh Văn

 89

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

phiền não trong nội tâm của chúng sanh. 

Để đối trị Tam Độc phiền não, với mỗi thứ có những phương cách 

khác nhau: Như chúng sanh nhiều tham tu Bất Tịnh Quán, chúng sanh 

nhiều sân tu Từ Bi Quán, chúng sanh nhiều si tu Nhân Duyên Quán. Bất 

luận Đại Thừa hay Tiểu Thừa đều giống như vậy. Thế nhưng, tuy Bất 

Tịnh  Quán,  Từ  Bi  Quán,  Nhân  Duyên  Quán  là  những  pháp  môn  tối 

thượng để đối trị Tam Độc, chúng sanh bình phàm chẳng dễ gì tu được. 

Tu chẳng đúng pháp thì chẳng những không thể đoạn Hoặc, trái lại phiền 

não  càng tăng trưởng.  Đức  Phật  đại từ  đại  bi  mở  riêng  một  pháp  môn 

phương  tiện  dạy  chúng  sanh  tham  dục,  sân  khuể,  ngu  si  nặng  nề  nếu 

chẳng thể tu Bất Tịnh Quán v.v… thì hãy nên thường niệm cung kính 

Quán Thế Âm Bồ Tát, cũng có thể viễn ly ba độc. 

Đến đây, ắt có kẻ sẽ đâm ra hoài nghi: Thông thường, đoạn phiền 

não phải có trí huệ, chẳng có trí huệ làm sao đoạn được phiền não? Nếu 

đã là như vậy, vì sao ở đây lại nói là xưng danh Quán Âm Bồ Tát bèn có 

thể lìa khỏi ba độc? Ở đây, phải chú ý hai chữ  “thường niệm”  trong kinh

này.  Thường  niệm  là  chánh  niệm,  nhờ  đó  có  thể  nhận  hiểu  phiền  não 

tánh vốn không. [Khi đã hiểu tánh của phiền não vốn là Không] thì an 

trụ trong phiền não chính là trụ vào Thật Tế. Lý thể của Thật Tế không 

Năng, không Sở, niệm tánh thanh tịnh. Chánh niệm như thế chẳng phải 

là trí huệ ư? Lìa bỏ điều này, biết còn tìm cầu trí huệ ở đâu nữa? Trí huệ 

này chẳng lìa phiền não, há còn gì để lìa phiền não? Nếu dùng riêng trí 

huệ  để  đoạn  phiền  não  sẽ  thành  ra  có  “trí  huệ  đoạn  trừ  phiền  não”  và 

“phiền não bị đoạn trừ” đối lập nhau. Nếu như vậy, chẳng những phiền 

não chẳng thể đoạn trừ, mà trí huệ cũng trở thành phiền não, sao còn gọi 

là  “trí  huệ  đoạn  Hoặc”  được  nữa?  Bởi  thế,  biết  rằng:  Ngay  chính  nơi 

Chánh Niệm là trí huệ. Vì thế, nếu có thể thường niệm thánh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát chính là có thể dùng chánh niệm để trừ khử ba độc. Đó 

là đức Phật vì chúng sanh đặc biệt khai thị riêng một đạo dễ hành. 

Trong thế gian này, có một loại chúng sanh tâm dâm dục nặng nề 

vô cùng, đặc biệt là rất nhiều dâm dục. Tuy đây là điều chúng sanh ưa 

thích,  nhưng  nó  gây  ra  hậu  hoạn  vô  cùng.  Bởi  thế,  bậc  hiền  thánh  thế 

gian hoặc bậc xuất thế đại thánh đều đặc biệt chú trọng điều này, răn dạy 

con người chúng ta bằng nhiều phương cách, khiến cho chúng ta hết sức 

kiêng dè chuyện này. Như bài văn Đoạn Dục của Ngụy Văn Đế có câu: 

 “Thủ ác mạc như sắc dục, dị phạm đa thị tà dâm” (Điều ác đứng đầu 

không gì bằng sắc dục, dễ phạm, đa phần là tà dâm). Lại như thế gian 

thường hay nói:  “Vạn ác, dâm vi thủ”  (Trong muôn điều ác, dâm đứng 

 Chánh Thích Kinh Văn

 90

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

đầu) cho thấy rõ lỗi họa của dâm. Kinh Phật quở trách sắc dục lại càng 

kịch liệt hơn, như nói sắc dục hại người còn hơn mãnh thú, nước lũ, cho 

thấy lỗi hại của dâm dục rất nặng nề. 

Dâm dục là chuyện nam nữ đều có, chẳng phải là riêng một giới 

nào.  Bởi  thế,  quở  trách  sắc  dục  là  phải  quở  trách  cả  nam  lẫn  nữ  như 

nhau;  nhưng  thời  cổ  Ấn  Độ  trọng  nam  khinh  nữ;  hơn  nữa,  đối  tượng 

thuyết pháp của đức Phật đa phần là nam giới, bởi thế khi kinh nhắc đến 

tội ác của dâm dục, đại đa số quy tội nữ giới; như kinh Quở Trách Sắc 

Dục (Ha Dục Kinh) chép:  “Nữ sắc giả, thế gian già tỏa, phàm phu luyến 

 trước, vị năng tự bạt. Nữ sắc giả, thế gian trọng hoạn, phàm phu nhân 

 chi, chí tử vị miễn. Nữ sắc giả, thế gian suy họa, phàm phu tao chi, vô 

 ách bất chí. Hành giả ký đắc ly chi, nhược phục cố niệm, thị tùng địa 

 ngục xuất, hoàn phục tư nhập” (Nữ sắc là gông cùm của thế gian, phàm 

phu đắm luyến chẳng thể tự dứt. Nữ sắc là tai hoạn nặng nề trong thế 

gian, vì đó phàm phu đến nỗi chẳng tránh khỏi cái chết. Nữ sắc là suy 

họa của thế gian, phàm phu gặp phải thì không tai ách nào chẳng gặp. 

Hành giả đã lìa được rồi, nếu còn đoái tưởng, thì là ra khỏi địa ngục lại 

nghĩ trở vào). Từ đoạn kinh văn này có thể thấy là họa hại nữ sắc rất lớn; 

nhưng đứng trên lập trường khác mà nói, đem nữ sắc đổi thành nam sắc 

thì  họa  hoạn  của  nam  sắc  cũng  rất  lớn,  chẳng  phải  vậy  sao?  Bởi  thế, 

chẳng thể quy lỗi một bề cho nữ giới được! 

Trong  kinh  luận  lại  thường  nói  như  thế  này:  Trong  hết  thảy  các 

thứ suy, nữ suy là lớn nhất; trong hết thảy bệnh, nữ bệnh là nặng nhất; 

trong  hết  thảy  trói  buộc,  nữ  hệ  (sự  trói  buộc  bởi  nữ  giới)  là  bền  chắc 

nhất.  Nếu  ai  thực  sự  bị  gông xiềng  nữ  sắc  ràng  buộc,  muốn giải thoát 

khỏi cô ta, thật rất khó vậy! Bởi thế, từ cổ đến nay, chẳng biết bao nhiêu 

người  chìm  đắm  trong  đó,  không  thể  tháo  ra  được;  chính  là  vì  đàn  bà 

ràng buộc bền chắc. Phật, Bồ Tát dạy chúng ta: Rắn độc, đao, lửa, sấm, 

chớp, sét, tuy nói là hung tàn chẳng nên tiếp xúc, nhưng vẫn còn có thể 

tạm thời thân cận, chỉ có nữ nhân keo kiệt, ghen ghét, sân hận, siểm trá, 

quỷ quái, bẩn thỉu, ưa tranh giành, dâm dục thì tuyệt đối chẳng nên thân 

cận một chút nào hết. Nếu như thân cận, quý vị sẽ mắc họa hoạn, chẳng 

thể nói gì được nữa. Nói nghiêm trọng hơn, dâm dục là căn bản của các 

sanh tử. Do dâm dục giúp cho lòng yêu đắm phát khởi, khiến cho chúng  

sanh sống chết liên tục. 

Nói theo hiện thực của người thế gian thì tuyệt đối chẳng thể tránh 

khỏi dâm dục, chỉ cần trong thế gian có nam nữ sai khác, tất nhiên phải 

tạo thành quan hệ vợ chồng. Đã có vợ chồng kết hợp, sao không khỏi 

 Chánh Thích Kinh Văn

 91

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

phát sanh dâm dục? Sở dĩ Phật đôi ba lượt quở trách sắc dục, chính là 

muốn chúng ta chẳng suốt ngày đắm chìm trong dâm dục chẳng thể tự 

thoát, cũng như chẳng gây tạo những hành vi tà dâm phi lễ. Bởi thế, đối 

với  người  tại  gia  học  Phật,  vợ  chồng  kết  hợp  chánh  đáng,  Phật  chẳng 

cấm  ngăn  hoàn toàn.  Nếu đắm  chìm  quá phận  trong  chuyện đó,  chẳng 

những thân thể mình bị tổn hại, mà sự nghiệp của mình cũng bị bỏ phế, 

đấy thật là bất trí nặng nề. Xem gương đế vương, tể quan, anh hùng, hào 

kiệt thời cổ, bị thân bại danh liệt, khuynh quốc, táng gia, chẳng biết bao 

nhiêu người, vẫn chẳng đáng cho chúng ta kiêng dè hay sao? Huống nữa, 

dâm  dục  là  nguồn  gốc  các  khổ,  là  gốc  chướng  đạo,  bởi  thế  đức  Phật 

nghiêm khắc cấm ngặt. 

Tuy nói hết thảy chúng sanh đều do dâm dục mà có tánh mạng, 

nhưng con người rất dễ phạm phải căn bệnh này. Bởi lẽ dâm dục là bẩm 

sanh, cũng như Nho Gia nói  “tham sắc tánh dã”  (tham sắc chính là tánh 

vậy,  ý  nói:  Tham  sắc  thuộc  về  bổn  tánh),  muốn  chẳng  phạm  rất  khó. 

Nhưng nếu chúng ta luôn luôn giữ cái tâm ngăn dè, kiêng sợ, coi dâm 

dục là bất tịnh nhất mà cũng là điều đáng sợ nhất thì dục niệm của quý vị 

sẽ nhạt bớt, thậm chí chẳng khởi. Rất nhiều kẻ do dâm dục mà tạo thành 

bi kịch, nguyên nhân căn bản là do chẳng biết sợ, cho dâm dục là chuyện 

nhân  sinh  đáng  nên  hưởng  thụ,  có  gì  mà  chẳng  thể  phát  sanh  quan  hệ 

tánh  dục?  Do  một  niệm  lầm  lạc đó,  tạo  thành  đại  họa  chung thân, câu 

nói:  “Nhất  thất  túc  thành  thiên  cổ  hận” (Lầm  lỡ  một  lần  đủ  tạo  thành 

nỗi hận thiên cổ), chính là nói về ý này. Nếu hành giả Phật pháp tham 

đắm dục lạc sẽ không cách nào tiến được. Bởi thế, phải biết sắc dục là 

họa hoạn, tận lực lập cách tránh né, chẳng nên tiếp cận nhiều với người 

khác phái, thì vấn đề sẽ tự nhiên giảm thiểu. 

Bất quá, nếu thực sự muốn ly dục hoặc tuyệt dục thì phải xem tâm 

niệm của chúng ta trong lúc ấy như thế nào, nếu tâm niệm hướng theo 

phương  diện  khác,  tự  nhiên  sẽ  khó  bị  dục  niệm  lôi  kéo.  Nếu  như  tâm 

niệm  đặt  nơi  thánh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát,  luôn  nhất  tâm  xưng  niệm 

Quán Âm Bồ Tát, chỉ có mỗi chánh niệm Quán Âm Bồ Tát, không còn 

tạp niệm nào khác trong tâm, tự nhiên sẽ được Bồ Tát cảm ứng, khiến 

cho dục niệm của quý vị băng tiêu. Cũng như nếu quý vị có thể coi một 

người  con gái  trước  mặt  chẳng phải là  một phụ nữ  bình  thường  mà  là 

Quán  Âm  Bồ  Tát  thị  hiện  thì  cũng  có  thể  lập  tức  trừ  được  dục  niệm 

trong tâm. 

Tương truyền, trong quá khứ có một hành giả, đột nhiên dục niệm 

xung động, muốn chung chạ bậy bạ cùng một người phụ nữ. Cô gái đó 

 Chánh Thích Kinh Văn

 92

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

yêu cầu ông ta đem bức họa Quán Âm Bồ Tát treo trên đầu giường, rồi 

mới đáp ứng đòi hỏi của ông ta. Ngay trong lúc ấy, vị hành giả tỉnh ngộ, 

biết đó chẳng phải là chuyện nên làm, từ đó bèn xa lìa dục niệm. Đức 

Phật biết rõ gốc bệnh chúng sanh tại đâu nên đặc biệt chỉ dạy : “Thường 

 niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, liền được lìa dục” . Trong câu này, 

khẩn yếu nhất là hai chữ  “thường niệm” . Thực sự phải làm như dùi cây 

lấy lửa, như gà ấp trứng, mỗi một sát-na đều chẳng ngưng nghỉ niệm thì 

mới  phát  sanh  công  hiệu.  Nếu  như  lúc  niệm  lúc  không,  khó  lòng  đạt 

được hiệu quả. 

Lại có một loại chúng sanh khác, tâm sân khuể nặng nề vô cùng, 

đặc biệt là hay nóng giận, có biện pháp nào để đối trị đây? Nói thông 

thường là phải tu Từ Bi Quán, bởi Từ Bi đối trị sân khuể. Sân khuể là 

đại  bệnh,  từ  bi  là  pháp  dược,  uống  vào  hiệu  quả  đặc  biệt  phi  thường. 

Chẳng cần biết quý vị tâm sân khuể lớn nặng đến đâu, chỉ cần tu hành 

Từ Bi Quán đúng pháp, không ai chẳng trị được tận gốc sân khuể. Nói 

về mặt phương tiện, nếu như có thể  “thường niệm cung kính Quán Thế 

 Âm Bồ Tát, liền được lìa dục” . 

Đại từ đại bi là điều đặc sắc lớn nhất của Quán Âm Bồ Tát, bởi lẽ 

thường xưng niệm Ngài, thường tương ứng với lòng từ bi của Bồ Tát, tự 

nhiên chẳng thể khởi lên sân tưởng. Thử xem bất luận người nào nóng 

giận đến đâu, cứ hễ vừa niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, tánh nóng 

lớn  bằng trời  cũng tiêu  mất.  Đây  là  phương  pháp đơn  giản nhất lại  dễ 

thực  hành  nhất.  Nếu  lúc  quý  vị  nổi  nóng,  chẳng  ngại  gì  mà  không  áp 

dụng thử xem, bảo đảm quý vị thấy hiệu quả đặc biệt phi thường. Đừng 

nói là thường xưng niệm trừ được sân, có lúc quán thánh dung từ hòa 

đoan  nghiêm  của  Ngài  cũng  có  thể  khiến  cho  tánh  nóng  của  quý  vị 

không cách chi phát khởi được. Bởi lẽ, đối diện thánh dung từ hòa, biết 

mình nổi nóng chẳng có nghĩa lý gì cả. Đức Phật biết rõ tâm lý chúng 

sanh, muốn cho chúng sanh đừng phát sanh sân khuể, nên đặc biệt dạy 

các chúng sanh thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Sân khuể là một hiện tượng tâm lý bất bình thường, bạo ác nhất 

trong tâm chúng sanh, một khi nó phát khởi tác dụng, tác hại rất nghiêm 

trọng. Kinh Hoa Nghiêm dạy:  “Nhất niệm sân khuể khởi, chướng bách 

 pháp minh môn” , kinh Đại Tập nói:  “Nhất khởi sân, nhất thiết ma quỷ 

 đắc tiện” (Một niệm sân dấy lên, hết thảy ma quỷ được dịp thuận lợi), ý 

nói: Người tu hành vốn có thể phát sanh bách pháp minh môn, nhưng vì 

một  niệm  sân khuể nên  các  pháp  ấy  bị ngăn trở  chẳng sanh  được.  Ma 

quỷ vốn chẳng có cách nào nhiễu loạn được hành giả, chỉ vì một niệm 

 Chánh Thích Kinh Văn

 93

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

sân dấy lên, ma quỷ bèn nắm lấy cơ hội đó, gây nên nhiễu loạn, khiến 

quý vị không cách gì tấn tu được. Hãy nghĩ coi sân khuể ảnh hưởng đến 

người tu hành có rộng lớn hay chăng? Lại nói về người bình phàm, nếu 

như tâm sân khuể lớn lao, động một chút bèn nổi nóng, nhỏ thì đánh đập 

người khác, lớn thì tước đoạt tánh mạng người ta. Thế gian phát sanh rất 

nhiều bi kịch đều là do một niệm sân tâm chẳng nín nhịn được mà ra, bởi 

thế Phật pháp cho rằng sân khuể là điều chớ nên có. 

Đương nhiên nguyên nhân sanh khởi sân khuể rất nhiều, có chút 

gì  chẳng  vừa  ý,  bèn  có  thể  nổi  nóng  liền;  bởi  thế,  trong  hiện  thực  thế 

gian khắp nơi chống trái, tàn độc. Thế nhưng, có lúc Phật pháp đem các 

loại sân khuể quy nạp thành ba thứ như sau:  

 1) Thuận Lý Sân:  

Nghĩa là chính mình chẳng phải là kẻ có tội, cũng chẳng vì ác ý 

mà phê bình người khác, càng chẳng có chỗ nào sai trái đối với người 

khác,  bất  ngờ  bị  người  ta  lăng  nhục,  bị  người  ta  chửi  rủa  dữ  dằn,  bị 

người ta hủy báng, bị người ta phá hoại, thậm chí vô tình ẩu đả. Trong 

những tình huống ấy, bất cứ người có tu dưỡng nào cũng khó thể chẳng 

nổi nóng. 

Sự nổi nóng đó, xét theo tình lý, có thể chấp nhận được, cũng có 

thể nói là hợp tình, hợp lý, nên gọi là Thuận Lý Sân; nhưng đứng trên 

lập  trường  Phật  pháp  mà  nói,  nổi  nóng  như  vậy  vẫn  chưa  phải  là  cần 

thiết. Bởi lẽ, tuy vô duyên vô cớ bị chửi rủa, đánh đập, nhưng nếu nhẫn 

nhịn  được  thì  nhẫn  vẫn  là  hơn.  Nếu  như  biết  người  đánh  chửi  quý  vị 

cũng chẳng phải là chính họ muốn làm vậy,  mà là do bị phiền não sai 

khiến,  chính  họ  cũng  chẳng  tự  chủ  được,  ta  nổi  nóng  với  họ  làm  gì? 

Nghĩ được như thế, chẳng những không nổi nóng với họ, mà còn thông 

cảm cho họ nữa, biết họ đáng thương. Như thế sẽ hóa khí dữ thành cát 

tường, đây - kia thân tâm an nhiên. 

 2) Phi Lý Sân:

Tức là về căn bản chẳng có nguyên nhân gì, vô duyên vô cớ đùng 

đùng  nổi  giận.  Như  có  những  người  vốn  rất  tốt,  chưa  từng  bị  ai  xâm 

phạm, cũng chưa gặp nghịch cảnh nhiễu loạn, thế mà đột nhiên nổi giận 

bừng  bừng  khiến  người  khác  chẳng  biết  nguyên  do.  Hiện  tượng  này 

chẳng  những  thường  thấy  nơi  những  người  bình  thường  ngoài  xã  hội, 

ngay trong những hành giả nhà Phật cũng chẳng hiếm thấy. Như có hành 

nhân tu biệt cư đã lâu, tự nấu cơm ăn, căn bản là không có người thứ hai 

 Chánh Thích Kinh Văn

 94

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

nào  nhiễu  loạn,  nhưng  ngẫu  nhiên  gặp  phải  ngày  mưa,  củi  ướt  chẳng 

nhóm được lửa, bởi thế bèn áo não, phẫn nộ, thậm chí giận không thèm 

ăn cơm nữa! Phải biết đó là giận phi lý. 

Nói theo Phật pháp, giận như vậy càng chẳng nên, nóng giận có 

đối  tượng  còn  chấp  nhận  được;  tự  mình  giận  mình,  về  lý  nói  sao  cho 

thông? Bất quá là tự mình chọc ghẹo mình đó thôi. Còn như giận không 

thèm ăn cơm nữa, thử hỏi có ích gì cho mình hay chăng? Vì đâu mình 

phải  tự  mình  làm  khổ  mình  như  thế?  Bởi  thế,  đức  Phật  càng  nghiêm 

khắc quở trách Phi Lý Sân để chúng ta đừng có giận hờn vô lý. 

 3) Đấu Tránh Sân:  

Tức là lúc năm ba người bạn tốt cùng thảo luận vấn đề, ban đầu 

đàm luận tâm đầu ý hợp lắm, nhưng một lúc sau, do tôi nói đằng này, 

anh nói đằng kia, ai nấy giữ ý kiến riêng, ai nấy cho thế này là đúng, thế 

kia là sai, không ai nhường ai, bởi thế cãi nhau đỏ mặt tía tai, thậm chí 

cãi lộn ầm ĩ cả lên. Đó gọi là Đấu Tránh Sân. Tình hình này trong thế 

gian hiện thời đâu đâu cũng thấy. Thật ra, bất tất phải sân khuể. Phải biết 

rằng:  Bất  luận  tranh  luận  vấn  đề  gì,  nói  chung  là  chân  lý  càng  bàn  sẽ 

càng sáng, cớ gì cứ phải tranh luận không cần thiết? Cớ gì cứ phải vì đó 

mà nổi nóng bừng bừng? 

Tranh  luận  chẳng  đúng  nghĩa  lý  như  thế  chẳng  mảy  may  có  ý 

nghĩa gì, đánh mất tình bè bạn lại càng chẳng đáng chi! Bởi thế vì giận 

mà tranh, do tranh nên giận đều là chuyện không nên. Hãy thử nghĩ xem: 

Để thảo luận một vấn đề, rốt cuộc lửa giận bốc cao đến ba trượng, khiến 

cả  mình  lẫn  người  đều  cảm  thấy  bất  an,  sao  lại  khổ  thế?  Vì  thế,  Phật 

pháp cũng chẳng cho sân khuể là đúng, mà cho rằng phải nên ngăn dứt. 

Hết thảy sân khuể chẳng ngoài ba thứ ấy, nhưng bất cứ loại nào 

cũng đều bất hảo, đừng để cho nó tiếp tục sanh khởi, phải biết sân khuể 

có hại rất lớn, như nói:  “Khởi nhất niệm chi sân, năng thiêu tận Bồ Đề 

 chi chủng” (khởi một niệm sân, thiêu sạch hạt giống Bồ Đề). Bởi thế, 

Sân là căn bản để đánh mất Phật pháp, là nhân duyên đọa ác đạo, là oan 

gia của pháp lạc, là đại tặc đối với thiện tâm, chẳng những hành giả tu 

học Phật pháp chẳng nên khởi sân, ngay cả những người bình phàm cũng 

chẳng nên khởi sân. Nếu  lúc sân  khuể phát động,  quý vị  lập tức  xưng 

niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ lìa xa được sân ấy. Liên quan 

đến vấn đề này, có một câu chuyện thật như sau: 

Trong quá khứ, ở Trung Hoa có tiên sinh Cao Phiên, thông duệ, 

học  giỏi  vô  cùng.  Năm  mười  bốn  tuổi đã  đậu  Tú  Tài.  Đến  tuổi  nhược 

 Chánh Thích Kinh Văn

 95

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

quan (hai mươi tuổi), cưới cô họ Phàn, tên là Giang Thành làm vợ. Cô 

này tuy xinh đẹp như hoa, nhưng tánh tình bạo ác. Bởi thế, chàng Tú Tài 

có phần sợ hãi cô ta, mang nỗi khổ chẳng nói ra được, đến nỗi thân thể 

ngày càng suy nhược. Về sau, bà mẹ vợ biết được, chẳng chịu nổi hành 

vi con gái mình, rất thông cảm với chàng rể, nhưng không có cách nào 

khác, chỉ đành cầu khẩn Quán Âm Bồ Tát. 

Do nhạc mẫu kiền thành, một đêm Bồ Tát báo mộng cho bà: 

- Kiếp trước con gái bà là con chuột Trường Sanh được tăng nhân 

nuôi trong một ngôi chùa. Đời trước con rể bà từng đọc sách ở chùa đó, 

lỡ tay đùa bỡn làm chết con chuột Trường Sanh đó, nên đời này phải báo 

ứng,  con  bà  chẳng  hành  hạ  chàng  rể  héo  hắt  thì  chẳng  thôi,  không  có 

cách nào cứu được. Nếu thực sự muốn cứu con rể bà chỉ có cách chân 

thành niệm phẩm Phổ Môn. 

Nhạc mẫu được chỉ dạy như thế, chẳng những tự mình chân thành 

niệm, lại còn bảo cha mẹ chàng rể và cả nhà trì niệm. Thế nhưng kiền 

thành tụng niệm đã hơn một tháng, chẳng thấy cảm ứng mảy may; tuy 

vậy,  nhạc  mẫu  tín  tâm  rất  kiên  định,  chẳng  những  chính  mình  không 

ngừng niệm, còn buộc chàng rể phát tâm cùng niệm. 

Oan nghiệp của chính mình thì chính mình tự tiêu, do chàng Tú 

Tài cũng tham gia xưng niệm, chẳng lâu sau, chợt có một vị lão tăng đi 

đến. Vị lão tăng này chẳng những hiểu rõ nhân quả, lại còn tinh thông 

thuật  xem  tướng;  bởi  thế,  rất  nhiều  người  làng  đến  thưa  hỏi  lão  tăng. 

Nàng Phàn Thị vợ chàng Tú Tài cũng đến hỏi lão tăng chỉ điểm bến mê 

cho nàng, lão tăng bèn lập tức bảo nàng: “Chớ có sân! Chớ có sân! Đời 

trước đã chẳng giả, đời này cũng chẳng chân! Hừm! Chuột mau rút đầu 

lại, chớ để mèo kiếm ra!” Nói xong sáu câu đó, lại dùng chén nước phun 

vào mặt cô ta. Người làng đều biết Phàn Thị chua ngoa, bây giờ thấy lão 

tăng làm như thế, mọi người đều lo cho lão tăng toát mồ hôi, bởi lẽ Phàn 

Thị nhất định nổi giận lôi đình. Thế nhưng kỳ quái sao, Phàn Thị nghe 

xong dường có điều ngộ ra, chẳng những không nổi nóng, lại còn thay 

biến đổi tánh nóng, trở thành hiền thê lương mẫu. Đủ thấy niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát có thể xa lìa được sân khuể. 

Nếu lại có một loại chúng sanh ngu si rất nặng, đặc biệt là nhiều 

ngu si. Ngu si là mê hoặc, ngu muội, chẳng hiểu rõ sự lý. Người chẳng 

hiểu rõ sự lý chẳng nhất định là kẻ hoàn toàn không có trí thức, có kẻ 

thậm chí trí thức quảng bác, học vấn cao thâm, nhưng vì chẳng tin thiện 

ác, nhân quả, thì nhà Phật gọi là ngu si. Trái lại, có hạng người tuy chẳng 

có  học  thức  gì,  nhưng  chân  thành  thiết  tha  tin  sâu  nhân  quả,  nhà  Phật 

 Chánh Thích Kinh Văn

 96

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

cũng gọi là có trí huệ. Là ngu si hay không thì chẳng vì có hay không có 

tri thức, mà là do có tin nhân quả hay không. Tin sâu nhân quả là người 

có trí huệ, chẳng tin nhân quả là kẻ ngu si. Bởi thế, trong nhà Phật, tin 

nhân quả thật rất trọng yếu. 

Có người do chẳng thấy biết nên chẳng tin, nào biết nhân quả nói 

trong Phật pháp thông suốt ba đời, chẳng thể vì không thấy được nhân 

mà xóa sạch sự tồn tại của nó. Có người hiện làm ác rất nhiều, bề ngoài 

thấy họ hưởng thụ rất sướng, nhưng nỗi khổ lớn đang chờ họ sau này. 

Chúng ta bất tất phải ngưỡng mộ họ, cũng đừng bắt chước làm theo họ. 

Có người hiện tại rộng làm thiện nghiệp, nhưng sống trong hoàn cảnh vô 

cùng xấu kém; hoặc có người vì làm lành chẳng được báo tốt. Thật ra, 

quả báo khoái lạc đang ở tương lai, quyết chẳng hư uổng. Chúng ta đừng 

vì đó thoái tâm, mà càng phải bắt chước họ thích làm lành, ưa bố thí. 

Hiểu rõ nhân quả ba đời chẳng sai mảy may, tự nhiên quý vị sẽ 

chẳng dám làm ác, sẽ hành thiện. Đáng tiếc người đời chẳng thường hiểu 

đạo lý này, cứ nghĩ Phật pháp chẳng linh, hoặc là oán trời trách người. 

Nói theo Phật pháp, như vậy là ngu si. Đã có ngu si tồn tại, thì phải làm 

cách nào? Nếu có thể tu Nhân Duyên Quán thì tốt nhất là tu Nhân Duyên 

Quán. Chẳng thể tu Nhân Duyên Quán thì nếu có thể  “thường niệm cung 

 kính Quán Thế Âm Bồ Tát, liền được lìa si” . 

Niệm Quán Âm Bồ Tát có thể lìa si, đắc trí huệ, trong giới Phật 

giáo  Trung  Quốc,  là  một  niềm  tin  sâu  xa  rất  phổ  biến.  Như  trong  quá 

khứ, các chú tiểu trong các chùa miếu Trung Quốc được sư phụ dạy bài 

học đầu tiên là trước khi ngủ, lễ Quán Âm Bồ Tát hết một cây hương, 

miệng đọc như thế này: “Đệ tử tên là… cầu thông minh, mẫn tiệp, kính 

lễ đấng trí huệ, quảng đại linh cảm, đại từ đại bi cứu khổ cứu nạn Quán 

Thế Âm Bồ Tát”. Niệm một lần, lễ một lần. Lễ bái lâu dài như thế, được 

Bồ Tát cảm ứng rất nhiều. Rất nhiều kẻ vốn rất ngu độn, sau này thành 

thông duệ, mẫn tiệp. Bây giờ, tôi chẳng ngại gì không kể chuyện thật về 

sự cảm ứng của việc lễ bái Quán Âm như sau: 

Trong quá khứ có một chú tiểu sa-di mới xuất gia, vốn cực kỳ ngu 

xuẩn. Lão hòa thượng dạy chú niệm kinh, bất luận dụng công cách nào, 

chú vẫn không cách gì nhớ nổi. Vị thầy vô kế khả thi, liền dạy chú ngày 

ngày lễ niệm Quán Âm, cầu trừ nghiệp chướng khai trí huệ. Mỗi ngày 

quy định thời gian lễ là một cây hương, đến hết giờ sư phụ lắc linh làm 

hiệu,  chưa  nghe  tiếng  linh  chẳng  được  nghỉ,  đi  ngủ.  Chẳng  gián  đoạn 

như thế, lẩm rẩm chú tiểu lễ suốt ba năm. 

Có một ngày,  chú tiểu lễ niệm Quán Âm như thường lệ,  sư phụ  

 Chánh Thích Kinh Văn

 97

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

quên lắc linh, thế nhưng linh không ai động đến cũng tự kêu. Chú tiểu 

nghe tiếng linh, đương nhiên là đi ngủ, nhưng sau đó sư phụ quở trách 

chú: “Chưa nghe tiếng linh đã đi ngủ, mày cố ý biếng nhác!” Chú tiểu 

thưa cùng thầy: “Con chẳng lười đâu, con nghe tiếng linh mới đi ngủ”. 

Lúc đó, sư phụ thầm nghĩ: “Mình chẳng lắc linh, làm sao có tiếng linh 

cho được? Không biết có phải thằng nhỏ này đã được Bồ Tát cảm ứng 

hay không?” Vì muốn thí nghiệm coi có đúng là linh nghiệm hay không, 

tối  hôm  sau  sư  phụ  cố  ý  không  lắc  linh,  coi  xem  có  tiếng  linh  hay 

không?  Lạ  lùng  thay,  hôm  sau  chú  tiểu  lễ  xong  một  cây  hương,  tiếng 

linh lại tự nhiên vang lên. Sư phụ biết lòng thành đã được cảm ứng, bèn 

chẳng  quy  định  thời  gian  lễ  bái  nữa,  nhưng  từ  đó  chú  tiểu  niệm  kinh 

chẳng những mắt nhìn qua chẳng quên, mà còn hiểu rõ ý, trở thành một 

vị pháp sư giảng kinh hữu danh. 

Bởi vậy, nếu có chúng sanh biết mình ngu si, thường niệm thánh 

hiệu Quán Âm, tất nhiên được trí huệ. Vấn đề là người trong thế gian, đa 

phần cho mình là thông minh, mẫn tiệp, chẳng chịu thừa nhận mình vốn 

ngu si, bởi thế quý vị muốn họ niệm Quán Âm, chẳng khỏi trở thành vấn 

đề.  Làm  người  tốt  nhất  đừng  tự  nghĩ  mình  thông  minh,  mẫn  tiệp,  mà 

phải thừa nhận mình trí huệ có hạn, thỉnh cầu Quán Âm Bồ Tát gia bị, 

càng niệm nhiều thánh hiệu Quán Âm, xác tín Quán Âm Bồ Tát ban cho 

trí huệ, khiến cho ta xa lìa ngu si. Ngu si che lấp trí huệ, học Phật là truy 

cầu trí huệ. Bởi thế, mỗi một người học Phật, đều phải nên đột phá vô 

minh hắc ám, sống trong quang minh trí huệ. 

1.1.2.2.2.2. Kết quy thần lực  

 Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát hữu như thị đẳng đại oai thần 

 lực, đa sở nhiêu ích, thị cố chúng sanh thường ưng tâm niệm. 

無盡意。觀世音菩薩。有如是等大威神力。多所饒益

。是故眾生。常應心念。

 (Này Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có sức oai thần lớn lao như 

 thế, hay làm lợi ích. Vì thế, chúng sanh nên thường tâm niệm)  

Phật nói đến đây, lại kêu Vô Tận Ý Bồ Tát bảo:  “Quán Thế Âm 

 Bồ Tát hữu như thị đẳng đại oai thần lực” (Quán Thế Âm Bồ Tát có sức 

oai thần lớn lao như thế), bởi thế đối với chúng sanh trong thế giới, Ngài 

làm lợi ích rất nhiều như làm cho chúng sanh xa lìa dâm dục, xa lìa sân 

khuể, xa lìa ngu si, đấy chẳng phải là nhiêu ích hay sao? Tam Độc còn 

 Chánh Thích Kinh Văn

 98

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

gọi là Tam Bất Thiện Căn, bây giờ chỉ do xưng niệm thánh hiệu Quán 

Âm Bồ Tát bèn có thể chuyển tham dục thành vô tham tịnh định, chuyển 

sân khuể thành từ bi vô sân, chuyển ngu si thành trí huệ vô si, dẹp trừ ba 

bất thiện căn ác độc, gộp thành ba thiện căn đức hạnh, đạt đến mức phát 

triển hài hòa, quân bình. Nếu chẳng phải do sức oai thần lớn lao của Bồ 

Tát gia bị, thử hỏi làm sao đạt được như vậy? 

Chúng  sanh  trong  thế  gian  có  cùng  một  tâm  lý,  hễ  chuyện  gì 

chẳng có lợi ích cho chính mình bèn chẳng thể sốt sắng tự nguyện làm, 

nếu  chuyện  gì  có  lợi  cho  chính  mình  bèn  rất  ưa  thích  làm  ngay.  Đức 

Quán Âm đầy đủ đại oai đức, thần thông lực, có đại lợi ích đối với chúng 

sanh,  nên  ở  đây,  đức  Phật  đặc  biệt  khuyến  cáo:   “Thị  cố  chúng  sanh 

 thường ưng tâm niệm” (Vì thế, chúng sanh phải thường tâm niệm). 

Trong phần kinh văn này, đáng chú ý nhất là hai chữ  “tâm niệm” . 

Bình  thường  mọi  người  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  đều  là  khẩu  niệm, 

nếu lúc niệm mà tâm tương ứng với miệng sẽ tự nhiên rất tốt. Nếu như 

miệng  niệm  thánh  hiệu,  tâm  suy  Đông  nghĩ  Tây,  tuy  chẳng  thể  nói  là 

hoàn toàn vô ích, nhưng công đức đạt được rất nhỏ, muốn có cảm ứng 

rất khó. Chẳng lạ gì người niệm Quán Âm rất nhiều, nhưng người được 

Bồ Tát cảm ứng rất ít. 

Nên  biết  là  miệng  niệm,  nhưng  tâm  chẳng  đặt  nơi  thánh  hiệu, 

chẳng duyên nơi sức công đức oai thần của Bồ Tát thì muốn có cảm ứng 

chẳng  thể  được.  Bởi  thế,  hai  chữ   “tâm  niệm”   ở  đây  trọng  yếu  phi 

thường. Chẳng những tâm niệm mà còn phải thường niệm. Nếu lúc cao 

hứng thì niệm, lúc chẳng cao hứng không niệm thì vẫn là chẳng đúng; tất 

yếu là phải thường niệm. Lúc niệm, miệng niệm, tai nghe, tâm tưởng, thì 

mới có thể cảm ứng oai đức thần lực của Bồ Tát vậy. 

1.1.2.2.3. Năng ứng nhị cầu  (Đáp ứng hai điều mong cầu) 

1.1.2.2.3.1. Chánh minh ứng cầu  (Nêu rõ những chuyện ứng với lòng mong 

 cầu) 

 Nhược  hữu  nữ  nhân,  thiết  dục  cầu  nam,  lễ  bái  cúng  dường 

 Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện sanh phước đức trí huệ chi nam; thiết dục 

 cầu nữ,  tiện sanh đoan chánh hữu tướng chi nữ,  túc thực đức bổn, 

 chúng nhân ái kính. 

若有女人。設欲求男。禮拜供養觀世音菩薩。便生福

德智慧之男。設欲求女。便生端正有相之女。宿植德本。

 Chánh Thích Kinh Văn

 99

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

眾人愛敬。

 (Nếu có người nữ muốn cầu con trai, lễ bái cúng dường Quán Thế 

 Âm Bồ Tát liền sanh con trai phước đức trí huệ; nếu muốn cầu con gái, 

 liền  sanh  con  gái  đoan  chánh  hữu  tướng,  đời  trước  đã  gieo  gốc  lành, 

 mọi người kính yêu). 

Cứu bảy nạn, lìa ba độc đều đã giảng qua. Nay giảng về hai điều 

cầu mong, tức là ứng với hai điều mong cầu của chúng sanh, Bồ Tát bèn 

cho được thỏa nguyện. Hai thứ cầu mong vừa nói đó chính là cầu sanh 

con trai, con gái.  “Cầu  con  trai  được  con  trai,  cầu  con  gái  được  con 

 gái” ,  ứng  với  hai  điều  cầu  mong.  Chúng  sanh  trong  thế  gian  không  ai 

chẳng mong sanh con đẻ cái vì muốn được truyền dòng nối dõi. Nếu cá 

nhân nào tuyệt tử tuyệt tôn, luận theo lập trường thế tục thì thật bi thảm; 

nhưng nếu luận theo Phật pháp, con cái là nợ nần, đặc biệt đối với việc 

tu hành, bởi lẽ quyến luyến con cái rất khó thể tấn tu. 

Lại nói về con cái thì chẳng ngoài hai loại:

-  Một  là  trả  nợ,  như  con  cháu  hiếu  thuận  phụ  mẫu,  yêu  thương, 

bảo vệ gia đình. 

- Một là loại đến đòi nợ, như những hạng con cháu bất hiếu, ngỗ 

nghịch, tiêu hao tài sản. 

Bởi  thế,  chân  chánh  tu  hành  chẳng  nhất  định  phải  có  con  cái, 

nhưng vì đáp ứng lòng chúng sanh thế gian mong cầu, Phật, Bồ Tát từ bi 

cũng có thể thỏa mãn nguyện cầu của chúng sanh. Bởi thế, trong những  

thân thị hiện của Quán Âm có hình tượng Quán Âm Tống Tử v.v... 

 “Nhược hữu nữ nhân, thiết dục cầu nam” (Nếu có nữ nhân muốn 

cầu con trai): Trong mọi gia đình thế tục, cả cha lẫn mẹ đều mong có con 

như nhau, sao ở đây lại chỉ nói là người nữ mong cầu con trai, con gái? 

Phải biết là tâm cầu có con cái của nữ nhân so ra chân thành, khẩn thiết 

hơn các ông chồng rất nhiều; bởi thế kinh văn đặc biệt nói nữ nhân cầu 

con cái. Tâm phụ nữ cầu con cái khẩn thiết hơn chồng nói chung là do ba 

nguyên nhân:

1) Cha mẹ chồng cưới dâu về đại đa số là vì rất mong được ẵm 

cháu. Nếu như con dâu sau khi cưới chậm có cháu, chẳng khỏi bố mẹ 

chồng thất vọng, thậm chí sanh lòng ghét bỏ con dâu, bởi thế phụ nữ hy  

vọng sớm sanh con đẻ cái để bố mẹ chồng được vui lòng. 

2) Người đàn ông sở dĩ lấy vợ vì muốn gia tộc khói hương chẳng 

dứt,  bởi  lẽ  suốt  ngày  cay  đắng,  khổ  sở,  bận  rộn,  không  điều  gì  chẳng 

phải  là  vì  gia  đình,  con  cái.  Nếu  như  vợ  chậm  sanh  nở,  chẳng  những 

 Chánh Thích Kinh Văn

 100

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

đánh mất lòng yêu thương của chồng, thậm chí chồng còn toan lấy vợ 

khác; bởi thế, tâm cầu con đặc biệt khẩn thiết. 

3) Đàn bà sau khi kết hôn, nếu không có con cái, chẳng những bố 

mẹ  chồng  ghét  bỏ,  chồng  cũng  sanh  chán,  trong  vòng  thân  thích  cũng 

đâm  ra  chê  cười  cô  vợ,  bởi  thế  tâm  nữ  nhân  cầu  con  càng  khẩn  thiết, 

chân thành hơn so với nam nhân. 

Trong thế gian, nếu có nữ nhân nào thực sự cầu có được một đứa 

con  trai,  thì  có  cách  nào?  Kinh  dạy  chúng  ta:  Chỉ  cần   “lễ  bái,  cúng 

 dường Quán Thế Âm Bồ Tát, liền sanh con trai phước đức trí huệ” .   “Lễ 

 bái”   là  chí  thành,  khẩn  thiết,  năm  vóc  gieo  xuống  đất;  giống  như  cách 

mọi người thường lễ Phật hiện tại. Cúng dường là dùng các thứ phẩm vật 

như  hương,  hoa  v.v…  cúng  dường.  Luận  về  phía  Bồ  Tát,  Ngài  vốn 

chẳng cầu mong gì nơi chúng ta, sao lại nói đến cúng dường? Chỉ vì để 

cầu phước hay cầu con, chúng ta chẳng thể không biểu lộ một chút tâm 

ý; chẳng qua, nhà Phật nói đến cúng dường, không nhất định phải là tài 

vật.  Nếu  như  thân  thể  cung  kính  lễ  bái,  miệng  xưng  niệm  danh  hiệu, 

trong tâm quán tưởng thánh dung; ba nghiệp cúng dường như thế là cúng 

dường tối thượng. Làm được như vậy, nhất định Bồ Tát sẽ ban cho quý 

vị một đứa con trai phước đức, trí huệ vẹn toàn. 

Sanh  làm  con  người,  phước  đức  và  trí  huệ  đều  trọng  yếu  như 

nhau. Có phước đức nhưng không trí huệ ví như sanh làm đứa con khờ 

khạo  trong  gia  đình  giàu  có.  Tuy  có  mọi  thứ  tốt  lành  để  hưởng  thụ, 

nhưng cái gì cũng không biết; có phước không huệ như thế chỉ gọi là Si 

Phước.  Có  trí  huệ  nhưng  vô  phước  như  chàng  Tú  Tài  trong  gia  đình 

nghèo  khó,  tuy  bụng  đầy  ắp  kinh  luân  văn  chương  nhưng  cuộc  sống 

quẫn bách. Có trí huệ mà vô phước như thế chỉ có thể gọi là Cuồng Huệ; 

cũng chẳng phải là lý tưởng. Bởi thế, cầu có được đứa con trai phải cầu 

đứa phước huệ song toàn, chẳng cầu đứa con si phước hay cuồng huệ. 

Đấy chính là ý nghĩa thực sự của việc cầu con được con. Bây giờ tôi kể 

một câu chuyện thật như sau: 

Trong quá khứ, tại Trung Quốc có một vị cư sĩ học Phật tại gia, 

tên là Đàm Hiến Khanh, nhà rất giàu có, có cả vợ lẫn thiếp, nhưng đến 

năm mươi tuổi vẫn chưa có con. Chỉ vì tài sản rất nhiều, tất nhiên mấy 

đứa cháu tranh nhau làm con thừa tự, mong hưởng tài sản của ông ta nên 

không ngừng tranh chấp với nhau. Đàm Hiến Khanh nghe những chuyện 

ấy, cảm thấy buồn bực vô cùng, thấy mình còn sống đây mà chúng nó đã 

tranh đoạt tài sản. Họ Đàm là người tín phụng đức Quán Âm, nghĩ Quán 

Âm đại từ đại bi, bèn phát tâm bỏ ra năm ngàn đồng làm lễ Đại Bi Sám 

 Chánh Thích Kinh Văn

 101

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Đàn,  chân  thành  lễ  Đại  Bi  Sám  Pháp  bốn  mươi  chín  ngày.  Chẳng  lâu 

sau,  người  thiếp  hoài  thai,  đến  kỳ  sanh  hạ  một  bé  trai  trắng  trẻo,  mi 

thanh mục tú, thông mẫn, linh lợi. Bà vợ thấy lễ niệm Quán Âm quả thật 

có cảm ứng, cũng phát tâm bỏ ra một ngàn đồng dựng Bạch Y Các để 

thờ Quán Âm Đại Sĩ, chuyên dốc lòng thành lễ bái cúng dường, về sau 

cũng sanh được một đứa con trai phước đức, trí huệ. Từ đó, nhân đinh 

nhà họ Đàm rất vượng, chứng tỏ lễ bái cúng dường Quán Âm Bồ Tát có 

thể  khiến  cho  chúng  ta  sanh  hạ  những  đứa  con  xinh  đẹp,  hiền  lương; 

kính xin quý vị hãy tin tưởng sâu đậm đừng ngờ vực! 

Chẳng riêng gì cầu con trai được con trai, nếu có nữ nhân  “thiết 

 dục cầu nữ, tiện sanh đoan chánh hữu tướng chi nữ” (ví muốn cầu con 

gái, liền sanh con gái đoan chánh hữu tướng). Ý nói: Trong thế gian này, 

nếu có nữ nhân nào cầu đảo Quán Thế Âm Bồ Tát, hy vọng sanh được 

một mụn con gái, Bồ Tát cũng cho được thỏa nguyện. Bốn chữ  “đoan 

 chánh  hữu  tướng”   ở  đây  vô  cùng  trọng  yếu.  Bởi  lẽ,  làm  thân  con  gái 

trong thế gian, so với nam giới thì vấn đề thân tướng đoan chánh trang 

nghiêm càng được đặt nặng hơn, tuyệt đối chẳng thể có tướng gì khuyết 

hãm. Thế gian thường nói  “ngũ quan đoan chánh” , nhà Phật gọi là  “sáu

 căn đầy đủ” , đều hàm ý thân tướng đoan nghiêm. 

Người  sống trong  thế  gian bất luận nam  hay  nữ,  chẳng  ai  mong 

tướng mạo mình xấu xí, khó coi cả; ai nấy đều mong mỏi mình sanh ra 

được  tướng  mạo  đoan  chánh,  dễ  nhìn.  Như  vậy,  “đoan  chánh  hữu 

 tướng”   nghĩa  là  người  con  gái  đó  phẩm  hạnh  đoan  chánh,  hành  vi  lại 

càng trang trọng. Nếu tướng mạo đoan nghiêm nhưng hành vi cẩu thả, 

chắc chắn chẳng phải là lý tưởng rồi. Nếu như một người con gái tướng 

mạo  đoan  trang,  hành  vi  chẳng  cẩu  thả, chẳng  những lòng  cha  mẹ  vui 

thích, người khác trông thấy cũng vui thích. Cứ theo hiện thực thế gian 

mà  nói,  có  thể  thấy  rõ  là:  Nếu  một  đứa  bé  gái  chừng  hai  ba  tuổi,  nếu 

càng lớn càng dễ nhìn, ai cũng thích chơi đùa với nó; còn như nó vừa 

xấu vừa bẩn, chẳng có ai thích nó cả. Bởi thế, đoan chánh hữu tướng là 

một điều kiện chẳng thể thiếu đối với nữ nhân vậy. 

Nhà  Phật  nói  đoan  chánh  hữu  tướng  là  Quả,  có  Quả  ắt  phải  có 

Nhân, chẳng thể không Nhân mà có Quả được. Vì đâu người con gái ấy 

được  đoan  chánh  hữu  tướng?  Vì  cô  ta   “túc  thực  đức  bổn”   (trồng  gốc 

lành trong đời trước). Chữ  “túc” (宿) chỉ đời sống quá khứ. Trong đời 

quá  khứ  làm  một  con  người  tích  cực,  đức  hạnh  cao  siêu,  phẩm  cách 

thanh cao, lại làm những chuyện công đức thiện căn lợi ích nhân quần xã 

hội, nên mới cảm được quả báo đoan chánh hữu tướng. Có được quả báo  

 Chánh Thích Kinh Văn

 102

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

như thế, đương nhiên được  “mọi người ái kính” . 

Hai chữ  “ái kính”  cũng mang ý nghĩa rất trọng yếu. Một phụ nữ 

sống trong thế gian được  mọi người  kính  yêu, thật là  tối lý  tưởng,  mà 

cũng là một người “hiền huệ trang thục ”  (hiền lương, thông minh, đoan 

trang, trinh thục). Nói thật ra, một người con gái chỉ được người ta yêu 

chứ không kính, tất nhiên rất hạ tiện; trái lại, chỉ được người ta kính chứ 

không yêu, tức là  “kính nhi viễn chi” , sẽ dần dần trở thành một người cô 

độc, tự nhiên cũng chẳng phải là lý tưởng gì. Lý tưởng nhất là một mặt 

được người khác yêu mến, lại còn được người ta tôn kính. Trong lòng 

yêu lại có mấy phần kính nể, sẽ chẳng bị người khác tùy tiện coi thường, 

lại chẳng khiến người khác dễ khởi vọng niệm. Nếu một cá nhân được 

người  khác  kính  yêu,  tất  nhiên  cũng  chiếm  được  hảo  cảm  của  người 

khác; bởi thế ở đây đặc biệt dùng hai chữ  “ái kính”  để biểu thị người 

con gái tài đức song toàn. 

Cầu con trai được con trai phước đức - trí huệ, cầu con gái được 

con gái đoan chánh - hữu tướng, phải biết đó là nói tương đối. Trên thực 

tế, nam nhân chẳng những cần có phước đức, trí huệ, mà cũng cần phải 

đoan chánh hữu tướng. Không riêng gì nữ nhân cầu tướng mạo mỹ mãn, 

ngay cả nam nhân cũng mong mỏi. Chẳng có nam tử nào trong thế gian 

mong mình xấu xí, thô lậu cả, bởi lẽ, yêu cái đẹp là thiên tánh của con 

người.  Cũng  thế,  nếu  con  gái  đoan  chánh  hữu  tướng,  nhưng  không  có 

phước  đức,  trí  huệ  thì  đời  người  cũng  chẳng  mỹ  mãn.  Như  ngạn  ngữ 

Trung  Quốc  thường  nói :  “Hồng nhan  đa  bạc  mệnh”   (gái  đẹp  số  phận 

thường  hẩm  hiu),  chính  là  nói  về  hạng  người  đoan  chánh  hữu  tướng 

nhưng không phước đức, trí huệ; bởi vậy, đàn bà cũng cần phải có phước 

đức, trí huệ. 

Bất quá, nếu phân biệt thì nam nhân đặt nặng phước huệ, nữ nhân 

coi trọng tướng hảo. Chứ thật ra phải nói là: Cầu con trai được con trai 

phước đức, trí huệ, đoan chánh, hữu tướng; cầu con gái liền sanh con gái 

đoan  chánh,  hữu  tướng,  phước  đức,  trí  huệ.  Kinh  Diệu  Huệ  Đồng  Nữ 

nói:  “Thân tướng đoan nghiêm”  ngụ ý đoan chánh hữu tướng;  “phú quý

 tôn thân”  ngụ ý phước đức, trí huệ. Có thể nói: Làm thân người, phước 

đức và tướng mạo đều trọng yếu như nhau. 

Nhắc đến chuyện cầu con trai, con gái, bây giờ tôi cũng kể một 

chuyện thật để thuyết minh như sau: 

Trong quá khứ, ở Trung Quốc có một người tên là Hoa Đôn, kết 

hôn đã gần hai mươi năm, người vợ từ đầu đến cuối vẫn không sanh nở 

gì, vợ chồng chẳng tránh khỏi đôi phần lo lắng; nhưng bọn họ đều tin 

 Chánh Thích Kinh Văn

 103

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Phật, nhất là đối với Quán Âm Bồ Tát càng tin kính, ngưỡng mộ cao độ. 

Bởi  thế,  họ  khẩn  thiết  cầu  đảo  Quán  Âm  Bồ  Tát,  lại  kiền  thành  cung 

kính lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát. Chính nhờ họ khẩn thiết chí thành, quả 

nhiên được Bồ Tát cảm ứng. Ước chừng một tuần lễ sau, người vợ mộng 

thấy Quán Âm Bồ Tát bảo: 

- Ta thấy các ngươi kiền thành cầu khẩn ta, chẳng nỡ để các ngươi 

thất vọng. Bởi vậy, ta đặc biệt ban cho các ngươi một trai, một gái, hy 

vọng các ngươi an tâm, đừng lo đến chuyện này nữa! 

Sau  khi  người  vợ  nằm  mộng  chẳng  bao  lâu,  quả  nhiên  năm  sau 

sanh  một  bé  trai,  năm  kế  đó  lại  sanh  một  đứa  con  gái.  Do  điều  này, 

chứng tỏ chỉ cần thành tâm, thành ý cầu nguyện cùng Quán Thế Âm Bồ 

Tát, Bồ Tát không nguyện nào chẳng thỏa  mãn, khiến cho chúng sanh 

tâm nguyện toại ý. Chúng ta phải tin tưởng sự thật này, bởi lẽ đó là điều 

chính miệng đức Phật đã nói trong pháp hội Pháp Hoa, tuyệt đối chẳng 

dối người. 

Cầu con trai được con trai, cầu con gái được con gái giảng về mặt 

sự thật, cố nhiên là như thế, nay cũng nên luận theo mặt đạo lý. Phải biết 

rằng nam được nói ở đây tượng trưng cho Trí Huệ, nữ tượng trưng cho 

Thiền Định hoặc Từ Bi. Tôi sẽ phân biệt đại lược như sau: 

Nam  đại  biểu  cho  Trí  Huệ  vì  nếu  nhìn  từ  hiện  thực  thế  gian  sẽ 

thấy rõ: Sức quyết định, chọn lựa của nam tử đối với mọi sự đúng là trội 

hơn nữ nhân. Nếu như có việc gì đó phát sanh, nữ giới thường có biểu 

hiện lo lắng, mềm yếu, không dám quyết đoán, chẳng biết nên cư xử như 

thế nào, nhưng nam giới thường phán đoán ngay, thấy nên làm như thế 

nào bèn lập tức làm như thế đó, chứng tỏ trí huệ của nữ giới yếu hơn. 

Nhưng xét theo mặt hành vi hoạt động, ta lại thấy rõ nữ giới tánh tình 

nhàn tịnh hơn, bất luận gặp phải hoàn cảnh nào cũng đều biểu lộ tánh 

cách khoan hòa hơn nam; bởi vậy người đời hay nói:  “Nam hiếu động, 

 nữ hiếu tịnh” . Nhất là vào thời cổ, thường dùng mấy chữ  “u nhàn trinh

 tịnh”  để hình dung mỹ đức của nữ giới. Bởi vậy, riêng lấy nữ giới tượng 

trưng Thiền Định. Do đó, trong Phật pháp, nói  “cầu nam, cầu nữ”  chính

là cầu Trí Huệ của nam, cầu Thiền Định của nữ. Dựa trên kinh Phật có 

thể hiểu rõ điều này. 

Như người sống trong cõi trời Dục Giới, do tâm tán loạn đặc biệt  

nặng nề, chỉ có trí huệ bình phàm, thiếu hẳn Thiền Định như pháp, bởi 

thế trí huệ mà họ có được đó chỉ là Cuồng Huệ; nếu nói là nam thì đó là 

Cuồng Nam. Đến cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng thuộc Vô Sắc Giới, 

chỉ có Định tâm vi tế, nhưng do tâm lực bạc nhược thái quá, nên chỉ có 

 Chánh Thích Kinh Văn

 104

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Định thiếu Huệ. Có Định không Huệ chỉ có thể gọi là Khô Định; nếu gọi 

là nữ thì chỉ là Si Nữ. Còn như cõi trời Tứ Thiền thuộc Sắc Giới và ba 

tầng trời trước của Vô Sắc Giới, tuy nói là có Định có Huệ, Định Huệ 

đầy đủ, nhưng Định Nữ ấy chẳng thể sanh ra Vô Lậu Huệ Nam, chẳng 

thể giải quyết các thứ phiền não, nên Định Huệ hữu lậu ấy chỉ có thể gọi 

là Si Nam Thạch Nữ11, vẫn chẳng mỹ mãn, chẳng phải là pháp môn nam 

nữ mà hành giả Phật pháp đáng nên cầu mong vậy. 

Còn như trí huệ của bậc thánh giả Nhị Thừa xuất thế, nhân vì có 

thể siêu sanh thoát tử, nên gọi là Vô Lậu Định Huệ. Nhưng Huệ Nam đó 

chỉ có thể đoạn được Kiến Tư phiền não, chẳng thể đoạn nổi Căn Bản 

Vô Minh, Định Nữ tuy sanh Vô Lậu, nhưng chẳng thể nhập Trung Đạo. 

Bởi thế chúng ta phải cầu Trung Đạo Trí Huệ Nam, Trung Đạo Phước 

Đức Nữ, chẳng chấp vào Không - Hữu. Huệ chính là Định thì gọi là con 

trai trí huệ có phước đức, Định chính là Huệ thì gọi là con gái có phước 

hữu huệ. Huệ là trí đức trang nghiêm, Định là phước đức trang nghiêm. 

Đạt đến địa vị Phật là Phước lẫn Huệ cùng đủ nên gọi là Lưỡng 

Túc Tôn. Thân sắc vàng và tướng hảo quang minh không gì sánh bằng 

chính là phước trọn đủ; tứ biện tài, tám âm thanh, xét căn cơ [của chúng 

sanh] mà ban bố giáo pháp, chính là Huệ đầy đủ. Bởi chúng ta không có 

phước huệ Trung Đạo trang nghiêm nên phải làm chúng sanh lưu nhập 

sanh  tử.  Ngạn  ngữ  có  câu:   “Nhân  yếu  y  trang,  Phật  yếu  kim  trang” 

(người đẹp bởi  áo,  Phật đẹp  vì  thếp  vàng);  trang  nghiêm  cực  kỳ  trọng 

yếu. Bởi thế cần phải cầu Phước, cầu Huệ, lại còn phải Phước Huệ Song 

Tu. Tự tánh là cái được trang nghiêm (sở trang nghiêm), phước huệ là 

chủ thể trang nghiêm [tự tánh] (năng trang nghiêm), Năng - Sở bất nhị 

thì gọi là  “diệu nam diệu nữ cụ túc trang nghiêm” . Điều này cho thấy 

chuyện cầu con trai con gái được nói trong phẩm này chẳng nên hiểu là 

chuyện cầu con trai con gái thông tục của thế gian, mà phải hiểu là cầu 

con trai Trí Huệ, cầu con gái Thiền Định. 

Lại còn có thể hiểu như thế này: Nam biểu thị Trí Huệ, nữ biểu thị 

Từ Bi. Nhìn trên phương diện tánh khí nam nữ bình thường, nữ giới tánh 

tình ôn hòa, tâm cảm thông rất lớn, biểu hiện lớn nhất là tình mẹ càng 

vượt trội nam giới, vì thế phụ nữ tượng trưng cho Từ Bi. Như vậy, cầu 

con trai là cầu Trí Huệ, cầu con gái là học Từ Bi. Chỉ có Bi - Trí song 

vận như thế mới hòng đạt được Bi - Trí trọn đủ. Có đầy đủ cả Bi lẫn Trí 

mới tương ứng với Bi - Trí của Quán Âm Bồ Tát, đương nhiên mới được 

11 Người đàn bà không thể sanh con đẻ cái gọi là Thạch Nữ. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 105

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

oai lực của Bồ Tát gia hộ, mới khiến cho Từ Bi - Trí Huệ của mình ngày 

càng tăng trưởng, Bi - Trí đã tốt, Định - Huệ càng hay, đấy đều là những 

điều hành giả nhà Phật đáng nên cầu. Bởi thế, người tu hành có cầu con 

trai, con gái như thế thì chẳng qua là cầu con trai Trí Huệ và con gái Từ 

Bi - Thiền Định đó thôi. 

1.1.2.2.3.2. Tổng kết thần lực  

 Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát hữu như thị lực. 

無盡意。觀世音菩薩有如是力。

 (Này Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có sức như thế). 

Nói đến đây, đức Phật lại gọi Vô Tận ý bảo: “Quán Thế Âm Bồ 

Tát có sức oai đức thần thông vĩ đại như thế khiến cho cầu con trai được 

con trai, cầu con gái được con gái, chẳng để chúng sanh thất vọng mảy 

may nào!” 

1.1.2.2.4. Năng đắc đa phước  (Được nhiều phước) 

1.1.2.2.4.1. Khuyến trì giảo lượng  (So sánh [công đức], khuyên nên trì niệm)  

 Nhược hữu chúng sanh cung kính lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát, 

 phước bất đường quyên. Thị cố chúng sanh giai ưng thọ trì Quán Thế 

 Âm Bồ Tát danh hiệu. 

若有眾生恭敬禮拜觀世音菩薩。福不唐捐。是故眾生

。皆應受持觀世音菩薩名號。

 (Nếu có chúng sanh cung kính, lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát, phước 

 chẳng  luống  uổng.  Vì  thế  chúng  sanh  đều  nên  thọ trì  danh  hiệu  Quán 

 Thế Âm Bồ Tát). 

Tiếp theo là phần kinh văn nói [trì danh hiệu Quán Âm] sẽ được 

nhiều phước. Trước hết là khuyên trì danh hiệu Bồ Tát và so sánh công 

đức nhiều ít. Phật nói  “nếu có chúng sanh”  phát tâm  “cung kính lễ bái 

 Quán Thế Âm Bồ Tát” , kẻ ấy sẽ được phước đức, quyết định chẳng bị 

luống uổng. Đường (唐) là uổng phí, Quyên (捐) là vứt bỏ.  “Bất đường 

 quyên”   nghĩa  là  chẳng  nhọc  nhằn  uổng  công  vô  ích.  Vì  thế,  chúng  ta 

cung kính lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát, đừng nghĩ là chẳng ích gì cho 

mình cả, thật ra, cung kính có phước đức của cung kính, lễ bái có phước  

 Chánh Thích Kinh Văn

 106

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

đức của lễ bái, tuyệt đối chẳng uổng phí, lãng phí thời gian. 

Có người vì hằng ngày lễ bái Quán Thế Âm, xưng niệm Quán Thế 

Âm, nhưng trọn chẳng được Bồ Tát cảm ứng gì, bèn nghĩ lễ niệm Quán 

Âm vô ích, đã chẳng phát sanh Trí Huệ, lại còn chẳng tăng trưởng Từ 

Bi, càng chẳng đắc Thiền Định, nào biết nghĩ như vậy là lầm. Bởi thế, ở 

đây đức Phật đặc biệt nhắc nhở chúng ta: Nếu quả thật chân chánh xưng 

niệm, cung kính lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát thì tuyệt đối chẳng luống 

uổng. Đã như thế thì  “thị cố chúng sanh, giai ưng thọ trì Quán Thế Âm 

 Bồ Tát danh hiệu” (vì vậy, chúng sanh đều nên thọ trì danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát). Thọ (受) là lãnh thọ, chủ yếu là do Tín lực duy trì; Trì 

(持) là Ức Trì (nhớ, giữ), chủ yếu là nhờ Niệm lực ghi nhớ. Lãnh thọ nơi 

tâm, chấp trì chẳng quên, thì gọi là Thọ Trì. Bởi thế thọ trì danh hiệu Bồ 

Tát là điều mỗi một cá nhân phải tuân thủ, nhớ kỹ. 

Bây giờ tôi nêu chuyện của một vị đại đức được cảm ứng trong 

Cao Tăng Truyện để chứng minh:

Vào  đời  Tấn  ở  Trung  Quốc,  tại  Trung  Sơn,  có vị  tăng  tên  Bạch 

Pháp  Kiều.  Lúc niên  thiếu,  Sư  rất thích tụng kinh, nhưng  không  rõ  do 

nguyên nhân gì, thanh âm cứ bị vướng tắc không thông suốt. Pháp Kiều 

biết mình nghiệp chướng sâu nặng, bèn kiên định thực hành tuyệt thực, 

lại còn khẩn thiết chí thành sám hối. Trong bảy ngày bảy đêm kiền thành 

hướng về Quán Âm Bồ Tát lễ bái cầu nguyện, mong Bồ Tát gia bị khiến 

cho tiếng tụng kinh của mình thông suốt không trở ngại. Những pháp sư 

khác thấy Ngài chẳng ăn, chẳng ngủ, khổ nhọc tu hành, có hại cho thân 

thể nên khuyên Ngài bất tất phải hành xác như thế, nhưng Ngài vẫn cứ 

hành như vậy, chẳng đổi thay ý niệm ban đầu chút nào. 

Đúng là người có tâm thành, Phật, Bồ Tát liền có cảm ứng. Bởi 

thế, đến ngày thứ bảy, cảm thấy trong họng tự nhiên nhẹ nhàng, biết là 

Bồ Tát cảm ứng, liền dùng nước súc miệng, đến khi tụng kinh lần nữa, 

tiếng  vang  hơn  ba  dặm.  Người  xa  gần  nghe  thấy  đều  cảm  thấy  rất  lạ 

lùng,  người  lẫn  vật  đều  đến  nghe  Ngài  tụng  kinh.  Cho  đến  năm  chín 

mươi tuổi, thanh âm chẳng biến cải; cho thấy cung kính, lễ bái Quán Thế 

Âm Bồ Tát có cảm ứng, chẳng uổng phí công lao vậy. 

 Vô Tận Ý! Nhược hữu nhân thọ trì lục thập nhị ức Hằng hà sa  

 Bồ Tát danh tự, phục tận hình cúng dường ẩm thực, y phục, ngọa cụ, 

 y dược. Ư nhữ ý vân hà? Thị thiện nam tử, thiện nữ nhân công đức đa 

 phủ? 

 Vô Tận Ý ngôn: 

 Chánh Thích Kinh Văn

 107

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 - Thậm đa! Thế Tôn! 

 Phật ngôn: 

 -  Nhược  phục  hữu  nhân  thọ  trì  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  danh 

 hiệu, nãi chí nhất thời lễ bái cúng dường, thị nhị nhân phước, chánh 

 đẳng vô dị. Ư bách thiên vạn ức kiếp bất khả cùng tận. 

無盡意。若有人受持六十二億恒河沙菩薩名字。復盡

形供養飲食、衣服、臥具、醫藥。於汝意云何。是善男子

善女人。功德多不。無盡意言。甚多﹐世尊。佛言。若復

有人。受持觀世音菩薩名號。乃至一時禮拜供養。是二人

福。正等無異。於百千萬億劫。不可窮盡。

 (Này Vô Tận Ý! Nếu có người thọ trì danh hiệu của sáu mươi hai 

 ức Hằng hà sa Bồ Tát, lại còn suốt đời cúng dường thức ăn, y phục, đồ 

 nằm,  thuốc  men,  ý  ông nghĩ  thế  nào? Thiện nam  tử,  thiện  nữ  nhân ấy 

 công đức có nhiều chăng?) 

 Vô Tận Ý đáp: 

 - Bạch Thế Tôn! Rất nhiều! 

 Phật dạy: 

 - Nếu lại có người thọ trì danh hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, tối  

 thiểu là lễ bái cúng dường trong chốc lát, thì phước của hai người này  

 giống hệt như nhau, trong trăm ngàn vạn ức kiếp chẳng thể cùng tận). 

Phần trên là khuyên nên trì niệm, còn phần này là so lường công 

đức. Chúng ta thường ngày trì niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, rốt cuộc có 

công đức như thế nào? Đạt được công đức lớn hay nhỏ, chẳng có biện 

pháp gì biết được, chỉ từ sự so sánh ở đây mới hòng biết được. Tức là 

nếu so sánh công đức do thọ trì danh hiệu các Bồ Tát khác và công đức 

thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, ngay lập tức sẽ biết to nhỏ như 

thế nào. 

Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  “Nếu quả thật có người nào đó phát 

 tâm thọ trì danh hiệu của sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát” : Hằng hà 

(Ganges) là một con sông lớn ở Ấn Độ, dài đến mấy ngàn dặm, rộng đến 

bốn  mươi  dặm,  nhưng  nước  rất  cạn.  Cát  trong  sông  Hằng  rất  mịn 

nhuyễn, kinh Phật mỗi khi nói đến số nhiều thường lấy cát sông Hằng 

làm ví dụ. Nếu dùng tay bốc lấy một nắm cát, số hạt cát ấy đã nhiều đến 

nỗi chẳng thể đếm nổi số. Một con sông có bao nhiêu cát càng khó hình 

dung hơn nữa. Mỗi một hạt cát ví như danh hiệu một vị Bồ Tát, danh 

 Chánh Thích Kinh Văn

 108

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

hiệu  Bồ  Tát  tượng  trưng  bởi  số  cát  trong  một  con  sông  Hằng  đương 

nhiên đã rất nhiều; nhưng ở đây nào phải nói số cát của hai ba con sông 

Hằng thôi đâu mà là cát của sáu mươi hai ức con sông Hằng! Số Bồ Tát 

được hình dung bởi những hạt cát trong các con sông Hằng như thế có 

thể nói là nhiều vô lượng vô biên. Chúng sanh thọ trì danh hiệu của các 

vị Bồ Tát nhiều như cát của sáu mươi hai ức sông Hằng, chẳng cần phải 

nói nữa, trì danh rất nhiều, phước điền cũng rất nhiều. 

Không chỉ thọ trì xưng niệm danh hiệu đâu nhé,  “phục tận hình 

 cúng dường ẩm thực, y phục, ngọa cụ, y dược” (lại còn suốt đời cúng 

dường thức ăn, y phục, ngọa cụ, thuốc men), những thứ này gọi là “tứ sự 

cúng dường”. Lúc Phật tại thế, tín đồ cúng dường chẳng ngoài Tứ Sự. 

Có bệnh bèn cúng dường thuốc, bình thường thì cúng dường thức ăn, y 

phục, ngọa cụ. Bởi lẽ bốn thứ này đều là những thứ cần thiết để nhân 

loại  sinh  tồn;  Phật,  Bồ  Tát  và  thánh  giả  La  Hán  cũng  chẳng  ngoại  lệ. 

Nhưng cúng dường như vậy phải đâu chỉ một hai ngày, nào phải một hai 

năm, mà là suốt đời cứ cúng dường như thế. Như năm hai mươi tuổi phát 

tâm cúng dường, sống đến tám mươi tuổi mới chết thì cúng dường suốt 

sáu  mươi  năm.  Nói  chung,  trọn  khoảng thời  gian  mình  sống được đều 

cúng dường tứ sự như thế. 

- Thọ trì danh hiệu nhiều như thế là thọ trì rất nhiều, là đại công 

đức thứ nhất. 

- Sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát là phước điền nhiều, là đại 

công đức thứ hai. 

- Tứ sự cúng dường là cúng dường nhiều, là đại công đức thứ ba. 

- Trọn tuổi thọ phát tâm cúng dường là thời gian nhiều, là đại công 

đức thứ tư. 

Do đó, Phật lại hỏi Vô Tận Ý Bồ Tát:  “Ư nhữ ý vân hà? Thị thiện 

 nam  tử,  thiện  nữ  nhân  công  đức  đa  phủ?” (Ý  ông  nghĩ  như  thế  nào? 

Thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy công đức có nhiều chăng?) Nói đơn giản, 

nghĩa là người ấy có được nhiều công đức hay chăng? Vô Tận Ý Bồ Tát 

thành thật đáp:  “Thậm đa! Thế Tôn!” (Thưa Thế Tôn rất nhiều). Người 

ấy  đạt  được  rất  nhiều  công đức,  chẳng  riêng  gì  Bồ  Tát  Vô  Tận  Ý  đáp 

như thế, nếu hỏi bất cứ ai cũng sẽ đều dị khẩu đồng thanh đáp: “Bạch 

Thế Tôn! Thiện nam tử, thiện nữ nhân như thế đạt được công đức thật là  

rất nhiều, chúng con chẳng thể nói được nổi”. 

Sau khi đức Phật nghe Vô Tận Ý Bồ Tát đáp xong, Ngài lại bảo 

tiếp cùng Vô Tận Ý Bồ Tát rằng: Kẻ đó công đức cố nhiên rất là nhiều, 

 “nhược phục hữu nhân thọ trì Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, nãi chí 

 Chánh Thích Kinh Văn

 109

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 nhất thời lễ bái cúng dường” (nhưng nếu lại có người thọ trì danh hiệu 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  thậm  chí  lễ bái,  cúng  dường  một  lúc)  thì  so  ra 

người ấy đạt được công đức như thế nào? Nếu đối chiếu với người ở trên 

thì:

- Chỉ trì một mình danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng trì danh 

hiệu các Bồ Tát nhiều như cát trong sáu mươi hai ức sông Hằng, rõ ràng 

là trì danh ít. 

- Niệm một thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng niệm Hằng 

hà sa số danh hiệu Bồ Tát, tức là phước điền ít. 

- Xét về thời gian thì chỉ là lễ bái, cúng dường một lát, chẳng hề 

dài lâu đến hết tuổi thọ, so ra thời gian cũng ít. 

- Đã là lễ bái, cúng dường trong một lúc, thì tứ sự dùng để cúng 

dường đương nhiên cũng chẳng thể rất nhiều. Đó là cúng dường ít. 

So  sánh  một  nhiều một  ít  như  thế,  nếu dùng  con  mắt  thế tục  để 

luận, ắt sẽ cho công đức của người trước lớn, công đức của người sau ít, 

thậm chí chẳng thể đem so sánh với nhau được. Nhưng Phật chẳng hề có 

cái  nhìn  như  thế,  Ngài  dạy  chúng  ta:   “Phước  đức  hai  người  đạt  được 

 chính là bình đẳng chẳng có sai khác gì, phước đức của người này lẫn 

 kẻ kia đều là trong trăm ngàn vạn ức kiếp chẳng thể cùng tận” . 

Ở đây ắt sẽ có người vặn hỏi: Vì sao lại có hiện tượng như vậy? 

Dùng thí dụ để nói: Như một viên Ma-ni bảo châu giá trị vượt hẳn 

ngàn vạn vạn lần các thứ báu khác trong biển cả. Niệm Quán Thế Âm 

Bồ Tát như Ma Ni bảo châu, niệm sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát 

như  các  chất  báu  khác  trong  biển,  bởi  thế  phước  đức  có  lớn  -  nhỏ  sai 

khác. 

Lại như một lượng vàng ròng giá trị hơn ngàn cân lúa; niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát giống như vàng ròng, niệm sáu mươi hai ức Hằng hà sa 

Bồ Tát giống như lúa, bởi thế, phước đức có lớn nhỏ sai khác. 

Lại như kinh nói:  “Bố thí ngàn vạn người ác, chẳng bằng bố thí 

 một người thiện. Cúng dường ngàn vị phàm phu Tăng, không bằng cúng 

 dường  một  La  Hán.  Cúng  dường  ngàn  vị  La  Hán  không  bằng  cúng 

 dường  một  vị  Bồ  Tát” .  Vì  sao  vậy?  Ác  nhân  chẳng  bằng  thiện  nhân, 

phàm phu Tăng vẫn chưa liễu thoát sanh tử, La Hán lại chỉ cầu tự độ chứ 

chẳng độ sanh; bởi thế phước đức có lớn - nhỏ sai khác. 

Người đời đa phần đều có quan niệm như thế này: Cứ nghĩ càng 

niệm  nhiều  càng  tốt,  đâu  biết  ý  niệm  quá  nhiều  thì  vọng  tưởng  cũng 

nhiều; luận trên phương diện công phu vẫn chưa phải là lý tưởng. Bất 

luận làm như thế nào, đều phải chuyên nhất, nhất quyết chẳng được tham 

 Chánh Thích Kinh Văn

 110

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

nhiều. Nhưng chúng ta thường nghe thấy hoặc trông thấy rất nhiều người 

học Phật có lúc nghĩ muốn niệm bộ kinh này, có lúc toan niệm bộ kinh 

khác, có lúc vui thích bái sám, có lúc lại nẩy sanh hứng thú niệm chú, 

thật là lung tung chẳng biết đường đâu mà lần. Làm như vậy chẳng phải 

là không có công đức, nhưng có lúc đến nỗi loạn tâm bất định, lại hóa 

thành chướng ngại cho việc tu hành. 

Bởi thế, chẳng bằng chí thành khẩn thiết chuyên nhất bất nhị, hoặc 

tụng niệm phẩm Phổ Môn, hoặc trì thánh hiệu Quán Âm, so ra được ích 

lợi nhiều hơn. Huống nữa, nhất tâm vô nhị dụng, ngay khi đó khắp cả 

pháp giới danh hiệu của sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát không danh 

hiệu nào chẳng bao gồm trong đó. Bởi thế, chuyên niệm là thỏa đáng tốt 

lành nhất. 

Phải biết rằng: Nói nhiều hay ít đó vốn là nói một cách tương đối, 

cũng  chỉ  là  so  sánh,  chứ  trong  Thật  Tướng  các  pháp,  hết  thảy  đều  là 

tuyệt đối, hoàn toàn bình đẳng, về căn bản chẳng có sai biệt nhiều ít gì. 

Bởi thế, trong kinh Hoa Nghiêm thường hay nói đến lý viên dung  “một 

 tức là nhiều, nhiều tức là một” . Do vậy, chúng ta cũng có thể nói niệm 

một vị Quán Thế Âm Bồ Tát cũng chính là niệm sáu mươi hai ức Hằng 

hà sa Bồ Tát, mà sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát đó cũng có thể nói 

chỉ là hóa thân của một vị Quán Thế Âm Bồ Tát. Đã là như vậy thì lễ 

bái, cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát và lễ bái cúng dường sáu mươi 

hai ức Hằng hà sa Bồ Tát công đức hoàn toàn bằng nhau, đương nhiên 

chẳng  có  điểm  nào  đáng  làm  chúng  ta  kinh  dị  cả,  cũng  như  chẳng  có 

điểm nào đáng làm chúng ta hoài nghi cả! 

Bởi thế, tôi mong mỗi một Phật tử nếu có thể phát tâm thọ trì danh 

hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát thì phải chuyên tâm nhất ý mà trì, tuyệt đối 

chớ có tam tâm lưỡng ý. Nếu tam tâm lưỡng ý, vị này cũng niệm, vị kia 

cũng niệm, kết quả, chẳng những không được Quán Âm Bồ Tát cứu tế, 


mà cũng chẳng được Bồ Tát nào cứu tế cả, thật có thể nói là mất trắng 

đôi đàng! 

1.1.2.2.4.2. Kết hiển đa phước  (Kết lại phần kinh văn nói về nhiều phước)

 Vô Tận Ý! Thọ trì Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, đắc như thị  

 vô lượng vô biên phước đức chi lợi. 

無盡意。受持觀世音菩薩名號。得如是無量無邊福德

之利。

 Chánh Thích Kinh Văn

 111

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 (Này Vô Tận Ý! Thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát được lợi 

 vô lượng vô biên phước đức như thế đó). 

Đây là câu tổng kết phần ý nghĩa thọ trì danh hiệu Quán Âm Bồ 

Tát  được  phước  đức.  Phật  bảo  cùng  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát:  Bất  cứ  chúng 

sanh nào trong thế gian, nếu có thể thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát, người ấy tất nhiên đạt được vô lượng vô biên lợi ích về mặt phước 

đức như trên vừa nói, tuyệt đối chẳng phải là luống uổng. 

Từ  phần  mở  đầu  phẩm  này  đến  đây  là  phần  Vấn  Đáp  Nguyên 

Nhân Có Được Danh Hiệu, đã giảng xong. Từ cuộc vấn đáp này, chúng 

ta  chẳng  những  hiểu  nguyên  do  vì  sao  Quán  Thế  Âm  có  danh  hiệu  là 

Quán Thế Âm, mà còn biết những sự việc cứu khổ cứu nạn và thỏa mãn 

nguyện cầu của Quán Âm Bồ Tát đối với chúng sanh, bởi thế càng phải 

nên tín phụng Bồ Tát. 

1.2. Vấn đáp du hóa phương tiện  (Hỏi đáp về phương tiện du hóa) 

1.2.1. Đương cơ tấn vấn du hóa  (Đương cơ thỉnh hỏi về sự du hóa)  

 Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật ngôn: 

 - Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát vân hà du thử Sa Bà thế giới? 

 Vân hà nhi vị chúng sanh thuyết pháp? Phương tiện chi lực kỳ sự vân 

 hà? 

無盡意菩薩白佛言。世尊。觀世音菩薩。云何游此娑

婆世界。云何而為眾生說法。方便之力。其事云何。 

 (Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật rằng: 

 - Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm du hóa trong thế giới Sa Bà này 

 như thế nào? Vì chúng sanh thuyết pháp như thế nào? Những sự thuộc 

 sức phương tiện như thế nào?)  

Đây là đoạn lớn thứ hai của phần Trường Hàng, gọi là phần Vấn 

Đáp Phương Tiện Du Hóa. Trước hết, vị đương cơ nêu lời thỉnh vấn, tiếp 

đó, Như Lai sẽ dạy rõ các sự cảm ứng. 

Lời thỉnh vấn của vị đương cơ gồm ba vấn đề, như Vô Tận Ý Bồ 

Tát bẩm bạch cùng đức Thế Tôn: 

 “Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát: 

 1) Du hóa trong thế giới Sa Bà này như thế nào? 

 2) Vì chúng sanh diễn thuyết diệu pháp như thế nào? 

 Chánh Thích Kinh Văn

 112

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 3) Những sự thuộc sức phương tiện như thế nào?” 

Vì sao Quán Thế Âm Bồ Tát gọi là Quán Thế Âm đã được đức 

Phật từ bi vì con giải thích rõ ràng rồi, từ lời Phật giới thiệu, chúng con 

biết  Quán  Âm  Bồ  Tát  là  một  vị  đại  Bồ  Tát  thuộc  thế  giới  Cực  Lạc, 

nhưng giữa thế giới Sa Bà và thế giới Cực Lạc cách nhau mười vạn ức 

cõi Phật, vậy thì Quán Âm Bồ Tát đến thế giới Sa Bà này bằng cách nào, 

tiến hành công tác du hóa ra sao? Đối với vấn đề này, lại xin Phật từ bi 

khai thị cho! 

Sa  Bà  (Sahā-lokadhātu)  là tiếng  Ấn  Độ, tức  là  thế  giới  chúng  ta 

đang sống đây, dịch nghĩa chữ Hán là Kham Nhẫn. Nói theo lập trường 

của  chúng  sanh  thì  chúng  ta sanh tồn trong thế  giới  này,  có  thể  nói  là 

không lúc nào chẳng hãm trong vực sâu đau khổ, bị tầng tầng đau khổ 

bao vây, công kích, nhưng bất luận gặp phải nỗi đau khổ nào bức bách, 

chúng ta đều có thể chịu đựng được. Bởi vậy, Kham Nhẫn có nghĩa là có 

thể chịu đựng được mọi thứ đau khổ của hiện thực thế giới áp đặt trên 

nhục  thân  và  tâm  linh  của  chúng  ta.  Chẳng  những  có  thể  kham  chịu 

thống khổ, lại còn coi thống khổ là khoái lạc, bởi thế chẳng nghĩ ly khai 

thế giới này. 

Đứng  trên  lập  trường  Bồ  Tát  mà  nói:  Bồ  Tát  vốn  có  thể  an  trụ 

trong cõi nước thanh tịnh, hưởng thụ các an lạc tự tại, nhưng vì cứu độ 

thế giới chúng sanh nên đến giáo hóa trong thế giới này. Trong quá trình 

giáo  hóa,  dẫu  gặp  phải  rất  nhiều  oán  ghét,  các  nỗi  khổ  bức  bách,  dẫu 

phải chịu mọi thứ mọi dạng đả kích, dẫu công tác độ sanh gian nan cay 

đắng, Bồ Tát vẫn có thể kham chịu nhọc nhằn và những nỗi khổ não, bởi 

thế gọi là Kham Nhẫn. 

 “Từ thế giới Cực Lạc đến thế giới Sa Bà”  hiển thị thân luân của 

Quán Thế Âm Bồ Tát. Quán Âm từ thế giới Cực Lạc đến du hóa trong 

thế giới Sa Bà này, nếu nhìn bằng con mắt thế tục, đương nhiên là Bồ 

Tát có đến thế giới này. Nhưng nếu nói theo quan điểm nhà Phật, Bồ Tát 

vẫn y nhiên an trụ trong thế giới Cực Lạc, về căn bản là chưa từng di 

động chút nào, tức là như thường nói  “vô lai vô khứ”  (không đến không 

đi). Đạo lý này rất sâu xa, cần phải dùng thí dụ để thuyết minh: 

Quán Âm an trụ trong Cực Lạc giống như vầng trăng rạng ngời 

trên  không  trung,  Quán  Âm  ứng  hóa  trong  thế  giới  Sa  Bà  và  mười 

phương thế giới giống như bóng trăng in nước. Trên trời chỉ có một vầng 

trăng, dẫu trăng chưa từng xuống đến mặt đất, nhưng khắp những chỗ có 

nước  trên  địa  cầu,  liền  có  vầng  trăng  sáng  hiện  bóng,  câu  nói:   “Thiên

 Chánh Thích Kinh Văn

 113

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 giang  hữu  thủy,  thiên  giang  nguyệt”   (Ngàn  dòng  sông  có  nước,  ngàn 

bóng trăng in trên mặt sông) chính là diễn tả ý này. 

Bồ  Tát  tuy  chẳng  lìa  khỏi  thế  giới  Cực  Lạc,  nhưng  bất  cứ  địa 

phương nào hễ có chúng sanh căn cơ chín muồi, Bồ Tát liền hiện thân 

đến  địa phương  đó để  hóa  độ.  Dù  mười  phương  thế giới đều  có  Quán 

Âm Bồ Tát, nhưng Bồ Tát vẫn chầu hầu bên A Di Đà Phật, hỗ trợ A Di 

Đà  Phật  hóa  độ  chúng  sanh,  ấy  là  bất  động  Bổn  Tế  du  hóa  Sa  Bà  và 

mười phương thế giới; đấy là thân luân của Bồ Tát ứng hóa chẳng thể 

nghĩ bàn. 

 “Đến  thế  giới  Sa  Bà  này,  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp”   hiển  thị 

khẩu luân của Quán Thế Âm Bồ Tát. Bồ Tát đã đến thế giới này du hóa, 

đương nhiên phải vì chúng sanh nói các thứ pháp môn. Mọi người đều 

cho rằng Bồ Tát thực sự thuyết pháp, nhưng thật ra Ngài không nói mà 

nói.  Nên  biết  chân  lý  Thật  Tướng  của  các  pháp  là   “ly  ngôn  thuyết 

 tướng” , chẳng thể dùng ngôn ngữ để diễn đạt được nổi, như trong kinh 

Pháp Hoa này có câu:  “Chư  pháp  tịch  diệt  tướng,  bất  khả  dĩ  ngôn 

 tuyên” (Các  pháp  tướng  tịch  diệt,  chẳng  thể  dùng  lời  nói),  cũng  nhằm 

diễn đạt cùng một ý nghĩa. Chỉ vì giáo hóa chúng sanh, nếu chẳng nói 

một câu nào, chúng sanh làm sao thấu hiểu chân lý được? Vì đáp ứng 

nhu  cầu  của  chúng  sanh,  từ  nơi  vô  ngôn  thuyết  bèn  nói  Tiểu,  Đại, 

Quyền, Thật, Thiên, Viên, Đốn Tiệm, các thứ pháp môn bất đồng khiến 

cho chúng sanh do ngôn thuyết bèn khế nhập chân lý Thật Tướng. Tuy 

nói các thứ pháp môn bất đồng, nhưng thật ra chẳng nói gì, vô thuyết mà 

thuyết chính là khẩu luân ứng hóa chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát. 

 “Thuyết pháp dùng các phương tiện bất đồng”  hiển thị ý luân của 

Quán Thế Âm Bồ Tát. Thuyết pháp độ sanh nào phải là chuyện dễ, nhất 

định  phải  có  phương  tiện!  Nếu  chẳng  có  phương  tiện  thiện  xảo  thích 

đáng, thật rất khó tiến hành công tác hóa độ. Phương tiện nói theo ngôn 

ngữ  bây  giờ  thì  có  nghĩa  là  thích  ứng.  Độ  sanh  chẳng  thể  chấp  chặt 

khăng khăng mọi thứ phải giữ nguyên như thế, mà nhất định phải thích 

ứng thời đại, thích ứng hoàn cảnh, thích ứng căn tánh của chúng sanh, 

sau đấy mới tiến hành giáo hóa, mới hòng “sự ít, công nhiều”. 

Do  hoàn  cảnh  thời  đại  bất  đồng,  căn  tánh  chúng  sanh  bất  đồng, 

nếu chẳng vận dụng phương tiện tùy cơ ứng biến, tùy duyên thị hiện, tùy 

cơ  lập  giáo  thì  chúng  sanh  chẳng  dễ  bị  cảm  hóa.  Trong  lúc  quý  vị  độ 

sanh,  cần  phải  xem  xét  tình  hình  thực  tế,  biết  dùng  phương  pháp  nào 

thuận  tiện  nhất  bèn  dùng  phương  pháp  đó  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp 

giáo hóa. Đấy là ý luân ứng hóa chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát vậy. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 114

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Ba thứ thân - khẩu - ý trên cương vị chúng sanh chỉ gọi là Tam 

Nghiệp, bởi lẽ từ hoạt động của ba thứ này tạo tác các thứ nghiệp Hữu 

Lậu  thiện  hay  ác;  nhưng  nếu  đứng  trên  quả  vị  Phật,  Bồ  Tát  thì  gọi  là 

Tam Luân (ba bánh xe), vì các Ngài dùng ba thứ này độ sanh, nghiền nát 

những phiền não trong tâm chúng sanh, khiến chúng sanh lìa khổ được 

vui, siêu phàm nhập thánh. Nhưng trong lúc Phật, Bồ Tát vận dụng ba 

luân này biểu hiện những công dụng vĩ đại, bọn phàm phu chúng ta tâm 

chẳng nghĩ thấu, miệng chẳng bàn xiết được; bởi thế nói là  “tam luân

 bất tư nghị hóa” . 

Quán Âm Bồ Tát dùng các thân phận sai khác du hóa vô lượng vô 

biên thế giới, phần trên tuy đã nói qua chẳng ít, giờ đây vẫn chẳng ngại 

gì chẳng nêu lên những chuyện thật để chứng minh Bồ Tát thực sự rộng 

hóa độ chúng sanh trong thế gian này. 

Trong  quá  khứ,  tại  huyện  Tu  Văn  thuộc  tỉnh  Quý  Châu,  Trung 

Quốc, có động Bạch Sơn, thủy ngân từ trong động chảy ra chẳng ngừng. 

Bởi thế, trong vùng thường có người tụ tập bên sơn động hứng lấy thủy 

ngân đem  bán.  Vì việc  thâu  thập  thủy  ngân kéo dài nhiều  ngày,  để  dễ 

theo đuổi công việc, người ta dựng nhà cửa gần sơn động, thành lập gia 

đình, sinh sống ở đó, vô hình trung tạo thành một tiểu thôn trang cả mấy 

trăm nhà. Khoảng đâu mấy năm, do thủy ngân chảy ra quá nhiều khiến 

cho đất đá trên núi lỏng lẻo, có thể sụp đổ bất cứ lúc nào, nhưng những 

người trong thôn thâu nhặt thủy ngân chẳng hề biết gì. Nếu như núi vỡ, 

toàn bộ thôn trang nhất định bị đè bẹp, cả mấy trăm nhà bị thảm tử. 

Quán Thế Âm Bồ Tát từ bi vì muốn cứu độ bọn họ, bèn thị hiện 

thành  một  cô  gái  đẹp,  tắm  khỏa  thân  ngay  nơi  dòng  suối  trước  động. 

Thời  cổ,  phong  tục khắt  khe,  một  cô  gái  đẹp tắm  trần  truồng  tự  nhiên 

khiến khắp cả thôn trang náo động, cả mấy trăm gia đình, bất luận trẻ già 

lớn bé đều rất hiếu kỳ lập tức đi xem. Chính ngay lúc mọi người trong 

thôn đến xem sự ấy, đột nhiên một trận trời long đất lở vang rền, mọi 

người ngoái đầu nhìn lại, toàn bộ thôn trang đã bị chôn vùi trong loạn 

thạch. Mọi người mừng rỡ vừa kịp thoát mạng, nhìn lại cô gái đẹp tắm 

truồng  dưới  suối  chẳng  còn  thấy  tung  tích  gì  nữa!  Nên  biết  đó  là  một 

phương pháp thị hiện độ sanh của Quán Âm Bồ Tát. 

Lúc núi lở, trong thôn có một gã trai đang ngủ trong nhà, chưa kịp 

chạy ra, bị ép trong kẽ đá lở, dẫu không cử động được, chẳng có cách 

nào chui ra, nhưng cũng chẳng bị ép chết, hồi lâu sau cảm thấy đói quá, 

liền  thành  kính  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  chợt  thấy  một  con  chuột 

trắng, mắt như chớp lòe chiếu trên đầu một mô đá. Trên đá hiện những 

 Chánh Thích Kinh Văn

 115

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chữ trong phẩm Phổ Môn, con chuột trắng liếm chữ trên đá, gã trai bị đá 

chèn cũng bắt chước liếm chữ, cảm thấy hết đói, bị đá chèn chẳng thấy 

mặt trời như vậy gần cả ba năm. 

Một ngày nọ, có người lên núi hái thuốc, nghe có tiếng người thở 

than, bèn dò tìm theo tiếng, thấy một người bị ép trong kẽ đá, dò hỏi mới 

hay ba năm trước lúc núi lở gã trai bị ép tại đây, lại hỏi vì sao chẳng chết 

đói,  gã  đáp  mỗi  ngày  liếm  chữ  khỏi  đói,  hiện  giờ  trên  mô  đá  chỉ  còn 

chừng ba hàng chữ chưa liếm hết, coi kỹ rõ ràng là những câu chữ trong 

phẩm Phổ Môn. Mới biết con chuột trắng cũng như phẩm Phổ Môn hiện 

trên đá đều là Quán Âm Bồ Tát thị hiện cứu hộ vậy. Bởi thế, Quán Âm 

Bồ Tát từ bi, thật có thể nói là  “không cõi nào chẳng hiện thân” . 

1.2.2. Như Lai bị thị cảm ứng  (Như Lai dạy rõ về sự cảm ứng)

1.2.2.1. Quảng hiển ứng hóa chư quốc  (Rộng  nói  việc  ứng  hóa  trong  các 

 nước)  

1.2.2.1.1. Minh ứng hiển hóa  (Những thân ứng hóa rõ ràng)

1.2.2.1.1.1. Năng ứng tam thánh  (Ứng hiện thân tam thánh)  

 Phật cáo Vô Tận Ý Bồ Tát: 

 - Thiện nam tử! Nhược hữu quốc độ chúng sanh, ưng dĩ Phật 

 thân đắc độ giả, Quán Thế Âm Bồ Tát tức hiện Phật thân nhi vị thuyết 

 pháp. Ưng dĩ Bích Chi Phật thân đắc độ giả, tức hiện Bích Chi Phật 

 thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Thanh Văn thân đắc độ giả, tức hiện 

 Thanh Văn thân nhi vị thuyết pháp. 

佛告無盡意菩薩。善男子。若有國土眾生。應以佛身

得度者。觀世音菩薩。即現佛身而為說法。應以辟支佛身

得度者。即現辟支佛身而為說法。應以聲聞身得度者。即

現聲聞身而為說法。

 (Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát: 

 - Này thiện nam tử! Nếu có cõi nước, chúng sanh nên dùng Phật 

 thân để được độ Quán Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Phật để mà thuyết 

 pháp. Nên dùng thân Bích Chi Phật để được độ, liền hiện thân Bích Chi 

 Phật để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Thanh Văn để được độ, liền hiện 

 thân Thanh Văn để mà thuyết pháp). 

Đương cơ đã thỉnh vấn, đức Phật tự giải đáp. Bởi thế, Phật lại gọi  

Vô Tận Ý Bồ Tát bảo rằng: Này thiện nam tử! Ông muốn biết phương  

 Chánh Thích Kinh Văn

 116

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tiện du hóa của Quán Âm Bồ Tát như thế nào ư? Tốt, bây giờ ta sẽ nói rõ  

từng điều cho ông. 

 “Nếu có chúng sanh trong một quốc độ nào đó” : Phật pháp gọi 

quốc độ là Y Báo, gọi chúng sanh là Chánh Báo. Y Báo là chỗ nương 

dựa của Chánh Báo. Như sanh mạng của nhân loại là Chánh Báo, địa cầu 

cư trú của nhân loại là Y Báo. Chánh Báo chỉ “sanh mạng thể” chánh 

thức cảm nhận quả báo khổ hay vui. Nói thật ra, giữa Chánh Báo và Y 

Báo có mối quan hệ rất mật thiết: Chánh Báo nếu chẳng nương nhờ vào 

Y Báo như quốc độ v.v… thì không có chỗ để ở, Y Báo nếu chẳng nhờ 

sanh  mạng  thể  là  Chánh  Báo  thì  không  cách  nào  hiển  hiện  được.  Nếu 

Chánh Báo sanh mạng thể có phước thì tự nhiên những vật được sanh từ 

Y Báo rất phong phú; còn nếu Chánh Báo không phước đức sẽ cảm lấy 

Y Báo xấu kém vô cùng, những thứ cảm thọ cũng cảm thấy thiếu hụt. 

Phật pháp nói Chánh Báo có mười pháp giới sai biệt, tức là Địa 

Ngục,  Súc  Sanh,  Ngạ  Quỷ,  A  Tu  La,  Người,  Trời,  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác, Bồ Tát, Phật. Chúng sanh trong mười pháp giới mỗi loài đều có Y 

Báo, bởi vậy Y Báo quốc độ cũng có các thứ khác biệt. Nói trên đại thể, 

chẳng ngoài bốn cõi:  

 1) Ngũ Thừa cộng độ:  

Tức  là  trong  cùng  một  thế  giới  vừa  có  phàm  phu  vừa  có  thánh 

nhân, ngài Thiên Thai gọi cõi này là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Như thế 

giới  Sa  Bà  này,  về  mặt  hiện  thực  thế  gian  là  nơi  sinh  sống  của  chúng 

sanh hữu lậu, nhưng cũng có Đại Bi Quán Âm,  Đại Trí Văn Thù, Đại 

Hạnh Phổ Hiền, Đại Nguyện Địa Tạng Vương v.v… các đại Bồ Tát du 

hóa trong ấy, nên gọi là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 

 2) Tam Thừa cộng độ:  

Tức là cõi nước mà Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa Phật pháp cùng nói 

đến, ngài Thiên Thai gọi cõi này là Phương Tiện Hữu Dư Độ. Như thế 

giới  của  bậc  thánh  nhân  Nhị  Thừa  sống,  tuy  nói  là  thanh  tịnh  trang 

nghiêm, nhưng đoạn phiền não và liễu sanh tử chỉ mới thực hiện được 

nửa phần, chưa đạt đến rốt ráo, vẫn còn có tàn dư Hoặc Khổ tồn tại, bất 

quá chỉ thuộc đạo phương tiện mà thôi. Bởi thế, gọi là Phương Tiện Hữu 

Dư Độ. 

 3) Đại Thừa bất cộng độ:  

Là cõi nước chỉ có trong Đại Thừa.  Chẳng  những  không  chung  

 Chánh Thích Kinh Văn

 117

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

đụng với phàm phu, mà cũng chẳng chia sẻ cùng Nhị Thừa. Ngài Thiên  

Thai gọi là Thật Báo Trang Nghiêm Độ: 

 “Vì là chỗ ở của Bồ Tát phá vô minh, dùng cái Nhân chân thật 

 cảm cái Quả chân thật, dùng cái Duyên chân thật để cảm cái Báo chân 

 thật. Sắc, tâm, y báo, chánh báo trang nghiêm diệu hảo phi thường. Vì 

 Bồ Tát là đại đạo tâm chúng sanh, phát tâm quảng đại độ thoát chúng 

 sanh, tích công lũy đức, gieo đại phước nghiệp, nên được tự tại vô ngại. 

 Tiểu có thể hóa thành Đại, một có thể hóa thành nhiều, Chánh có thể 

 làm Y, Y có thể làm Chánh, có thể nói là một đầu lông có thể biển cõi 

 nước  Bảo  Vương,  trong  một  vi  trần  chuyển  đại  pháp  luân,  cọng  lông 

 nuốt trọn biển lớn, hạt cải chứa khít núi Tu Di. Sắc tâm viên dung, Y, 

 Chánh vô ngại. Đấy đều do trang nghiêm bởi các thứ công đức do lúc 

 Bồ  Tát  tu  nhân,  tu  hành  lục  độ  vạn  hạnh  nên  gọi  là  Thật  Báo  Trang 

 Nghiêm Độ” . 

 4) Phật quả bất cộng độ:  

Chỉ  Phật  cùng  Phật  mới  có  thể  trụ  trong  thế  giới  này.  Cõi  này 

không  những  không  chung  với  phàm  phu,  Nhị  Thừa;  ngay  cả  Bồ  Tát 

phát tâm cũng chẳng được cùng hưởng. Ngài Thiên Thai gọi cõi này là  

Thường Tịch Quang Độ: 

 “Phật là chúng sanh vô thượng, vì Phật rốt ráo sanh tử, không ai 

 hơn được, vì thế gọi là Vô Thượng. Tịch là biển Đại Tịch Diệt vô sanh, 

 vô diệt, lặng trong thường hằng, [đó là] Giải Thoát đức. Quang là đại 

 quang minh tạng linh minh chiếu rỗng rang, là Bát Nhã đức. Thường tức 

 là Tịch Quang bất nhị, xưa nay thường hằng, là Pháp Thân đức. Gọi là 

 Tịch Quang Độ, tức là tam đức bí tạng (kho tàng ba đức bí mật). Đến đó 

 mới là cõi rốt ráo. Thân chính là cõi, cõi chính là thân, Y Báo và Chánh 

 Báo  dung  thông,  thân  và  cõi  chẳng  hai,  chỉ  là  Nhất  Đạo  Thanh  Tịnh 

 Pháp Giới Tạng Tâm” . 

Bởi thế gọi là Thường Tịch Quang Độ. 

Nói đơn giản, Y Báo bao gồm bốn cõi này, Chánh Báo gồm chúng 

sanh trong mười pháp giới. 

Ngoại trừ đức Phật tối cao vô thượng ra chẳng cần phải thị hiện 

cứu độ, các chúng sanh khác cao thấp chẳng đồng đều cần phải cứu độ; 

vì căn tánh chúng sanh có các dạng sai biệt bất đồng, Bồ Tát bèn thị hiện 

các  thân  phận  thích  ứng.  Như  có  cõi  nước,  Ngài  thị  hiện  thân  Bồ  Tát 

hoặc thân  Thanh  Văn v.v…  đều chẳng  thể giáo hóa,  chỉ  có cách   “nên

 dùng  thân  Phật  để  được  độ” ,  mới  có  thể  tiếp  nhận  sự  cảm  hóa,  trong 

 Chánh Thích Kinh Văn

 118

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tình huống ấy, Quán Thế Âm Bồ Tát  “liền hiện thân Phật để mà thuyết 

 pháp”   hòng  hóa  độ,  khiến  cho  họ  nghe  đến  pháp  môn  thành  Phật,  bèn 

chịu nỗ lực dụng công tu hành, đoạn trừ phiền não đáng đoạn, đạt được 

sự giải thoát thực sự nơi thân tâm. 

Ở đây, có lẽ có người đâm ra nghi ngờ: Đã gọi Quán Âm là Bồ 

Tát, Bồ Tát làm sao thị hiện thân Phật được? Có thể giải thích điều này 

trên hai phương diện: 

- Phần trên tôi đã từng có nói, Quán Âm Bồ Tát hiện tại chỉ là thị 

hiện,  chứ  thực  sự  trong  đời  quá  khứ,  Ngài  đã  sớm  thành  Phật,  hiệu  là 

Chánh Pháp Minh Như Lai. Đã như vậy thì thị hiện thân Phật chẳng qua 

là hiện lại diện mục sẵn có mà thôi, sao lại chẳng thể thị hiện thân Phật? 

-  Còn  có  thể  nói  cách  khác:  Bồ  Tát  kể  từ  Sơ  Địa  trở  lên  có  thể 

phân thân làm Phật, như Sơ Địa Bồ Tát có thể phân thân làm Phật trong 

một trăm cõi, Nhị Địa Bồ Tát có thể phân thân làm Phật trong ngàn cõi. 

Quán Âm là bậc Bổ Xứ Bồ Tát trong thế giới Cực Lạc, Ngài có thể thị 

hiện các thân Phật bất đồng vì chúng sanh thuyết pháp, đương nhiên là 

tuyệt đối chẳng thành vấn đề. 

Chúng sanh cầu thấy thân Phật mới chịu nhận sự giáo hóa, chứng 

tỏ chúng sanh ấy muốn được thành Phật. Muốn cầu thành Phật mà chẳng 

thị  hiện  thân  Phật để  thuyết  pháp,  há  có nên  chăng?  Đại  Bi Quán  Âm 

biết chúng sanh có mong muốn như thế bèn hiện thân Phật ba mươi hai 

tướng, tám mươi vẻ đẹp viên mãn đầy đủ trang nghiêm, vì chúng sanh 

tuyên nói thế nào là pháp môn thành Phật, chỉ dạy chúng sanh tu hành 

Lục Độ vạn hạnh để thành Vô Thượng Chánh Giác. 

Bốn thánh pháp giới trong mười pháp giới là Thanh Văn, Duyên 

Giác, Bồ Tát, Phật. Ở trên nói thị hiện thân Phật vì chúng sanh thuyết 

pháp. Nếu theo thứ tự của tứ thánh thì tiếp đó phải nói “hiện thân Bồ Tát 

để vì chúng sanh thuyết pháp”, nhưng trong kinh văn đây, sau khi nói 

thân Phật, bèn nói hiện thân Bích Chi Phật và thân Thanh Văn, chẳng hề 

nói đến thân Bồ Tát, là vì đạo lý nào? Phải biết thân Quán Âm thị hiện 

trong hiện tại là thân Bồ Tát, thân phận Bồ Tát đã hiển thị rõ ràng rồi, 

cho nên bất tất phải nói câu:  “Nên dùng thân Bồ Tát để được độ, liền 

 hiện thân Bồ Tát để mà thuyết pháp” . 

Nếu trong quốc độ có một hạng chúng sanh  “nên dùng thân Bích

 Chi  Phật  để  được  độ” , Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi   “liền  hiện 

 thân  Bích  Chi  Phật  để  mà  thuyết  pháp” .  Bích  Chi  Phật  (Pratyekabu-

ddha)  là  tiếng  Ấn  Độ,  phiên  dịch  sang  tiếng  Hán  là  Duyên  Giác  hoặc 

Độc Giác, hai danh xưng này cũng có chút phân biệt: 

 Chánh Thích Kinh Văn

 119

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 1) Duyên Giác thánh giả: 

Luận theo duyên do, vị này sanh trong thời đại có Phật, do bẩm 

thọ ngôn giáo nhân duyên của Phật bèn được khai ngộ giải thoát. Như 

Phật tuyên nói giáo pháp Thập Nhị Nhân Duyên, hạng chúng sanh này 

nghe được, nghịch thuận quán sát nhân duyên, từ trong nhân duyên sanh 

diệt,  ngộ  được  lý  Chân  Không  bất  sanh bất  diệt,  bởi  thế  gọi  là  Duyên 

Giác. 

Thập Nhị Nhân Duyên nói thông thường là: Vô minh duyên Hành, 

Hành duyên Thức, Thức duyên Danh Sắc, Danh Sắc duyên Lục Nhập, 

Lục  Nhập  duyên  Xúc,  Xúc  duyên  Thọ,  Thọ  duyên  Ái,  Ái  duyên  Thủ, 

Thủ duyên Hữu, Hữu duyên Sanh, Sanh duyên lão tử ưu bi khổ não. Tùy 

thuận mười hai nhân duyên này, đúng là:  “Cái này có nên cái kia có, cái

 này sanh nên cái kia sanh” , bèn lưu chuyển trong biển khổ sanh tử. Đi 

ngược lại mười hai nhân duyên, tức là  “cái này không nên cái kia không, 

 cái này diệt nên cái kia diệt” , bèn cắt đứt sanh tử, hoàn diệt Niết Bàn. 

Duyên  khởi  tuy  có  mười  hai  chi,  nhưng  thực  tế  chỉ  có  ba  thứ 

Hoặc,  Nghiệp,  Khổ,  trước  lúc  giải  quyết  xong  sanh  tử,  chúng  như  cái 

vòng không có đầu mối, khiến cho chúng ta khởi nghi hoặc, tạo nghiệp, 

chịu khổ không ngừng đến nỗi luân chuyển không lúc nào xong. Chỉ có 

bậc  Duyên  Giác  mới  có  thể  đột  phá  sự  trói  buộc  của  Duyên  Khởi  để 

được giải thoát. 

 2) Độc Giác: 

Xuất  hiện  trong  thời  đại  không  Phật,  như  trong  hiện  tại,  Phật 

Thích Ca đã nhập diệt, Di Lặc Phật vẫn chưa hạ sanh trong nhân gian, 

cho  đến  khi  chánh  pháp  của  đức  Phật  Thích  Ca  cũng  đã  diệt  tận,  có 

chúng  sanh  căn  tánh  Độc  Giác  xuất  hiện  trong  nhân  gian,  do  thấy  tiết 

Xuân trăm hoa đua nở, trời Thu lá vàng gió cuốn bay tơi bời, nhân đấy 

bèn giác ngộ. Còn hạng phàm phu, nhìn Xuân hoa nở, thấy Thu lá rụng, 

chẳng thể có cảm giác giống như vậy. Dù có cảm giác đi nữa, chẳng qua 

cũng chỉ biết là thời gian thay đổi mà thôi. Nhưng thánh giả Độc Giác từ 

chuyện thấy hoa nở mùa Xuân, lá rụng mùa Thu, giác ngộ vạn sự vạn vật 

thế gian đều là vô thường diễn biến, chẳng có một pháp nào có thể giữ 

cho vĩnh viễn bất biến. Tục ngữ nói:  “Hoa đẹp chẳng thường nở” , dù có

nở cũng chẳng thể giữ mãi sắc thắm. Quán sát kỹ điều này sẽ liễu ngộ  

chân lý Vô Thường, bởi thế chứng được quả Bích Chi Phật. 

Trong hiện thực thế gian đã có hạng chúng sanh như thế, Bồ Tát 

Quán Âm đương nhiên phải ẩn giấu thân phận Bồ Tát, thị hiện thân Bích 

 Chánh Thích Kinh Văn

 120

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Chi Phật, tuyên nói pháp Thập Nhị Nhân Duyên, khiến cho họ dựa vào 

pháp Duyên Khởi tu hành, từ sự sanh diệt của duyên khởi ngộ được tánh 

bất sanh diệt của duyên khởi, chứng được quả Bích Chi Phật. 

Nếu trong cõi nước lại có một hạng chúng sanh  “nên dùng thân

 Thanh Văn để được độ, liền hiện thân Thanh Văn để mà thuyết pháp” . 

Thanh Văn đại đa số đều xuất hiện trong thời Phật tại thế, tức là nghe âm 

thanh ngôn giáo Phật nói pháp Tứ Đế bèn khai ngộ, được giải thoát, nên 

gọi  là  Thanh  Văn.  Đối  với  hạng  chúng  sanh  căn  tánh  như  thế  ắt  phải 

dùng thân phận của hàng Thanh Văn thuyết pháp thì họ mới có thể tiếp 

nhận sự giáo hóa. Quán Âm Bồ Tát đại từ đại bi cũng tùy thuận mong 

cầu của chúng sanh, thích ứng căn tánh của chúng sanh, hiện thân Thanh 

Văn để thuyết pháp Tứ Thánh Đế. 

Tứ Thánh Đế là luận đề căn bản của Phật pháp, mà cũng là cương 

lãnh của Phật pháp. Thoạt đầu, Phật mới chuyển pháp luân tại Lộc Dã 

Uyển, bèn nói chân lý Tứ Thánh Đế: 

 1) Khổ Thánh Đế: 

Là nói về Khổ Quả, tức là các nỗi thống khổ nhân sanh phải chịu  

trong hiện thực. Nhân sanh là Khổ, là một sự thật trong thế gian không ai 

có thể phủ nhận được; nhưng người hiểu rõ đích xác, thiết thực nguyên 

do cái Khổ không ai bằng Phật. Do thấy khổ Phật bèn xuất gia và cũng 

vì đó mà khai thị Khổ Đế cho chúng sanh. 

 2) Tập Thánh Đế: 

Chỉ Khổ Nhân, tức là những động lực chiêu cảm quả khổ; nói tổng 

quát là phiền não và nghiệp. Nói thiết thực, Ái là căn bản của khổ, tức là 

những tình huống chúng ta khát khao vô hạn, tạo thành các thứ nghiệp 

nhân, đến nỗi cảm thọ sanh mạng khổ quả. 

Như vậy, Khổ Đế và Tập Đế là nhân quả thế gian. Tập Đế là nhân, 

Khổ Đế là quả thế gian. 

 3) Diệt Thánh Đế: 

Tức  là  Lạc  Quả,  cũng  tức  là  quả  viễn  ly  sanh  tử,  đạt  được  Niết 

Bàn. 

 4) Đạo Thánh Đế: 

Là Lạc Nhân, tức là những nhân tố để chứng đắc quả Niết Bàn. 

Tuy nói có rất nhiều Đạo để tu tập, nhưng chủ yếu là Bát Chánh Đạo. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 121

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Hành theo Bát Chánh Đạo nhất định có thể chứng quả Niết Bàn. 

Bởi thế Diệt Đế và Đạo Đế chính là nhân quả xuất thế gian. Đạo là 

nhân để xuất thế gian, Diệt là quả xuất thế gian. 

Tứ Đế gộp lại chính là hai thứ nhân quả thế gian và xuất thế gian. 

Nhân quả thế gian phải đoạn trừ, nhân quả xuất thế gian phải cầu chứng. 

Bồ Tát vì hạng chúng sanh căn tánh Thanh Văn mà nói pháp Tứ Đế ngõ 

hầu  họ  sẽ  đoạn  trừ  Khổ  Tập,  hâm  mộ  Diệt,  tu  Đạo  hòng  chứng  quả 

Thanh Văn. 

Trong Tứ Đế, biết Khổ là tối khẩn yếu, bởi phải biết Khổ mới có 

thể đoạn Tập, có biết Khổ mới hâm mộ Diệt, tu Đạo; vì thế Khổ là cánh 

cửa ban đầu để nhập Đạo vậy. 

Trong quá khứ có một vị lão tăng chuyên tu hạnh Đầu Đà, có một 

lần Ngài ra ngoài cầu sư tham học. Đi nửa đường, cảm thấy đói khát quá 

mức, bèn đến khất thực ở nhà một nữ cư sĩ còn để tóc tu hành. Vị nữ cư 

sĩ đó hết sức chân thành tin Phật, thấy có vị đại đức đến nhà mình, ngoài 

việc hoan hỷ cúng dường ra, còn đặc biệt cung kính, lễ bái cầu thỉnh khai 

thị.  Nào  ngờ  vị  hành  giả  Đầu  Đà  đó  cố  nhiên  tu  trì  rất  tinh  tấn  dũng 

mãnh, nhưng chẳng hiểu gì về Phật pháp cả; bây giờ đột nhiên bị bà ta 

xin  khai  thị,  Sư  có  Phật  pháp  gì  để  nói  đây?  Trong  tình  thế  vạn  phần 

khẩn bách đó, Sư bất tri bất giác thở ra một chữ “Khổ!”. 

Nguyên  nhân  vị  lão  tăng  than  khổ  là  vì  chính  mình  chẳng  biết 

Phật pháp, nhưng bà nữ cư sĩ nghe đến chữ Khổ ấy liền có cảm giác dị 

thường, thấy trước khi mình tu hành: Lúc nhỏ khổ vì cha mẹ quản thúc, 

sau khi kết hôn lại khổ vì ông chồng chê trách, có con cái rồi lại chịu nỗi 

khổ gia đình ràng buộc, có thể nói đời người không có gì ngoài khổ cả. 

Từ  đó  đến  nay  chưa  từng  hưởng  chút  vui  sướng  nào  trong  kiếp  nhân 

sanh, bất giác buồn bã, đau xót, ứa lệ. Vị lão tăng tu hạnh Đầu Đà thấy 

bà bi thương như thế chẳng biết vì nguyên nhân nào, bèn bỏ đi chẳng từ 

biệt, cơm cũng chẳng ăn. Bà cư sĩ nghĩ ngợi nỗi khổ, nghĩ suy đến cực 

độ, rốt cuộc bao tình tưởng mất sạch, nhập vào Khổ Đế tam-muội, vị lão 

tăng bỏ đi cũng chẳng biết. Đến mấy tiếng đồng hồ sau, bà cư sĩ chợt 

nói: “Ngài khai thị cho con một chữ Khổ, đúng là con dùng mãi không 

hết”. 

Bởi vậy nói đến “biết khổ” là phải biết khổ giống như vậy mới có 

thể gọi là Khổ Đế. Hết thảy người đời suốt ngày ngụp lặn trong khổ, chớ 

hề thực sự biết khổ! Vì chẳng thực sự biết khổ, nên chẳng có biện pháp 

gì thoát khổ. Nếu thực sự biết khổ, không ai chẳng lìa được khổ. Đức 

Phật khai thị:  “Nhân sanh là khổ, thế gian là khổ” , thật là những lời thấy 

 Chánh Thích Kinh Văn

 122

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

biết xác thực. Muốn giải trừ nỗi thống khổ của kiếp người, đối với nhân 

sanh hiện thực phải hiểu rõ một cách hợp lý thì mới được. Hành theo Tứ 

Đế sẽ đạt đến mục đích giải thoát. 

Trong Phật pháp, Thanh Văn và Bích Chi Phật gọi chung là Nhị 

Thừa,  hoặc  còn  gọi  là  Tiểu  Thừa;  nhưng  có  lúc  còn  nói  như  thế  này: 

Thanh Văn là Tiểu Thừa, Bích Chi Phật là Trung Thừa, Bồ Tát là Đại 

Thừa. Nói như vậy, có thể thấy là giữa Thanh Văn và Bích Chi Phật vẫn 

có đôi chút sai khác. Nói cách khác, Bích Chi Phật cao hơn Thanh Văn 

bởi Thanh Văn chỉ đoạn được Kiến Tư phiền não chánh sử, chưa hề phá 

trừ được mảy may tập khí nào; Bích Chi Phật chẳng những đoạn được 

hai phiền não Kiến Tư Hoặc, lại còn phá trừ được chút phần tập khí của 

Kiến Hoặc và Tư Hoặc. Dù chẳng bằng được Phật là bậc đã đoạn trừ hết 

thảy tập khí, nhưng vẫn hơn hẳn A La Hán. Bởi thế, gọi Thanh Văn là 

Tiểu Thừa, Bích Chi Phật là Trung Thừa. 

Tuy có phân biệt như thế, nhưng hai thừa này đều nhằm mục đích 

tự lợi, đối với trách vụ lợi tha chẳng có hứng thú tích cực tiến hành, nên 

gọi chung là Nhị Thừa. 

1.2.2.1.1.2. Năng ứng lục thiên  (Ứng hiện sáu thân trời)

 Ưng  dĩ  Phạm  Vương  thân  đắc  độ  giả,  tức  hiện  Phạm  Vương 

 thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Đế Thích thân đắc độ giả, tức hiện Đế 

 Thích thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Tự Tại Thiên thân đắc độ giả, 

 tức  hiện  Tự  Tại  Thiên  thân  nhi  vị  thuyết  pháp.  Ưng  dĩ  Đại  Tự  Tại 

 Thiên thân đắc độ giả, tức hiện Đại Tự Tại Thiên thân nhi vị thuyết 

 pháp. Ưng dĩ Thiên Đại Tướng Quân thân đắc độ giả, tức hiện Thiên 

 Đại Tướng Quân thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Tỳ Sa Môn thân đắc 

 độ giả, tức hiện Tỳ Sa Môn thân nhi vị thuyết pháp. 

應以梵王身得度者。即現梵王身而為說法。應以帝釋

身得度者。即現帝釋身而為說法。應以自在天身得度者。

即現自在天身而為說法。應以大自在天身得度者。即現大

自在天身而為說法。應以天大將軍身得度者。即現天大將

軍身而為說法。應以毘沙門身得度者。即現毘沙門身而為

說法。

 (Nên  dùng  thân  Phạm  Vương  để  được  độ,  liền  hiện  thân  Phạm 

 Vương  để  mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  Đế  Thích  để  được  độ,  liền 

 Chánh Thích Kinh Văn

 123

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 hiện thân Đế Thích để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Tự Tại Thiên để 

 được độ, liền hiện thân Tự Tại Thiên để mà thuyết pháp. Nên dùng thân 

 Đại  Tự  Tại  Thiên  để  được độ,  liền hiện thân  Đại  Tự  Tại  Thiên để  mà 

 thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  Thiên  Đại  Tướng  Quân  để  được  độ,  liền 

 hiện thân Thiên Đại Tướng Quân để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Tỳ 

 Sa Môn để được độ, liền hiện thân Tỳ Sa Môn để mà thuyết pháp). 

Đoạn  này  nói  Bồ  Tát  có  thể  ứng  hiện  thân  lục  thiên;  nhưng  lục 

thiên được nói ở đây chẳng phải là sáu cõi trời Dục Giới thông thường. 

Sáu  thứ  thân  trời  ứng  hóa  này  phiếm  chỉ  tất  cả  những  thân  trong  Dục 

Giới và Vô Sắc Giới. Còn như những cõi trời thuộc Vô Sắc Giới không 

có  sắc  pháp,  nên  cũng không  có  thân  tướng  thị hiện;  bởi  thế  kinh văn 

chẳng nói đến trời Vô Sắc Giới. Phàm những thân tướng được thị hiện, 

ắt đều phải là sanh mạng thể do vật chất và tinh thần hợp lại. Hữu tình 

cõi Vô Sắc thuần thuộc về hoạt động tinh thần, bởi thế chẳng nói thân 

tướng thị hiện trong Vô Sắc Giới. 

Trong các quốc độ, có một loại chúng sanh,  “nên dùng thân Phạm  

 Vương để được độ” , Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân 

 Phạm  Vương  để  mà thuyết  pháp” .  Chữ   “Phạm  Vương”   chỉ  Đại  Phạm 

Thiên Vương thuộc Sơ Thiền Thiên của Sắc Giới. Sơ Thiền Thiên gồm 

ba  tầng  trời  Phạm  Chúng  Thiên  (Brahma-pārisadya),  Phạm  Phụ  Thiên 

(Brahma-purohita), Đại Phạm Thiên (Mahābrahmā). Phạm Chúng Thiên 

gồm những Phạm dân bình phàm của trời Đại Phạm, Phạm Phụ Thiên là 

các bầy tôi phụ chánh của Đại Phạm Thiên Vương (Mahābrahmā-raja). 

Bởi lẽ, vị thống lãnh chư thiên đương nhiên phải có những bầy tôi giúp 

Đại Phạm Vương cai quản thiên quốc. Đại Phạm Thiên Vương là chúa 

trời cõi Đại Phạm, tức là vị Phạm Thiên được hàng Bà La Môn Ấn Độ 

sùng bái, cũng chính là Thượng Đế được tin thờ bởi Thiên Chúa Giáo. 

Theo  tư  tưởng  Bà  La  Môn  Giáo  (Brahmanism,  Hinduism),  nhân 

loại trong thế giới này thậm chí hết thảy hữu tình, núi sông, đại địa, hoa, 

quả,  cây  cối  đều  do  Đại  Phạm  Thiên  Vương  sáng  tạo.  Bởi  thế,  Bà  La 

Môn giáo coi Đại Phạm Thiên là đấng sáng tạo nhân loại vũ trụ. Thân 

Đại Phạm Thiên vô thủy, vô chung, vĩnh hằng, bất biến, có thể chi phối 

và là chúa tể của hết thảy nhân loại, bởi thế Đại Phạm Thiên chiếm một  

địa vị rất cao trong Bà La Môn giáo Ấn Độ. 

Nhưng từ lập trường Phật giáo: Xét về mặt tôn giáo, Phạm Thiên 

là  đối  tượng  tín  phụng  của  Nhất  Thần  Giáo.  Ông  ta  tâm  tham  dục  rất 

mỏng nhẹ, đã đoạn trừ tất cả vật dục và dâm dục của Dục Giới, chẳng 

 Chánh Thích Kinh Văn

 124

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

còn sanh khởi tâm Sân nữa, bởi thế giáo đồ Nhất Thần Giáo đều nghĩ 

ông ta là một Đấng Sáng Tạo rất nhân ái. Nhưng từ Phật pháp mà nói, 

quả thật ông ta chẳng sanh khởi tâm sân khuể, tâm tham dục đúng là rất 

nhạt, nhưng tâm kiêu ngạo và siểm mị rất nặng! 

Đối với vấn đề này, kinh Phật cho biết: Lúc Phật còn tại thế, trong 

số đệ tử  Phật  có ngài  tỳ-kheo  Mã  Thắng (Ashvajit)  từng  lên  cung  Đại 

Phạm  Vương,  gặp  đúng  lúc  Phạm  Thiên  giáo  huấn  thần  dân  vô  cùng 

kiêu ngạo như thế này: 

- Ta là chúa tể của thế gian, là đấng sáng tạo nhân loại, là tuyệt đối 

rốt ráo, là an lạc tối cực. Các người là con dân của ta, chẳng thể đạt đến 

địa vị như ta. 

Đang cao hứng tuyên bố nẩy lửa như thế, chợt thấy tỳ-kheo Mã 

Thắng đứng trước mặt, Phạm Vương lập tức im bặt không nói nữa, dẫn 

tỳ-kheo Mã Thắng ra chỗ không có người, rồi mới khe khẽ bảo tỳ-kheo 

Mã Thắng: 

- Những lời tôi vừa mới tuyên bố cùng thần dân xin Ngài chớ cho 

là thật, ngàn vạn lần xin đừng rêu rao những lời đùa bỡn ấy trước mặt 

người khác. 

Do  đây  ta  có  thể  thấy  Phạm  Thiên  có  hai  thứ  phiền  não:  Trước 

mặt thần dân tỏ vẻ kiêu ngạo, trước mặt tỳ-kheo Mã Thắng tỏ vẻ siểm 

mị. Như vậy, phiền não vẫn còn tồn tại. 

Sanh  lên  trời,  nếu  sanh  vào  Dục  Giới,  chỉ  hành  Ngũ  Giới  Thập 

Thiện là đủ, còn muốn sanh lên hai cõi trên (Sắc Giới và Vô Sắc Giới) 

lại phải tu thêm Thiền Định, nhưng chỉ có thể sanh làm quan tướng nhà 

trời và dân chúng cõi Sơ Thiền. Nếu muốn làm Đại Phạm Thiên Vương 

phải  tu  Tứ  Vô  Lượng  Tâm:  Từ,  Bi,  Hỷ,  Xả;  cho  thấy  làm  Đại  Phạm 

Thiên Vương cũng chẳng phải là chuyện đơn giản. Đạt đến địa vị Đại 

Phạm  Thiên  Vương  cố  nhiên  là  cao  quý  vĩ  đại  nhất  trong  Bà  La  Môn 

giáo, nhưng nhà Phật chẳng nghĩ như thế, chẳng qua Phạm Vương chỉ là 

một vị thiên vương, vẫn chưa thể siêu xuất tam giới, liễu thoát sanh tử. 

Phạm Thiên tuy tự nhận mình là đấng sáng tạo nhân loại vũ trụ, 

nhưng không cách nào cứu vãn hiện thực khổ não cho thế gian, bởi thế 

sau khi đức Phật xuất hiện trong thế gian thành Chánh Giác, thoạt đầu 

chẳng nghĩ đến chuyện thuyết pháp, sau vì Đại Phạm Thiên Vương cầu 

thỉnh, Phật mới bắt đầu thuyết pháp cho nhân loại. Như vậy điều này đủ 

chứng tỏ bậc thực sự cứu vớt thế gian chỉ có mình đức Phật. Nếu Phạm 

Thiên  có  năng  lực  cứu  thế  gian,  cần  gì  phải  thỉnh  Phật  thuyết  pháp? 

Cũng vì vậy, Phạm Thiên quy y đức Phật, trở thành vị hộ pháp cho Phật  

 Chánh Thích Kinh Văn

 125

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

pháp. 

Thông  thường,  trong  các  chùa  miếu,  Phật  điện,  Đại  Thừa  Phật 

giáo  đa  phần  tạc  tượng  hai  đại  Bồ  Tát  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  bên  cạnh 

tượng Phật; Tiểu Thừa Phật giáo đắp tượng hai đại tôn giả A Nan, Ca 

Diếp hai bên tượng Phật, nhưng cũng có chỗ tạc tượng Đại Phạm Thiên 

và Đế Thích Thiên hai bên tượng Phật, bởi Đại Phạm Thiên và Đế Thích 

Thiên là hai vị hộ pháp đắc lực của Phật pháp. Quán Âm Bồ Tát biết đối 

với loại chúng sanh này, chẳng thể dùng thân phận nào khác để độ thoát 

được,  bèn  hiện  thân  tướng  Phạm  Thiên  vì  kẻ  đó  nói  pháp  “ly  ái  đoạn 

dục”,  pháp  Tứ  Vô  Lượng  Tâm,  để  kẻ  đó  y  pháp  tu  hành  ngõ  hầu  giải 

thoát thân tâm. Vị trời này sở dĩ gọi là Phạm Thiên là do sắc tướng thanh 

tịnh không có ái dục. 

Tiếp đến nói về thân Đế Thích. Đế Thích là vị trời cõi Dục Giới. 

Dục Giới gồm sáu tầng trời, chia thành hai loại: Một là Địa Cư Thiên, 

hai là Không Cư Thiên. Địa Cư Thiên gồm hai tầng trời, tức là Tứ Thiên 

Vương  Thiên  (Cāturmahārājika) và  Đao  Lợi  Thiên  (Trayastrimśa).  Đế 

Thích là chúa trời cõi Đao Lợi, sống trên đảnh núi Tu Di. Đao Lợi Thiên 

còn dịch là Tam Thập Tam Thiên, tức là mỗi phía có tám vị trời, tổng 

cộng là ba mươi hai vị trời, cộng thêm Đế Thích Thiên thành ra ba mươi 

ba vị trời. 

Trong Phật pháp cũng có một đoạn nhân duyên về Tam Thập Tam 

Thiên, tức là trong quá khứ lâu xa về trước, trong thời kỳ Tượng Pháp 

của đức Phật Ca Diếp, có một cô gái nghèo khổ trong thế gian, thấy bức 

tượng  của  Phật  Ca  Diếp  vàng  thếp  đã  bị  tróc  lở,  trông  chẳng  trang 

nghiêm lắm, cô liền phát tâm muốn thếp vàng tượng Phật, nhưng tâm có 

thừa mà sức chẳng đủ, rốt cục đành đi khất hóa người khác, dành dụm 

từng chút một lại để mua vàng. Mua đủ vàng rồi bèn mời ba mươi hai 

tay thợ khéo đến thếp vàng. Những ông thợ thấy cô gái nghèo hết sức 

chân thành dốc hết tiền bạc ra thếp vàng tượng Phật nên cũng phát tâm 

làm  không  công  để  hoàn  tất  công  việc  này.  Do  nhân  duyên  thiện  căn 

phước  đức  ấy,  bọn  họ  chết  đi  bèn  sanh  lên  trời  Đao  Lợi,  ba  mươi  hai 

người thợ trở thành ba mươi hai vị trời, cô gái nghèo trở thành chúa trời 

Đế Thích. 

Đế Thích là gọi tắt, nói cho đủ là Thích Đề Hoàn Nhân (Śakro-

devānām Indrah – có chỗ phiên là Thích Ca Đề Bà Nhân Đà La; Ấn Độ 

giáo  chỉ  gọi  tắt  là  thần  Indra,  tức  thần  Sấm  Sét),  dịch  nghĩa  là  Năng 

Thiên Chúa, cũng là một vị thần Hộ Pháp trong Phật giáo, tương tự như 

Ngọc Hoàng Thượng Đế của Trung Quốc; bởi thế có người đem Ngọc 

 Chánh Thích Kinh Văn

 126

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Hoàng Thượng Đế ví với trời Đế Thích. Do Đế Thích là thần Hộ Pháp 

của  Phật  giáo,  nên  ông  ta  thường  xuống  nhân  gian  nghe  thuyết  pháp. 

Trong  lúc  nghe  pháp,  nghe  đức  Phật  giảng  những  đạo  lý  thế  gian  vô 

thường bèn có thể lãnh ngộ sâu xa, nhưng khi trở về thiên cung bèn bị 

các thứ dục lạc cõi trời mê hoặc, quên mất thế nào là vô thường, đương 

nhiên cũng chẳng thể đúng như pháp tu hành. 

Đối với điều này, Phật pháp cũng có một câu chuyện như sau: Có 

lần  Đế  Thích  xuống  nhân  gian  nghe  pháp  xong,  nói  khi  trở  về  thiên 

cung, nhất định sẽ tu hành chăm chỉ. Đợi khi Đế Thích trở về thiên cung 

xong,  vì  muốn  khảo  nghiệm  xem  Đế  Thích  có  thực  sự  tu  hành  hay 

không,  Phật  sai  đại  đệ  tử  Mục  Kiền  Liên  tôn  giả  theo  chân  Đế  Thích 

cũng lên trời Đao Lợi. Rốt cuộc, Ngài thấy Đế Thích suốt ngày hưởng 

thụ khoái lạc ngũ dục, quên mất tiêu chuyện tu hành. Vì muốn cảnh tỉnh 

Đế Thích Thiên, tôn giả Mục Liên bèn dùng sức thần thông chấn động 

cung trời. Sau cơn hoảng sợ, Đế Thích vừa thấy ngài Mục Kiền Liên bèn 

thành khẩn nói: 

- Bạch tôn giả! Vì sao Ngài lại đùa cợt với con quá mức như vậy  

khiến cung điện của con bị rúng động hết! 

Tôn giả khai thị: 

-  Vừa  rồi,  ông  ở  chỗ  Phật  nghe  pháp,  nói  muốn  tu  hành  đúng 

pháp, thế sao vừa về lại cung trời đã quên sạch sành sanh, chỉ biết hưởng 

thụ dục lạc vậy? Chấn động cung trời là để cảnh cáo ông: Hết thảy thế 

gian là vô thường, chẳng nên tham chấp dục lạc, dục lạc cũng chẳng thể 

nhờ cậy được, sao ông lại mê luyến dục lạc đến thế? 

Nếu trong các quốc độ có một hạng chúng sanh  “nên dùng thân

 Đế Thích thì mới có thể độ được” , Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi 

 “liền hiện thân Đế Thích để mà thuyết pháp” , thuyết pháp gì? Nói chân 

lý sanh diệt vô thường khiến kẻ đó giác ngộ thế gian vô thường, y pháp 

tu hành để được giải thoát. 

Tự Tại Thiên Thân là thân trời thị hiện thứ ba trong sáu loại thân 

trời. Tự Tại Thiên chính là Tha Hóa Tự Tại Thiên, là tầng trời cao nhất 

trong  Dục  Giới.  Gọi  là  Tha  Hóa  Tự  Tại  hàm  ý:  Tất  cả  những  thứ  vui 

sướng trong cõi trời ấy mình chẳng cần phải phí sức biến hóa ra, tự có 

người  khác  biến  hóa  các  thứ,  các  dạng  khoái  lạc  ngũ  dục  cho  mình 

hưởng thụ vô ngại tự tại; bởi thế gọi là Tha Hóa Tự Tại Thiên. Đấy là do 

phước  đức  của  các  vị  trời  này  cảm  thành.  Trí  Độ  Luận,  quyển  chín, 

chép:  “Chư thiên này đoạt lấy những thứ vui sướng do người khác biến 

 hóa ra để tự hưởng thụ, nên gọi là Tha Hóa Tự Tại” . Sách Câu Xá Tụng 

 Chánh Thích Kinh Văn

 127

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Sớ,  phẩm  Thế  Gian,  quyển  một,  chép:   “Tha  Hóa  Tự  Tại  Thiên,  ư  tha 

 hóa trung đắc tự tại”  (Tha Hóa Tự Tại Thiên được tự tại nơi những thứ 

do người khác biến hóa ra). 

Theo Phật pháp, Tự Tại Thiên của Dục Giới và Đại Tự Tại Thiên 

thuộc Sắc Giới đều là Ma Thiên Vương trái nghịch, tổn hại Chánh Pháp; 

như ta thường nói Thiên Ma là chỉ loại trời này. Nếu đệ tử Phật tu hành 

đắc  lực,  Ma  Vương  bèn  đến  nhiễu  loạn,  khiến  cho  hành  giả  càng  gặp 

nhiều rắc rối. Như trước khi đức Phật Thích Ca thành đạo dưới cội Bồ 

Đề từng bị Ma Vương nhiễu loạn. 

Ma  Vương  có  hai  biện  pháp  nhiễu  loạn  là  cứng  và  mềm  khác 

nhau. Biện pháp mềm dẻo là dùng các thứ dục lạc để dẫn dụ, như sai ma 

nữ  đến  mê  hoặc,  ban  cho  ngôi  vua,  dâng  tặng  tài  lợi  v.v…  Biện  pháp 

cứng  rắn  là  dùng  các  thủ  đoạn  uy  hiếp,  như  ma  binh,  ma  tướng  dùng 

đao, thương, kiếm, kích v.v… đến tấn công. Nhưng lúc đó, đối với hết 

thảy, đức Phật chẳng thèm quan tâm đến, cũng chẳng bị lay động, thực 

sự đạt đến công phu như Nho Gia nói:  “Phú quý bất năng dâm, bần tiện 

 bất năng di, oai vũ bất năng khuất” (Chẳng bị phú quý làm  cho dâm, 

chẳng vì bần tiện mà thay đổi, chẳng bị oai vũ khuất phục). Bởi thế, đức 

Phật có thể hàng phục Ma, thành Chánh Giác. Hàng ma chính là hàng 

phục Thiên Ma trời Tha Hóa Tự Tại. 

Ma Vương nhiễu loạn người tu hành, nên thường gọi Ma Vương 

là phường bất hảo, muốn lìa khỏi Ma, chẳng những không hợp tác với 

hắn mà cũng chẳng muốn qua lại với hắn. Nhưng trong Đại Thừa Phật 

pháp, Ma Vương cũng cần được cảm hóa. Ma Vương vốn ở trong chỗ tối 

tăm, phải khuyên lơn dẫn dắt gã hướng đến quang minh. Hành vi của Ma 

Vương  khiến  gã  bị  hướng  xuống  dưới  đọa  lạc,  cho  nên  phải  khuyến 

khích  gã  không  ngừng  hướng  thượng.  Ma  Vương  động  niệm  đều  là 

hướng đến phương diện ác, nên phải lập cách khiến cho gã cải thiện hồi 

đầu. 

Bởi vậy, trong thế gian nếu có chúng sanh  “nên dùng thân Tự Tại 

 Thiên để được độ” , Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân 

 Tự Tại Thiên để mà thuyết pháp” . Pháp được thuyết chẳng phải là pháp 

Ma Vương mà là chánh pháp của Như Lai, khiến cho kẻ ấy từ chỗ tối 

tăm hướng đến chỗ quang minh, từ đọa lạc tiến đến thăng hoa, từ tội ác 

hướng đến thuần thiện, khiến kẻ ấy cải tà quy chánh, rốt cuộc được giải  

thoát. 

Ma Vương đối địch đức Phật. Nếu hiện thân Phật để cảm hóa gã, 

chẳng những không cảm hóa được gã, lại càng khiến gã chống chọi Phật. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 128

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Nếu hiện thân Bồ Tát để cảm hóa gã, gã cũng cho là Bồ Tát tranh giành 

quyến thuộc của gã, nên cũng chẳng thể tiếp nhận sự giáo hóa của Bồ 

Tát. Trong tình hình như vậy, tốt nhất là thị hiện thân phận giống như gã, 

trước  hết hành xử  giống  hệt như  gã,  một  thời  gian  sau  mới  dùng  Phật 

pháp  để  khuyến  dụ,  khiến  gã  cải  tà quy  chánh trở  thành ngýời  tốt,  rồi 

tiến lên, dẫn gã vào trong Phật pháp. Chỉ có cách vận dụng phương tiện 

như thế mới có thể độ được Tha Hóa Tự Tại Thiên Ma. 

Bởi  thế,  Đại  Thừa  Phật  pháp  chẳng  những  không  ghét  Ma,  hận 

Ma, trái lại thông cảm và thương xót Ma cao độ, dùng Phật pháp chuyển 

hóa chúng thì mới là tinh thần Phật pháp. Nếu gặp Ma đến liền lập tức 

tách lìa, chẳng quan tâm đến nó, chẳng phải là ác ma và ác nhân trong 

thế gian vĩnh viễn chẳng được giáo hóa, chẳng thể cải tà quy chánh ư? 

Bởi thế, Bồ Tát hóa độ chúng sanh chẳng vứt bỏ bất cứ đối tượng nào. 

Đại Thừa Phật pháp vĩ đại chính là vì vậy. 

Thân Đại Tự Tại Thiên là thân trời thị hiện thứ tư trong sáu thân 

trời. Đại Tự Tại Thiên là tiếng Hán, tiếng Ấn gọi là Ma Hê Thủ La Thiên 

(Maheśvara), cũng tức là Đại Ma Vương Thiên, là một vị trời thuộc cõi 

trời Quảng Quả thuộc Đệ Tứ Thiền Thiên của Sắc Giới, cũng là ma quỷ 

nhiễu loạn người tu hành giống như Tự Tại Thiên đã nói ở phần trên. 

Trí Độ Luận nói Đại Tự Tại Thiên bốn mắt, tám tay, cưỡi ngựa 

trắng, tay cầm phất trần trắng, là vị trời được ngoại đạo sùng phụng. Nếu 

có chúng sanh trong quốc độ  “nên dùng thân Đại Tự Tại Thiên thì mới 

 đắc độ” , Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân Đại Tự Tại 

 Thiên để mà thuyết pháp” , khiến cho kẻ ấy tu học Phật pháp, thân tâm 

được tự tại giải thoát. 

Nói đến đây ắt có người hỏi: Vì sao Bồ Tát hiện thân Ma thuyết 

pháp? Trong phẩm Bất Tư Nghị của kinh Duy Ma Cật có ghi: 

 “Nhĩ  thời,  Duy  Ma  Cật  ngữ  Đại  Ca  Diếp:  “Nhân  giả!  Thập 

 phương vô lượng A-tăng-kỳ thế giới trung tác Ma vương giả, đa thị trụ 

 bất khả tư nghị giải thoát Bồ Tát, dĩ phương tiện lực cố, giáo hóa chúng 

 sanh, hiện tác Ma Vương” . 

(Lúc bấy giờ, Duy Ma Cật bảo Đại Ca Diếp: 

- Thưa nhân giả! Những người làm Ma Vương trong mười phương 

vô  lượng  A-tăng-kỳ  thế  giới,  đa  số  là  Bồ  Tát  trụ  bất  khả  tư  nghị  giải 

thoát, do dùng sức phương tiện giáo hóa chúng sanh bèn hiện làm Ma  

Vương). 

Bồ Tát thị hiện thân Ma Vương chẳng những không bị ma chúng 

quấy nhiễu, mà còn đúng pháp giáo hóa chúng ma; bởi lẽ, phải hiện thân 

 Chánh Thích Kinh Văn

 129

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Ma Vương mới có thể cảm hóa được chúng. Vì thế, bất đắc dĩ phương 

tiện thị hiện như thế. Đấy chẳng phải là điều nhãn quang tầm thường có 

thể nhìn ra được, bởi thế chúng ta chớ có coi Ma Vương thực sự là Ma 

Vương, mà có khi phải coi như là Bồ Tát, sự thị hiện thân Ma Vương 

của Bồ Tát này có thể chứng minh được. 

Thân Thiên Đại Tướng Quân là thân trời thị hiện thứ năm trong 

sáu  loại  thân  trời.  Xét  ra,  Thiên  Đại  Tướng  Quân  là  gia tướng  của  Đế 

Thích  Thiên  thường  bảo  vệ  Đế  Thích  Thiên,  cũng  thuộc  về  chư  thiên 

trong Dục Giới. Người đời thường nghĩ Đế Thích luôn hưởng thụ khoái 

lạc, những khoái lạc ông ta hưởng thụ đó thế gian không cách gì so sánh, 

bắt chước được; thế nhưng vẫn có lúc Đế Thích bị chiến tranh uy hiếp. 

Đó là vì A Tu La thường xuyên đến khiêu chiến, phát sanh chiến tranh 

khốc  liệt.  Mỗi  khi  Đế  Thích  giao  chiến  với  A  Tu  La,  người  xuất  trận 

giao phong đầu tiên chính là vị Thiên Đại Tướng Quân này. Trong kinh 

có lúc gọi là Na La Diên (Nārāyana) tướng quân, hoặc Kiên Cố Lực Sĩ, 

Kim Cang Lực Sĩ v.v… 

Trong sơn môn Phật giáo có hai vị tướng, tục gọi là Hanh Cáp nhị  

tướng, thì bên trái là Na La Diên Kiên Cố Lực Sĩ, bên phải là Mật Tích 

Kim  Cang  Lực  Sĩ  (Guhyapāda-vajrah),  gọi  chung  là  Thiên  Đại  Tướng 

Quân. Thiên Đại Tướng Quân là Bồ Tát thị hiện, như ngài Vi Đà được 

khen ngợi là  “Vi Đà thiên tướng, Bồ Tát hóa thân”  là một chứng cớ rất 

tốt. Ngài Vi Đà là Bồ Tát hóa thân, là thần Hộ Pháp của Phật giáo, tay 

cầm Kim Cang Giáng Ma Xử (chày Kim Cang hàng ma), trấn thủ sơn 

môn, ủng hộ Phật pháp. 

Thân Thiên Đại Tướng Quân do Bồ Tát thị hiện này không nhất 

định chỉ một vị Bồ Tát nào, có lúc là Văn Thù, Phổ Hiền, có lúc là Quán 

Âm, Thế Chí. Nay theo bản kinh này: Nếu có chúng sanh trong quốc độ 

 “nên dùng thân Thiên Đại Tướng Quân thì mới có thể đắc độ” , Quán

Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân Thiên Đại Tướng Quân để 

 mà thuyết pháp”  hòng hóa độ, khiến cho kẻ ấy từ việc hộ trì Phật pháp 

sẽ dần dần tiến vào đại đạo giải thoát, thậm chí thành tựu Bồ Đề tối cao 

vô thượng. 

Thân Tỳ Sa Môn (Vaiśravana) là thân trời thị hiện thứ sáu trong 

sáu thân trời. Tỳ Sa Môn là thiên vương, tức là Đa Văn Thiên Vương ở 

phương Bắc trong Tứ Đại Thiên Vương. Tứ Thiên Vương Thiên là tầng 

trời thứ nhất của Dục Giới, nằm lưng chừng núi Tu Di. Vị ở phía Đông 

tên là Trì Quốc Thiên Vương (Dhrita-rastra), vị ở phương Nam tên Tăng 

Trưởng Thiên Vương (Vidradhaka), vị ở phương Tây tên là Quảng Mục  

 Chánh Thích Kinh Văn

 130

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Thiên Vương (Virapaksa), vị ở phương Bắc là Đa Văn Thiên Vương. 

Đa Văn là dịch nghĩa chữ Tỳ Sa Môn, còn dịch là Biến Văn, Phổ 

Văn, nhưng thường gọi là Đa Văn. Trong Bà La Môn Giáo, vị trời này 

được gọi là Tài Thần, tức là vị thần giữ gìn của cải. Trong đại tự miếu 

Phật  giáo,  trong  sơn  môn  có  Tứ  Đại  Kim  Cang,  tức  là  bốn  vị  thiên 

vương này, đều là thần hộ pháp của Phật pháp. Nếu tu Ngũ Giới, Thập 

Thiện sẽ sanh lên tầng trời này. 

Trong thế gian như có hạng chúng sanh nếu dùng các thân khác 

chẳng thể hóa độ được kẻ đó,  “nên dùng thân Tỳ Sa Môn mới có thể hóa 

 độ”  thì Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân Tỳ Sa Môn để 

 mà  thuyết  pháp” .  Nói  những  pháp  gì?  Ngoại  trừ  việc  chăm  chỉ  hộ  trì 

Phật pháp ra, còn nói pháp Ngũ Giới Thập Thiện sanh thiên, khiến cho 

người  ấy  dùng  những  pháp  này  làm  thang,  làm  bậc  để  dần  dần  tiến 

hướng vào đạo giải thoát, để cầu thân tâm được giải thoát. 

Do vậy biết rằng Phật pháp lưu hành trong thế gian, chẳng những 

cần  có  người  hoằng  pháp,  cũng  cần  phải  có  người  hộ  pháp,  như  quốc 

vương, đại thần và mọi nam nữ cư sĩ tại gia học Phật, đều là người hộ trì 

Phật pháp. Đã có lúc đức Phật từng trịnh trọng đem trách nhiệm hộ trì 

Phật pháp giao cho những người tại gia học Phật. Bây giờ chẳng ngại gì 

không kể chuyện thiên thần hộ pháp như sau: 

Như trong giới luật của tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni Phật giáo, lẽ ra hàng 

bạch y chẳng được xem, lúc tụng trì hàng bạch y cũng chẳng được nghe. 

Lúc Phật còn tại thế, các tỳ-kheo cử hành tụng giới mỗi nửa tháng, có 

người  nghe  trộm  ngoài  cửa,  bất  ngờ  thần  Hộ  Pháp  trông  thấy,  lập  tức 

dùng chày Kim Cang gõ vào đầu kẻ nghe trộm ấy khiến gã đó phải bỏ 

chạy lẹ, chứng tỏ có Hộ Pháp Thiên Thần hộ trì Phật pháp! 

Quán Âm Bồ Tát ứng hiện những thân trời như trên vừa nói chỉ là 

sáu thân trời trong Dục Giới và Sắc Giới. Trong Dục Giới nói đến hai 

thân Địa Cư Thiên, trong Không Cư Thiên thì có Tha Hóa Tự Tại Thiên, 

chẳng nhắc đến ba tầng trời Dạ Ma, Đâu Suất, Hóa Lạc; còn trong Sắc 

Giới chỉ nói Phạm Thiên của Sơ Thiền và Đại Tự Tại Thiên của tầng trời 

Tứ  Thiền  cao  nhất,  chẳng  thấy  nói  đến  các  tầng  trời  khác.  Trong  bốn 

thiên vương thuộc Địa Cư Thiên chỉ nói đến Đa Văn Thiên Vương, ba vị 

thiên vương ở  Đông,  Nam,  Tây  cũng  chẳng  nói  đến, như  vậy  nghĩa là 

sao?  Có  phải  Bồ  Tát  chẳng  ứng  hiện  các  thân  trời  khác  hay  không? 

Không phải! Bất cứ thân trời nào Bồ Tát cũng có thể thị hiện được, sở dĩ 

ở đây chẳng nhắc đến là vì chỉ nêu một vài thân thay cho tất cả để kinh 

văn khỏi quá rắc rối. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 131

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

1.2.2.1.1.3. Năng ứng ngũ nhân  (Ứng hiện thân năm hạng người)

 Ưng dĩ tiểu vương thân đắc độ giả, tức hiện tiểu vương thân nhi 

 vị thuyết pháp. Ưng dĩ Trưởng Giả thân đắc độ giả, tức hiện Trưởng 

 Giả thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Cư Sĩ thân đắc độ giả, tức hiện 

 Cư Sĩ thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Tể Quan thân đắc độ giả, tức 

 hiện Tể Quan thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Bà La Môn thân đắc độ 

 giả, tức hiện Bà La Môn thân nhi vị thuyết pháp. 

應以小王身得度者。即現小王身而為說法。應以長者

身得度者。即現長者身而為說法。應以居士身得度者。即

現居士身而為說法。應以宰官身得度者。即現宰官身而為

說法。應以婆羅門身得度者。即現婆羅門身而為說法。

 (Nên dùng thân tiểu vương để được độ, liền hiện thân tiểu vương 

 để  mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  Trưởng  Giả  để  được  độ,  liền  hiện 

 thân Trưởng Giả để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Cư Sĩ để được độ, 

 liền hiện thân Cư Sĩ để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Tể Quan để được 

 độ,  liền  hiện  thân  Tể  Quan  để  mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  Bà  La 

 Môn để được độ, liền hiện thân Bà La Môn để mà thuyết pháp.) 

Đoạn  này  nói  Bồ  Tát  có  thể  hiện  thành  năm  loại  người;  nhưng 

năm loại người này chẳng phải tầm thường mà là những người có trách 

nhiệm lãnh đạo quốc gia hoặc có địa vị tương đương. Bọn họ không nhất 

định  phải  là  hàng  đệ  tử  tin  Phật,  nhưng  Bồ  Tát  thị  hiện  có  cùng  thân 

phận với họ, nên có thể dần dần chuyển hóa bọn họ tin Phật, trở thành 

ngoại hộ đắc lực cho Phật pháp, khiến Phật pháp tồn tại trong thế gian, 

càng được lưu truyền rộng rãi, ảnh hưởng càng nhiều khiến người ta tin 

Phật, đấy là điều rất trọng yếu vậy. 

Trong  năm  loại  người  ứng  hiện  đây,  trước  hết  nói  đến  thân  tiểu 

vương. Trong thời đại quân chủ, vua là chủ nhân một nước, thống lãnh 

toàn  bộ  quốc  gia,  có  oai  quyền  vô  thượng.  Các  vị  đều  biết  đó:  Trung 

Quốc cổ đại, vua nước lớn gọi là đại vương, vua nước nhỏ là tiểu vương, 

bởi vậy tiểu vương là so với đại vương mà nói. Nhưng ở Ấn Độ, ngoài 

những quốc vương thông thường ra, theo truyền thuyết còn có Chuyển 

Luân Thánh Vương cai trị một thiên hạ, như Thiết Luân Vương cai quản 

Nam  Thiệm  Bộ  Châu,  Đồng  Luân  Vương  cai  trị  hai  châu,  Ngân  Luân 

Vương cai trị ba châu, Kim Luân Vương cai quản cả bốn đại châu, tức là 

Luân  Vương  cai  quản  một  thiên  hạ  gọi  là  đại  vương,  hết  thảy  những 

 Chánh Thích Kinh Văn

 132

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

người  cai  trị  những  nước  nhỏ  gọi  là  tiểu  vương.  Quốc  vương  những 

nước nhỏ chẳng phải chỉ có một hai vị. Như tại Ấn Độ và Trung Quốc 

thời cổ, đều có rất nhiều quốc vương của các tiểu quốc, kinh Phật gọi là 

Túc Tán Vương, ý nói: Các tiểu vương nhiều quá như các hạt bắp rải rác 

khắp nơi. 

Quốc vương bất luận lớn hay nhỏ, đều là kẻ thống trị tối cao, nói 

theo ngôn ngữ bây giờ là Tổng Thống hoặc Nguyên Thủ, Chủ Tịch Quốc 

Gia v.v… Đối với toàn thể nhân dân trong nước, bọn họ gánh vác trách 

nhiệm  bảo  vệ,  chiếu  cố,  tức  là  bảo  vệ  an  toàn  sanh  mạng,  tài  sản  cho 

toàn  dân.  Bởi  thế  trong  thời  đại  chuyên  chế  thời  cổ,  nền  chính  trị  của 

một đất nước tốt hay xấu liên quan rất lớn với kẻ tập trung quyền thống 

trị  tối  cao.  Nếu  quốc  vương  là  kẻ  bạo  ác  hay  một  gã  hôn  quân,  ắt  sẽ 

khiến nhân dân toàn cõi bị hãm trong cảnh dầu sôi lửa bỏng, gặp phải 

những nỗi thống khổ vô cùng vô tận, cuộc sống còn kém cả trâu ngựa. 

Nếu  quốc  vương  là  thánh  quân  hoặc  minh  quân  thì  chốn  chốn  yêu 

thương,  bảo  vệ  trăm  họ,  luôn  luôn  quan tâm  đến  dân  chúng,  trong  hết 

thảy mọi việc đều nghĩ đến quyền lợi trăm họ, chẳng đánh nhiều sắc thuế 

hà khắc sách nhiễu nhân dân, chẳng hề vô cớ tàn sát nhiễu hại nhân dân, 

trăm họ an cư lạc nghiệp, được sanh sống hòa bình hạnh phúc. Bởi thế, 

quốc vương ảnh hưởng rất lớn đến nhân dân trong một nước. 

Nếu  như  kẻ  thống  trị  tối  cao  trong  một  nước  có  thể  tín  ngưỡng 

Phật pháp, dùng Ngũ Giới, Thập Thiện của nhà Phật để giáo hóa nhân 

dân, chỉ đạo nhân dân khiến cho nhân dân toàn quốc đều tín ngưỡng Phật 

pháp, phụng hành Phật pháp, thì quốc gia ấy nhất định hòa bình, an định. 

Bồ  Tát  phát  tâm  hành  đạo  Bồ  Tát,  nên  cần  phải  thị  hiện  thân  quốc 

vương, chẳng phải là muốn thống trị nhân dân mà mục đích nhằm hóa 

độ nhân dân. Nếu trong quốc độ có một loài chúng sanh  “nên dùng thân

 tiểu vương”  để hóa độ thì mới có thể  “được độ” , Quán Thế Âm Bồ Tát 

đại từ đại bi liền tùy thuận lòng chúng sanh mong cầu,  “liền hiện thân 

 tiểu vương để mà thuyết pháp” . Pháp của Ngài nói đương nhiên chẳng 

ngoài Ngũ Giới, Thập Thiện, khiến cho nhân dân từ Giới Thiện đó tuân 

thủ pháp luật, hòa thuận, vui vẻ giúp đỡ nhau. Nếu có thể làm được như 

vậy thì chẳng những thọ dụng lợi ích nơi Phật pháp mà còn được hưởng 

mưa hòa gió thuận, quốc thái dân an! 

Tâm lý của nhân loại chúng sanh đại đa số là hướng thượng. Nếu 

người  thống  trị  một  đất  nước  thực  sự  tín  phụng  Phật  pháp,  dùng  Phật 

pháp giáo hóa dân, tất nhiên sẽ đạt được hiệu quả rất tốt là “thượng hành 

hạ hiệu” (trên thực hành, dưới bắt chước theo), cũng khiến cho bách tính 

 Chánh Thích Kinh Văn

 133

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tự nhiên tin tưởng Phật pháp. Bởi vậy, đức Phật từng đem trách nhiệm 

hộ trì Phật pháp giao cho quốc vương. 

Chẳng hạn như ở Ấn Độ, sau khi Phật diệt độ chừng khoảng một 

trăm năm, có vị đại vương hữu danh thống nhất toàn cõi Ấn Độ là vua A 

Dục (Aśoka), là người hộ trì Phật pháp đắc lực nhất. Lúc ông ta chưa tin 

tưởng Phật pháp, là một ông vua tàn bạo vô cùng, thường tùy tiện đem 

con người ra để tự tay sát hại, đến nỗi trăm họ toàn quốc rúng động, kinh 

hoàng  vô  cùng,  đặt  cho  ông  ta  một  cái  tên  xấu  xa  là  Bạo  Ác  A  Dục 

Vương, hoặc Hắc A Dục. 

Sau này, vua được một tăng nhân cảm  hóa, liền diệt trừ cái tâm 

tàn  bạo  trước  kia,  phụng  hành  Phật  pháp,  lại  còn  tạo  dựng  tháp  Phật 

nguy nga để cúng dường xá-lợi đức Phật, tuyên dương khuếch đại Phật 

pháp, lấy Phật giáo làm quốc giáo, khiến Ấn Độ trở thành một nước Phật 

giáo. Bản thân A Dục Vương cũng trở thành một minh quân nhân từ, hòa 

hoãn, yêu thương che chở trăm họ. Những thủ đoạn bạo ngược đối với 

thần dân trong quá khứ đều chẳng còn nữa, từ đấy không còn ai gọi ông 

là Bạo Ác A Dục Vương nữa, thay vào đó là Nhân Từ A Dục Vương, 

hoặc Bạch A Dục Vương. Hắc tượng trưng cho hung ác, tàn bạo; bởi thế 

Phật pháp còn gọi ác nghiệp là hắc nghiệp. Bạch tượng trưng cho nhân 

từ, lương thiện, nên Phật pháp còn gọi thiện nghiệp là bạch nghiệp. 

Từ  khi  A  Dục  Vương  tin  Phật,  chẳng  những  trở  thành  một  vị 

hoàng đế truyền đạo bậc nhất của Phật giáo, mà còn là vị vua đầu tiên 

nhận ra trong việc cai trị quốc gia, tuyên truyền đóng một vai trò trọng 

yếu tột bậc. Về sau, ông còn nhận thấy vương quyền chẳng phải chỉ là 

một dạng quyền lực mà còn là công cụ để kiến lập hòa bình, thiện ý và 

từ  bi.  Bởi  thế,  A  Dục  Vương  không  chỉ  tuyên  truyền  Phật  giáo  trong 

nước mình, mà còn phải truyền giáo tới các bộ lạc ở biên cương mới là 

thành công mỹ mãn, lại còn phải tuyên truyền giáo nghĩa Phật pháp tới 

những quốc gia xa xôi. Vua từng phái những sứ đoàn Phật giáo đến các 

nước Tự Lợi Á (Syria), Ai Cập (Egypt), Mã Kỳ Đốn (Macedonia) v.v… 

tuyên truyền Phật pháp, tuyên truyền thành công nhất là ở Tích Lan (Sri 

Lanka). 

Hiện thời chúng ta thường nghe khẩu hiệu “Phong Trào Phật Giáo 

Thế Giới”, người đề xướng mấy câu khẩu hiệu này trong thời cận đại, cố 

nhiên Thái Hư Đại Sư là người đầu tiên, nhưng trong thời cổ, nói đến 

người phát động phong trào  Phật giáo thế  giới chẳng thể  không  nói  A 

Dục Vương là bậc nhất. Bởi thế, nói A Dục Vương là Quán Thế Âm Bồ 

Tát thị hiện cũng chẳng phải là không chấp nhận được. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 134

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Sau thời A Dục Vương, khoảng bốn trăm năm sau khi Phật nhập 

diệt, có vua Ca Nị Sắc Ca (Kanishka) xuất hiện, cũng là vị hộ trì Phật 

giáo  đắc  lực,  cống  hiến  rất  lớn  cho  Phật  giáo.  Ngoài  ra,  những  quốc 

vương Trung Quốc như Đường Thái Tông, Tùy Dượng Đế, Lương Võ 

Đế,  Minh  Thái  Tổ  v.v…  cũng  có  những  nỗ  lực  lớn  lao  để  phổ  biến 

hoằng dương Phật pháp tại Trung Quốc. Người Trung Quốc gọi đời Tùy 

-  Đường  là  giai  đoạn  hoàng  kim  của  Phật  giáo,  một  mặt  là  do  có  rất 

nhiều cao tăng đại đức xuất hiện trong thời đó nỗ lực tuyên dương hoằng 

pháp, một mặt là do quốc vương đương thời hộ trì và tác động rất đắc 

lực. Những người như vậy đều có thể coi là Quán Âm thị hiện. 

Trong năm hạng người ứng hiện, tiếp đến nói về thân Trưởng Giả. 

Trưởng  Giả,  Trung  Quốc  gọi  là  kỳ  thân,  sĩ  thân…  Theo  kinh  Phật, 

Trưởng Giả phải thực sự có mười đức là dòng họ cao quý, giàu có lớn, 

oai đức cao, lớn tuổi, trí huệ sâu xa, tịnh hạnh, lễ nghi đầy đủ, người trên 

khen  ngợi,  kẻ  dưới  quy  ngưỡng.  Trong  đó,  năm  đức  đầu  thuộc  về 

phương diện thân thể, năm đức sau thuộc phương diện tâm lý. Nói đơn 

giản là đạo đức cao trọng, nhân cách cao quý, đức hạnh mỹ mãn, tài sản 

dư dật, tri thức quảng bác, niên kỷ cao, tín nghĩa hơn người mới xứng là 

Trưởng Giả. 

Là bậc Trưởng Giả thì bất luận xuất hiện trong tầng lớp xã hội nào 

cũng đều được quảng đại nhân quần tôn trọng cung kính. Là bậc Trưởng 

Giả thì bất luận làm chuyện gì hoặc xử lý một vấn đề nào, cũng đều cực 

kỳ công đạo chánh trực, như trong các địa phương có những sự việc kiện 

thưa nào nhiều năm chẳng giải quyết được, thế mà gặp bậc Trưởng Giả 

nói mấy lời công đạo, lập tức chuyện lớn hóa nhỏ, chuyện nhỏ biến mất, 

khiến mọi người vui vẻ, thực sự khâm phục, tiếp nhận sự phân xử, cho 

thấy Trưởng Giả có ảnh hưởng rất lớn. 

Nếu ông ta có thể tin tưởng Phật pháp thì những người đã có hảo 

cảm  và  cung  kính  tôn  trọng  ông  ta  cũng  sẽ  tự  nhiên  tùy  thuận  phụng 

hành  Phật  pháp.  Quán  Âm  Bồ  Tát  hiểu  sâu  sắc  điều  này,  nên  đối  với 

chúng sanh thế gian  “nếu có kẻ nên dùng thân Trưởng Giả mới có thể độ 

 được” , Ngài  “liền  hiện  thân  Trưởng  Giả  để  mà  thuyết  pháp” , khuyên

người  khác  làm  người  nên  chánh  trực,  công  bình,  đôn  hậu,  chất  phác, 

thành thật. Mọi người nghe Trưởng Giả nói như thế tự nhiên rất vui lòng 

tiếp nhận, lại còn thành thật làm theo. Bởi thế, Trưởng Giả tin Phật pháp 

sức cảm hóa cũng rất lớn. 

Nói đi nói lại, nếu thân làm Trưởng Giả mà chẳng thể dùng Phật  

pháp tu dưỡng thân tâm của chính mình thì cũng chẳng thể dùng Phật  

 Chánh Thích Kinh Văn

 135

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

pháp hóa độ mọi người, cái tư cách Trưởng Giả đó cũng phải xét lại! 

Trong  năm  hạng  người  ứng  hiện,  thứ  ba  là  thân  Cư  Sĩ.  Thông 

thường, chữ Cư Sĩ chỉ người tại gia học Phật, nam giới học Phật gọi là 

nam cư sĩ, nữ giới học Phật gọi là nữ cư sĩ, tựa hồ chỉ là cách xưng hô 

dành riêng cho những người học Phật. Tại Ấn Độ, Cư Sĩ chẳng nhất định 

là  danh  từ  để  chuyên  gọi  người  học  Phật,  như  trong  bốn  chủng  tánh, 

chủng tánh thứ ba là Phệ Xá (Vaishya) có Cư Sĩ Nhất Lưu tức là những 

người nhờ nông, công, thương mà giàu có. Thế nhưng, một vị cư sĩ chân 

chánh cũng phải có bốn mỹ đức lớn: 

1) Chẳng theo đuổi công danh, quan vị thế gian. Nói cách khác là 

chẳng tham vinh hoa, phú quý thế gian. Chí khí cao thượng chẳng muốn 

phụng sự vương hầu. 

2) Rất lạt lẽo đối với việc hưởng thụ những dục lạc thế gian, quyết 

chẳng truy cầu xằng bậy, chân chánh thanh tâm quả dục (giữ lòng trong 

sạch, ít ham muốn), nội tâm uẩn súc đức hạnh cao quý. 

3)  Tuy  chẳng  cầu  giàu  có  mà  trong  nhà  có  đủ  của  cải,  nhưng 

chẳng coi trọng giàu có, có thể đem của cải của mình thí xả cho nhân 

quần rộng lớn. 

4) Tự mình lấy đạo làm vui, tức là hưởng niềm vui trong việc tu 

đạo. 

Nói chung,  “tất cả những ai chẳng ham lợi danh, chẳng mộ phú 

 quý, giữ nếp đạm bạc, khiêm cung, liêm khiết ẩn cư, minh triết giữ thân, 

 nhân cách cao thượng, thọ trì Tam Quy, hoặc trì Ngũ Giới, thanh tịnh tự 

 tu, chẳng bị phiền não ràng buộc, chịu cực, chịu oán, lấy thân mình làm 

 gương, thì gọi là Cư Sĩ” . 

Như  những  vị  tu  tâm  dưỡng  tánh  trong  rừng  núi  vào  thời  cổ  ở 

Trung Quốc có thể gọi là Cư Sĩ. Hạng người này đạo mạo trang nghiêm, 

thái độ tiêu sái, tiêu dao tự tại. Nếu dùng thân phận xuất gia đến bàn luận 

Phật  pháp  cùng  họ,  họ  sẽ  giữ  kẽ  chẳng  thân  cận.  Nếu  dùng  thân  phận 

giống như họ để tiếp cận, lâu ngày sẽ được họ tin tưởng, tiến thêm một 

bước, có thể dẫn dụ họ vào Phật pháp. Bởi thế, nếu có một loại chúng 

sanh  “nên  dùng  thân  Cư  Sĩ  thì  mới  có  thể  độ” ,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

 “liền hiện thân Cư Sĩ để mà thuyết pháp” . 

Trong  lịch  sử  Phật  giáo  Trung  Quốc,  có  thể  nói  là  Bồ  Tát  hiện 

thân cư  sĩ  rất nhiều, như cư  sĩ  Bàng  Uẩn  vào thời  cổ,  cận đại  là  cư sĩ 

Dương Nhân Sơn đều có ảnh hưởng cảm hóa rất lớn đối với các nhân sĩ 

thuộc giới tri thức văn hóa, đều có những cống hiến rất lớn. 

Người hành Bồ Tát đạo, chẳng câu nệ như Thanh Văn nên có thể  

 Chánh Thích Kinh Văn

 136

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

thị hiện các thứ thân phận bất đồng để hóa độ chúng sanh. Bởi thế hai 

chúng cư sĩ tu học Phật pháp tại gia cũng có thể hoằng dương Phật pháp 

hóa  độ  chúng  sanh,  vấn  đề  là  bản  thân  người  cư  sĩ  có  hành  theo  Phật 

pháp  hay  chăng?  Có  giáo  hóa  theo  đúng  chánh  pháp  Phật  pháp  hay 

không? Nếu đúng là như vậy thì do cư sĩ tại gia tiếp xúc nhiều người, từ 

những hành vi biểu hiện nơi thân ngữ có thể dẫn dắt cảm hóa người khác 

quy  tín  Phật  pháp.  Đó là trách  nhiệm  của  tại gia  cư sĩ  chẳng thể thoái 

thác được! 

Trong  năm  loại  người  ứng  hiện,  thứ  tư  là  thân  Tể  Quan.  “Tể 

 quan”   thông  thường chỉ văn  võ bá  quan  trong  chính  phủ,  giúp  đỡ  lãnh 

đạo  cai  trị  đất  nước.  Thời  cổ,  trừ  quốc  vương  ra,  người  mang  trách 

nhiệm trọng yếu nhất đối với đất nước là Tể Tướng, Thừa Tướng, Thủ 

Tướng phụ trợ quốc vương và hết thảy những ai nhận lãnh chức vụ của 

chính phủ đều có thể gọi là Quan; nói như bây giờ là những người làm 

công chức. Như Thủ Tướng một nước, viện trưởng các viện, bộ trưởng 

các  bộ,  cho  đến  chủ  tịch  một  tỉnh,  huyện  trưởng,  thị  trưởng,  hương 

trưởng, thôn trưởng v.v… không chức vụ nào chẳng gồm trong hai chữ 

Tể Quan. 

Quan  tối  cao  như  Tể  Tướng,  Tổng  Lý12,  hoặc  viện  trưởng  hành 

chánh13,  dưới  một  người  trên  vạn  người,  đảm  nhận  trách  nhiệm  hành 

chánh rất lớn. Nhỏ như các huyện quan, thời cổ gọi là quan phụ mẫu, đối 

với trăm họ cũng có sức ảnh hưởng tương đương. Nếu như tể quan tin 

Phật, trăm họ cũng tin Phật theo. Nếu có một loại chúng sanh  “nên dùng

 thân Tể Quan thì mới độ được” , Quán Thế Âm Bồ Tát từ bi  “liền hiện 

 thân  Tể  Quan  để  mà  thuyết  pháp” .  Xưa  nay  những  tể  quan  tín  phụng 

Phật pháp, hộ trì Phật pháp rất nhiều. Phật pháp Trung Quốc có thể kéo 

dài đến ngày nay, lưu truyền kế tục chẳng ngừng, không thể không nhắc 

đến mối quan hệ rất lớn giữa hàng tể quan và việc “tín Phật - hộ pháp”. 

Bởi lẽ, một vị tể quan tốt lành, trên thì dốc sức tận trung đối với vị 

lãnh tụ tối cao của quốc gia, dưới thì đối với trăm họ thuộc quyền mình 

cai trị cũng phải yêu thương, che chở, chiếu cố. Nếu làm được như vậy 

thì nếu chính người ấy tín phụng Phật pháp, hoằng dương Phật pháp, tự 

nhiên sẽ có sức mạnh rất lớn. Không chỉ vậy, còn có thể vận dụng thân 

phận tể quan giáo hóa các tể quan khác. Như trưởng quan trong quân đội 

hoặc chánh quyền là viên chức lớn trong toàn bộ một vùng, chẳng phải 

12 Tổng Lý: Hiện thời, người Hoa gọi chức vụ Thủ Tướng là Tổng Lý

13 Hành Chánh Viện Viện Trưởng là chức vụ đứng đầu cơ quan hành pháp của Trung Hoa 

Dân Quốc (Đài Loan), tương đương với Thủ Tướng. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 137

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

là người tầm thường có thể giáo hóa được, bởi thế Quán Âm Bồ Tát tùy 

thuận  căn  cơ  chúng  sanh,  thị  hiện  thân  phận  tể  quan,  vì  kẻ  đó  thuyết 

pháp khuyên dạy khiến cho thân tâm được giải thoát. 

Trong  năm  loại  người  ứng  hiện,  thứ  năm  là  thân  Bà  La  Môn. 

Những ai học Phật pháp đều biết: Ở Ấn Độ có bốn giai cấp chủng tánh là 

Bà  La  Môn  (Brahmin),  Sát  Đế  Lợi  (Kshaitriya),  Phệ  Xá  (Vaishya)  và 

Thủ Đà La (Shudra). Bốn chủng tánh này vô cùng bất bình đẳng, Bà La 

Môn được coi là chủng tánh cao quý nhất. 

Theo pháp điển Ma Nô (Manusmrti)14:

1) Bà La Môn sanh từ miệng Phạm Thiên, là tăng lữ đảm nhiệm 

chức trách chuyên tế lễ, cúng bái trong nhân gian, có địa vị đặc biệt tôn 

quý, có quyền lực đặc thù hơn cả quốc vương, ngoại trừ việc cúng bái, 

chẳng đảm nhiệm bất cứ công tác nào. 

2) Sát Đế Lợi sanh từ vai Phạm Thiên, là người chỉ huy quân đội 

và quản trị hành chánh, những người như quốc vương và các võ sĩ đều 

thuộc giai cấp này. Tuy họ chẳng có thần vị cao quý như Bà La Môn, 

nhưng địa vị xã hội cũng cao tương đương. 

3) Phệ Xá sanh từ đầu gối Phạm Thiên, trong xã hội họ chẳng có 

địa vị gì. Những vật cần dùng cho cuộc sống của hai giai cấp Bà La Môn 

và Sát Đế Lợi chủ yếu do bọn họ cung cấp. Bởi thế, trong giai cấp này 

gồm có nông dân, thương nhân, thợ thủ công nghiệp. 

4) Thủ Đà La sanh từ bàn chân Phạm Thiên, là giai cấp thấp kém 

nhất, làm  những  nghề  nghiệp hạ  đẳng, suốt  đời  làm  trâu làm  ngựa,  cứ 

phải cam chịu những hình phạt vô lý! 

Bốn chủng tánh này chẳng những địa vị xã hội cực bất bình đẳng, 

ngay cả trong tín ngưỡng tôn giáo cũng hết sức bất bình đẳng. Về mặt xã 

hội, Thủ Đà La chẳng được tiếp xúc với những chủng tánh khác! Thủ Đà 

La đi đường, nếu dẫm vào bóng của Bà La Môn sẽ bị họa sát thân. Pháp 

điển Ma Nô còn quy định như sau:  “Thủ Đà La dùng lá cỏ chạm vào 

 thân Bà La Môn sẽ bị xử chém” . Do đây biết giai cấp xã hội nghiêm nhặt  

đến mức độ nào. 

Trên phương diện tôn giáo, [Ấn Độ giáo cho rằng] Thủ Đà La là 

hạng chẳng thể tái sanh, ba chủng tánh kia đều có thể tái sanh. Chữ  “tái

 sanh”  vừa nói đó được hiểu là người chết đi lại được sanh làm người, do 

14  Pháp  điển  Ma  Nô  (còn  gọi  là  Mānava-Dharmaśāstra,  hoặc  được  biết  dưới  tên  Laws  of 

Manu) là luật điển của Ấn Độ Giáo, tương truyền do chính Phạm Thiên nói ra, do con của 

Phạm Thiên là Manu truyền lại cho các bà-la-môn, giải thích vũ trụ quan theo Ấn Độ Giáo 

cũng như những quy định ngặt nghèo về giai cấp. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 138

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

vì bọn họ lúc còn sống được hưởng quyền lợi đọc tụng kinh điển Phệ Đà 

(Veda). Nói  “chẳng  được  tái  sanh”   có  nghĩa  là  chết  đi,  hết  thảy  đều 

chẳng tính đến nữa, căn bản là chẳng thể thọ sanh trong loài người được 

nữa, bởi lẽ lúc sống họ chẳng được hưởng quyền lợi đọc tụng kinh Phệ 

Đà. Bởi thế, chế độ giai cấp bốn chủng tánh bất bình đẳng của Ấn Độ rõ 

ràng rất khắc nghiệt. 

Nếu trong thế gian có một loại chúng sanh  “nên dùng thân Bà La

 Môn thì mới có thể đắc độ” , Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền 

 hiện thân Bà La Môn để mà thuyết pháp” . Vì bọn họ thuyết những pháp 

nào? Thuyết pháp bình đẳng, chỉ rõ nhân loại sanh ra bình đẳng, chẳng 

có ai trỗi hơn, chẳng có ai kém cỏi, sai biệt gì cả, bất cứ ai cũng chẳng 

thể tự cao tự đại, cho mình là “con kiêu của trời” cả, hoặc là như người 

Dĩ  Sắc  Liệt  (Israel)  nói  “người  Dĩ  Sắc  Liệt  là  dân  được  Thượng  Đế 

chọn”, hoặc tự nhận chủng tộc của mình là một dân tộc ưu tú nhất trên 

thế giới. 

Hàng Bà La Môn Ấn Độ cho mình là chủng tộc thù thắng nhất, ưu 

tú nhất trong thế gian nên thường chà đạp các chủng tộc khác, khống chế 

người khác, chỉ huy người khác, buộc người khác phục tùng mình. Bây 

giờ, Quán Âm Bồ Tát thị hiện thân phận Bà La Môn giống hệt như họ, 

dùng thân mình làm gương, đến các nơi biểu hiện tinh thần bình đẳng để 

cảm hóa Bà La Môn, đả phá quan niệm giai cấp nghiêm nhặt, tin nhận 

chân lý “nhân loại và hết thảy chúng sanh nhất luật bình đẳng”, từ việc 

hành theo chân lý bình đẳng này sẽ dần dần đạt đến giải thoát rốt ráo. 

1.2.2.1.1.4. Năng ứng tứ chúng  (Ứng hiện thân tứ chúng)

 Ưng dĩ tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di thân đắc độ giả, 

 tức  hiện  tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni,  ưu-bà-tắc,  ưu-bà-di  thân  nhi  vị  thuyết 

 pháp. 

應以比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷身得度者。即現

比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷身而為說法。

 (Nên dùng thân tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di để được  

 độ, liền hiện thân tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di để mà thuyết  

 pháp). 

Đoạn này nói Bồ Tát có thể hiện thân tứ chúng, tức là tứ chúng đệ 

tử trong Phật pháp. Trước khi giảng, trước hết nên chia đoạn kinh văn 

này  ra  để  đọc  như  sau:   “Nên  dùng  thân  tỳ-kheo  để  được  độ  liền  hiện 

 Chánh Thích Kinh Văn

 139

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 thân tỳ-kheo để mà thuyết pháp. Nên dùng thân tỳ-kheo-ni để được độ 

 liền hiện thân tỳ-kheo-ni để mà thuyết pháp. Nên dùng thân ưu-bà-tắc để 

 được độ liền hiện thân ưu-bà-tắc để mà thuyết pháp. Nên dùng thân ưu-

 bà-di để được độ liền hiện thân ưu-bà-di để mà thuyết pháp”. 

Tỳ-kheo là tiếng Ấn, Hán dịch thành ba nghĩa là Khất Sĩ, Phá Ác 

và Bố Ma. 

 a) Khất Sĩ:  

Khất (乞) là cầu xin, Sĩ (士) là đại danh từ để chỉ người; Khất Sĩ là 

người cầu xin. Trước kia, đã có hai câu nói quen thuộc như sau:  “Ngoại 

 khất thực dĩ dưỡng sắc thân; nội khất pháp dĩ tư huệ mạng” (Ngoài xin

thức ăn để nuôi sắc thân, trong xin pháp để vun bồi huệ mạng). Đó là ý 

nghĩa  chữ  Khất  Sĩ.  Bởi  lẽ  sống  trong  thế  gian,  để  duy  trì  sanh  mạng, 

chẳng thể không ăn uống, nhưng đều là hướng đến tục nhân khất hóa. 

Người xuất gia tu hành, nếu chỉ vì xin thức ăn mà khất thực chẳng biết 

cầu khất chánh pháp Như Lai, nào có khác gì những kẻ ăn mày xin cơm 

bình  thường  đâu.  Bởi  thế,  đức  Phật  quy  định:  Trong  vòng  mười  bốn 

dặm, nếu có người giảng kinh thuyết pháp mà hai chúng xuất gia chẳng 

đến nghe thì bị phạm giới. 

 b) Phá Ác:

Là nói hai chúng xuất gia, phàm đã xuất gia thì phải tu hành đúng 

theo Phật pháp, phá trừ các thứ ác pháp. Nếu xuất gia mà chẳng thể phá 

ác thì có khác gì tục nhân đâu! 

 c) Bố Ma:  

Là nói hai chúng xuất gia lúc đăng đàn Tỳ-kheo, bạch Tứ Yết-ma, 

thọ  giới  Tỳ-kheo,  các  thần  Hộ  Pháp  đều  đến  bảo  hựu,  khiến  cho  Địa 

Hành Dạ Xoa báo với Không Hành Dạ Xoa, lần lượt báo lên thiên Ma 

Thiên  Vương,  Ma  Vương  bèn  sanh  lòng  sợ  hãi  lớn.  Ma  Vương  thích 

nhất là con cháu đông đảo, khiến cho chúng sanh trong toàn tam giới đều 

bị Ma nắm giữ, nhất định chẳng vui lòng cho một chúng sanh nào thoát 

khỏi  lòng  bàn  tay  mình.  Bây  giờ,  người  phát  tâm  xuất  gia  thọ  giới,  y 

pháp tu hành, sẽ lìa tam giới, đương nhiên khiến cho Ma hoảng sợ, bởi 

thế gọi là Bố Ma. 

Chữ Ni trong tỳ-kheo-ni nghĩa là nữ, tức là nữ chúng xuất gia. Tôi 

sẽ kể câu chuyện chứng thực Quán Âm Bồ Tát thị hiện thân tỳ-kheo: Sơ 

Tổ Thiền Tông Trung Quốc là Bồ Đề Đạt Ma sau khi đắc chánh pháp 

 Chánh Thích Kinh Văn

 140

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

nhãn tàng, đặc biệt sang Trung Quốc hành hóa. Thoạt đầu, Tổ đến Nam 

Kinh gặp mặt Lương Võ Đế, đàm luận chẳng hợp, bèn sang chùa Thiếu 

Lâm ở Tung Sơn, tỉnh Hà Nam, ngồi nhìn vách chín năm; sau gặp Nhị 

Tổ Huệ Khả bèn truyền tâm ấn Phật pháp cho Sư. Chẳng lâu sau, Đạt 

Ma Tổ Sư viên tịch, chôn tại núi Hùng Nhĩ. Khoảng đâu chừng hai năm 

sau, đặc  sứ  của  Bắc  Ngụy  là  Tống  Vân  gặp  Bồ  Đề  Đạt  Ma  tại  Thông 

Lãnh,  cầm  một  chiếc  giày  đi  một  mình,  Tống  Vân  hỏi  Tổ  đi  đến  địa 

phương nào, Ngài nói trở về Tây Thiên. Tống Vân trở về nước Ngụy, kể 

lại  chuyện  này.  Thoạt  đầu  mọi  người  không  tin,  sau  mở  hòm  ra  xem, 

thấy trong hòm không có xác, chỉ lưu lại một chiếc giày. Do Đạt Ma đi 

một chiếc giày về Tây, nên sau này giới Phật giáo đồn Đạt Ma Tổ Sư là 

hóa thân của Quán Âm Bồ Tát. 

Lại  kể  chuyện  khác,  chuyện  Quán  Âm  Bồ  Tát  thị  hiện  thân  tỳ-

kheo-ni:  Trong  sách  Tỳ  Kheo  Ni  Truyện,  có  truyện  tỳ-kheo-ni  Tăng 

Đoan  sống  dưới  thời  Lưu  Tống15.  Gia  đình  Sư  đời  đời  tin  phụng  Phật 

pháp, hai chị em cùng thệ nguyện xuất gia, nhưng Tăng Đoan tướng mạo 

xinh đẹp, rất nổi tiếng ở quê nhà, rất nhiều kẻ có tiền bàn chuyện cầu 

hôn với anh em Sư. Bà mẹ và anh em Sư đồng ý gả Sư cho một người. 

Ba  ngày  trước  khi  về  nhà  chồng,  do  chẳng  muốn  kết  hôn,  Tăng  Đoan 

liền trốn vào một ngôi chùa Phật giáo, thành tâm thành ý tụng phẩm Phổ 

Môn suốt ba ngày. Một ngày nọ đang lễ bái, chợt thấy Phật bảo cùng Sư: 

“Chồng của ngươi mạng sắp hết, ngươi phải tinh tấn dũng mãnh tu trì, 

chớ  có  lo  lắng  quá  mức  về  chuyện  này  nữa!”  Về  sau  đúng  là  người 

chồng hứa hôn của Sư bị trâu húc chết, Sư bèn tu trì Phật pháp được rất 

nhiều lợi ích lớn lao; bởi thế có thể nói Sư là hóa thân của Quán Thế Âm 

Bồ Tát. 

Ưu-bà-tắc  (Upāsaka)  là  tiếng  Ấn  Độ,  Hán  dịch  là  Cận  Sự  Nam, 

hoặc Thanh Tín Sĩ, Ưu-bà-di (Upāsikā) cũng là tiếng Ấn Độ, Hán dịch là 

Cận Sự Nữ hoặc Thanh Tín Nữ. Hai hạng người này là hai chúng đệ tử 

học  Phật  tại  gia,  thân  cận  Tam  Bảo,  phụng  thừa  hành  nhân  Tam  Bảo. 

Quán Âm Bồ Tát thị hiện thân Ưu Bà Tắc, thân Ưu Bà Di chép trong 

sách Quán Âm Linh Cảm Lục có thể nói là rất nhiều, chẳng cần phải kể 

nhiều nữa. 

Ngay trong tứ chúng hiện diện đây, rốt cuộc vị nào là Quán Âm  

15 Lưu Tống là một triều đại vào thời Nam Bắc Triều, tồn tại từ năm 420 đến 479, do Lưu 

Dũ (Tống Cao Tổ Vũ Đế) sáng lập, truyền được 5 đời vua, đóng đô tại Kiến Khang (Nam 

Kinh). Gọi là Lưu Tống để phân biệt với nhà Tống của Triệu Khuông Dẫn (Triệu Tống), tức 

Bắc Tống và Nam Tống sau này. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 141

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Bồ Tát thị hiện, chúng ta người phàm  mắt thịt tự nhiên nhìn chẳng ra. 

Chẳng thể vì mình nhìn không ra bèn cho là Bồ Tát chẳng thị hiện. Bởi 

lẽ, Quán Âm Bồ Tát từ bi, trong thế gian này nếu có một loài chúng sanh 

nào nên dùng thân phận tứ chúng bất đồng mới hòng độ thoát, Ngài lập 

tức  thị  hiện  thân  phận  tứ  chúng  bất  đồng,  vì  họ  thuyết  pháp  bất  đồng 

khiến họ tu hành đúng pháp để được thân tâm giải thoát. 

1.2.2.1.1.5. Năng ứng chúng phụ  (Ứng hiện các thân phụ nữ)

 Ưng dĩ Trưởng Giả, Cư Sĩ, Tể Quan, Bà La Môn phụ nữ thân 

 đắc độ giả, tức hiện phụ nữ thân nhi vị thuyết pháp. 

應以長者、居士、宰官、婆羅門、婦女身得度者。即

現婦女身而為說法。

 (Nên dùng thân phụ nữ của hàng Trưởng Giả, Cư Sĩ, Tể Quan, Bà 

 La Môn để được độ liền hiện thân phụ nữ để mà thuyết pháp). 

Đoạn này nói Bồ Tát ứng hiện các thân phụ nữ. Phụ nữ được nói 

trong đoạn kinh này chẳng phải chỉ một loại phụ nữ mà là các loại phụ 

nữ đã kết hôn, trở thành bà chủ gia đình. Trong gia đình, họ có địa vị đặc 

thù,  bởi  lẽ  gia  đình  lấy  vợ  chồng  làm  trung  tâm.  Nếu  bà  chủ  gia  đình 

phát tâm học Phật sẽ rất có khả năng xúc tiến Phật hóa gia đình. Phật hóa 

gia đình là căn bản để Phật hóa xã hội. Nếu chúng ta muốn Phật hóa xã 

hội thì phải bắt đầu từ Phật hóa gia đình. Với ý nghĩa này, bà chủ gia 

đình tự nhiên trở thành một nhân tố trọng yếu. 

Đoạn kinh này có thể đọc thành bốn đoạn: Nếu nên dùng thân phụ 

nữ của hàng Trưởng Giả để đắc độ, liền hiện thân phụ nữ Trưởng Giả để 

thuyết pháp; nếu nên dùng thân phụ nữ của hàng Cư Sĩ để đắc độ, liền 

hiện thân phụ nữ Cư Sĩ để thuyết pháp; nếu nên dùng thân phụ nữ của 

hàng Tể Quan để đắc độ, liền hiện thân phụ nữ Tể Quan để thuyết pháp; 

nếu nên dùng thân phụ nữ của hàng Bà La Môn để đắc độ, liền hiện thân 

phụ nữ Bà La Môn để thuyết pháp. 

Nói theo cách phân biệt chủng tánh của Ấn Độ thì Trưởng Giả, Cư 

Sĩ thuộc dòng Phệ Đà, Tể Quan mang trọng trách chính trị, quân sự của 

quốc gia nên thuộc dòng Sát Đế Lợi; Bà La Môn là dòng cao quý nhất 

trong  bốn  chủng  tánh,  còn  chủng  tánh  hạ  tiện  Thủ  Đà  La  trong  kinh 

không nhắc đến. Sở dĩ Quán Âm Bồ Tát hiện thân phụ nữ chỉ hiện thân 

trong ba chủng tánh có thể tái sanh, chẳng hiện thân phụ nữ của chủng 

tánh Thủ Đà La không thể tái sanh là vì trong xã hội đương thời giai cấp 

 Chánh Thích Kinh Văn

 142

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Thủ Đà La ty tiện vô cùng. Nếu hiện thân phụ nữ [Thủ Đà La] thuyết 

pháp,  sẽ  chẳng  có  ai  tin  tưởng  tiếp  nhận,  đương  nhiên  chẳng  thể  phát 

sanh hiệu lực gì, bởi thế chẳng hiện thân phụ nữ Thủ Đà La. 

Trong  xã  hội,  Trưởng  Giả  và  Cư  Sĩ  có  địa  vị  cao,  trên  phương 

diện chính trị, Tể Quan có thế lực tương đương, trong giới tôn giáo, Bà 

La Môn có vị trí đặc thù. Bởi thế, Bồ Tát thị hiện thân phụ nữ của ba 

hạng người này để làm hiền nội của những Cư Sĩ, Trưởng Giả, Bà La 

Môn cổ động Phật pháp, đương nhiên đạt được hiệu quả rất lớn. Ta thấy 

Bồ Tát hiện thân chẳng phải là không mục đích, mà là dùng Phật pháp 

dạy  dỗ,  dẫn  dắt  nhân  quần,  trong  giai  cấp  nào  có  thể  phát  sanh  ảnh 

hưởng lớn  thì  Bồ  Tát  bèn thị  hiện  trong giai  cấp  ấy  ngõ  hầu đạt được 

mục đích giáo hóa thế gian. 

Đến đây, ắt có người hỏi: Trong quốc gia, xã hội, phụ nữ có địa vị 

tối cao trước hết phải kể là hoàng hậu, sức ảnh hưởng của bà ta các phụ 

nữ  khác  không  sao  bằng  được,  sao  trong  kinh  không  nhắc  đến  thân 

vương hậu? Vương hậu địa vị cao, sức hiệu triệu mạnh mẽ, cổ động Phật 

pháp tốt nhất mà! 

Theo như cổ đức giải thích: Trong thời đại quân chủ, vương hậu 

đại đa số đều ở trong thâm cung, rất ít ra hoạt động ngoài cung, chẳng 

bằng  các  phụ  nữ  khác  có  thể  tiếp  xúc  quảng  đại  quần  chúng,  bởi  thế 

trong  kinh  chẳng  nói  đến  thân  vương  hậu.  Nhưng  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm  cũng  có  nói  Bồ  Tát  hiện  thân  vương  hậu  để  thuyết  pháp  như 

kinh chép:  “Nhược hữu nữ nhân, nội chánh lập thân, dĩ tu gia quốc, ngã 

 ư bỉ tiền, hiện nữ chúa thân cập quốc phu nhân, mạng phụ đại gia, nhi vị 

 thuyết pháp” (Nếu có nữ nhân, lo việc cai quản gia đình để xây dựng đất 

nước, ta ở trước người đó, hiện làm thân nữ chúa và quốc phu nhân để 

thuyết  pháp  cho  các  mạng  phụ  đại  gia  khiến  họ  thành  tựu)16.  Bởi  lẽ, 

16 Trong Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh giảng:  “Địa vị chánh đáng của 

 nữ giới là ở trong gia đình nên gọi là Nội Chánh. Mọi chuyện trong gia đình do nữ nhân chủ 

 trì, hiếu kính bố mẹ chồng, giáo dục con cái, đấy là Nội Chánh. Tuy sang cả vẫn siêng năng, 

 tuy giàu có vẫn tiết kiệm, trinh, tĩnh, kín đáo, nhàn nhã, dùng những điều ấy để trau giồi đức 

 hạnh của người nữ nên gọi là Lập Thân.... Do dùng Nội Chánh để Lập Thân, nên thân được 

 trau  giồi,  cảm  hóa  người  trong  gia  đình,  ảnh  hưởng  đến  toàn  bộ  quốc  gia.  Chữ  Gia  chỉ 

 chung từ bậc đại phu trở lên, chữ Quốc chỉ từ bậc chư hầu trở lên. Nữ nhân có thể dùng Nội 

 Chánh để lập thân, tu thân thì đấy chính là cái gốc để tề gia trị quốc... Nữ Chúa: Vợ của 

 thiên  tử  (tức  hoàng  hậu).  Quốc  phu  nhân:  Vợ  của  các  vị  đứng  đầu  các  bang,  các  quận. 

 Mạng phụ: Những người vợ được nhận bằng sắc phong tước của triều đình, tức là những 

 người do chồng làm quan mà vợ được phong tước. Đại gia: Những bậc tài lẫn đức cùng trọn 

 đủ, có thể làm thầy cho các bậc nữ chúa, như vợ của ông Tào Thế Thục đời Hán, do thường 

 Chánh Thích Kinh Văn

 143

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

vương hậu ở trong cung cũng có thể giáo hóa quyến thuộc trong cung. 

Còn như những đệ nhất phu nhân trong hiện tại, Bồ Tát cũng có thể thị 

hiện để giáo hóa. 

Đúng  là  phụ  nữ  chiếm  hữu  một  địa  vị  trọng  yếu  trong  gia  đình 

cũng như xã hội. Nhìn trên phương diện tôn giáo, lấy ví dụ bất cứ tôn 

giáo nào, tín đồ nữ giới cũng nhiều hơn nam. Nhưng nói chung, năng lực 

và trí huệ của phụ nữ chẳng cách biệt nam giới nhiều lắm, thậm chí có 

phụ nữ trí huệ còn hơn cả rất nhiều nam nhân. Bởi vậy, sau khi người nữ 

tin tưởng một tôn giáo nào rồi, chẳng những họ không ngừng truy cầu 

chân lý của tôn giáo đó, mà lòng tin cũng kiền thành, khẩn thiết. Thử coi 

trong các đại hội truyền giáo của các tôn giáo, phụ nữ đều chiếm đa số 

trong thính chúng. Do đây ta thấy phụ nữ đối với tôn giáo rất kiền thành. 

Như vậy, điều cực khẩn thiết đương nhiên là bất cứ phụ nữ nào cũng đều 

phải nên nuôi dưỡng cái tâm tín ngưỡng tôn giáo. Bởi lẽ, dù phụ nữ có 

nuôi dưỡng cái tâm tín ngưỡng tôn giáo hay không đều có ảnh hưởng rất 

lớn đối với xã hội. 

Có người từng nói như thế này: “Trong gia đình phụ nữ có đủ ba 

thiên chức là dưỡng dục con cái, nấu nướng, tín phụng tôn giáo”. Bây 

giờ khoan bàn hai thiên chức đầu, chỉ bàn đến thiên chức tín phụng tôn 

giáo. Nếu bà chủ một gia đình có tín ngưỡng tôn giáo, thì trên có thể ảnh 

hưởng đến bố mẹ chồng, dưới là ảnh hưởng con cái, giữa là ảnh hưởng 

chồng mình. Như vậy mọi thành viên trong gia đình đều được gội đẫm 

khí  phận  tôn  giáo,  tự  nhiên  hòa  thuận  vui  vẻ,  cuộc  sống  gia  đình  vui 

sướng. 

Về mặt ảnh hưởng đối với con cái: Nếu người làm mẹ quả thật là 

một  tín  đồ  tôn  giáo  kiền  thành,  con  cái  ngày  ngày  tai  mắt  tiêm  nhiễm 

cảm hóa, tự nhiên cũng sẽ tin tưởng tôn giáo đó. Chẳng hạn như mẹ là 

tín  đồ  Phật  giáo,  sẽ  thường  dẫn  con  cái  đến  chùa  miếu,  Phật  đường, 

khiến  con  cái  dần  dần  được  tiếp  nhận,  un  đúc  khí  phận  Phật  pháp,  tự 

nhiên lưu lại ấn tượng tôn giáo sâu đậm. Đến khi nhân duyên thành thục, 

liền tín phụng Phật giáo. 

Bởi  thế,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đối  với những kẻ  nên  dùng  thân 

phụ nữ của hàng Trưởng Giả, Cư Sĩ, Tể Quan, Bà La Môn mới có thể 

được độ thoát, liền hiện các thứ thân nữ nhằm thích ứng thuyết pháp cho 

kẻ ấy, khuyên dạy, dẫn dắt kẻ ấy trong gia đình làm người vợ đảm, mẹ  

 theo con gái của Ban Siêu vào cung, giảng dạy hoàng hậu và các quý nhân nên cõi đời gọi 

 bà là Tào Đại Gia”. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 144

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

hiền như thế nào ngõ hầu thân tâm được giải thoát. 

1.2.2.1.1.6. Năng ứng nhị đồng  (Ứng hiện thân trẻ con hai giới)

 Ưng dĩ đồng nam, đồng nữ thân đắc độ giả, tức hiện đồng nam, 

 đồng nữ thân nhi vị thuyết pháp. 

應以童男、童女身得度者。即現童男、童女身而為說

法。

 (Nên dùng thân trẻ trai, trẻ gái để được độ, liền hiện thân trẻ trai, 

 trẻ gái để mà thuyết pháp). 

Đoạn này nói Bồ Tát ứng hiện thân hai loại trẻ con, tức là thân bé 

trai  và  bé  gái.  Trong  quan  niệm  mọi  người,  “đồng  nam  đồng  nữ”  chỉ 

những đứa bé trai và gái từ bảy tám tuổi cho đến mười  một, mười hai 

tuổi;  nhưng  nếu  hiểu  hai  chữ  này  theo  nghĩa  rộng  thì  chẳng  phân  biệt 

tuổi tác lớn hay nhỏ, miễn là chưa kết hôn, hoặc người theo chủ nghĩa 

độc thân đều có thể coi là đồng nam, đồng nữ. 

Đồng  nam,  đồng  nữ  có  một  đặc  điểm  là  thiên  chân  thuần  khiết, 

như người lớn trông thấy trẻ nhỏ ngay lập tức bèn nói chúng ngây thơ 

rạng rỡ, hoạt bát đáng yêu, hoặc nói chúng thuần khiết vô cùng, chẳng 

có chút gì hư ngụy. Sự thật cũng đúng là như vậy, bởi chúng chưa bén 

nhiễm những tập quán bất lương của xã hội; do đó, tâm địa thật là thiên 

chân thuần khiết. Người trưởng thành nếu thường tiếp xúc với trẻ con, 

rất dễ khơi dậy cái tâm con trẻ của chính mình, chẳng còn lo sợ những 

nỗi tang thương mình từng nếm trải. Ngay cả người lăn lóc trong đời đã 

lâu, sống chung cùng trẻ con cũng dễ phát khởi cái tâm xích tử. 

Sách  Thanh  Niên  Phật  Giáo  Dữ  Phật  Giáo  Thanh  Niên  (Thanh 

niên hóa Phật giáo và Phật giáo hóa thanh niên) viết:  “Phật giáo cũng 

 khen ngợi tuổi nhỏ, chẳng những khen ngợi chúng là chân thành, thuần 

 khiết, mà còn đặc biệt chú trọng đến tánh từ hòa, nội tâm chứa nhiệt tình 

 trong sáng vô hạn, chẳng tiếc nuối hết thảy để truy cầu chân lý” . Bởi thế 

đồng nam, đồng nữ thật đáng yêu quý. 

Bản thân một con người đang trong tuổi đồng nam, đồng nữ khác 

nào một tờ giấy trắng tinh, quý vị muốn vẽ lên đó hình thái như thế nào 

liền có thể vẽ thành hình thái như thế đó, giống như tờ giấy trắng tô màu 

hồng liền thành hồng, bôi đen liền thành đen. Bởi vậy, trong thời kỳ đó, 

đổ công dẫn dắt, giáo hóa thật không còn gì trọng yếu, dễ dàng hơn được 

 Chánh Thích Kinh Văn

 145

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

nữa.  Trung  Quốc  có  câu  ngạn  ngữ:   “Tang  thụ  chi  tử  tùng  tiểu  khuất” 

(Uốn cành dâu từ thuở còn non). Nếu như cây dâu đã mọc lớn rồi, rất 

khó uốn cành, chỉ có lúc cành dâu còn non tơ, lá vừa nhú mới có thể uốn 

cành được. Cũng như dẫn dắt, dạy dỗ trẻ con phải bắt đầu từ khi chúng 

mới bảy tám tuổi, dạy dỗ một cách thích đáng và hữu hiệu thì mới có thể 

làm cho chúng nó từ từ trở thành những đứa nhỏ biết vâng giữ phép tắc, 

mai sau lớn lên cũng trở thành những công dân lương hảo. 

Nếu tuổi nhỏ đã nhiễm phải tập khí bất lương, bị thành phần bất 

lương mê hoặc, dẫn dụ vào ngõ rẽ, như những tên thái bảo - thái muội ở 

Đài Loan hoặc phi tử - phi nữ ở Hương Cảng, A Phi17 tại Tân Gia Ba 

v.v… chẳng những tiền đồ của chúng do vậy bị đứt đoạn mà an ninh xã 

hội cũng bị ảnh hưởng xấu lây! Như hiện thời những bọn thiếu niên bất 

lương trong xã hội gây rối các nơi, khiến các nhân viên đảm trách trị an 

xã hội phải đau đầu, đều là những chứng minh hùng hồn nhất. 

Do đó, việc hướng dẫn những đồng nam, đồng nữ, bất luận trên 

phương diện nào, đều vô cùng trọng yếu. Gần đây, Phật giáo đề xướng 

“Phật hóa nhi đồng” cũng là vận dụng Phật giáo để giáo hóa nhi đồng 

khiến cho hành vi, tư tưởng của mỗi một nhi đồng đều đi vào khuôn khổ 

chánh đáng. Quán Thế Âm Bồ Tát thấy trong thế gian có loài chúng sanh 

 “nên  dùng  thân  đồng  nam,  đồng  nữ  mới  độ  được  liền  hiện  thân  đồng 

 nam, đồng nữ để mà thuyết pháp” , chỉ dạy bọn chúng phải làm sao để 

thành con người có nhân cách hoàn chỉnh, hữu dụng cho xã hội! 

1.2.2.1.1.7. Năng ứng bát bộ  (Ứng hiện thân tám bộ quỷ thần)

 Ưng  dĩ  Thiên,  Long,  Dạ  Xoa,  Càn  Thát  Bà,  A  Tu  La,  Ca  Lâu 

 La, Khẩn Na La, Ma Hầu La Già, Nhân Phi Nhân đẳng thân đắc độ 

 giả, tức giai hiện chi nhi vị thuyết pháp. 

應以天、龍、夜叉、乾闥婆、阿脩羅、迦樓羅、緊那

羅、摩候羅伽、人、非人等身得度者。即皆現之而為說法

 (Nên dùng các thân Thiên, Long, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, 

 Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La Già, Nhân Phi Nhân để độ, đều liền 

 hiện các  thân ấy để mà thuyết pháp). 

Đoạn này nói rõ Bồ Tát có thể ứng hiện các thân thuộc tám bộ, ta  

thường gọi  là  Thiên  Long  Bát  Bộ, là các chúng Hộ  Pháp trong Phật  

17 Đây là những tiếng lóng chỉ các thiếu niên nam nữ trong băng đảng. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 146

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

pháp. Nếu tách ra đọc thì cũng giống như trên phải đọc thành tám đoạn: 


 “Nên dùng các thân Trời để độ liền hiện thân Trời để mà thuyết 

 pháp. Nên dùng thân Rồng để độ liền hiện thân Rồng để mà thuyết pháp. 

 Nên dùng thân Dạ Xoa để độ, liền hiện thân Dạ Xoa để mà thuyết pháp. 

 Nên dùng thân Càn Thát Bà để độ, liền hiện thân Càn Thát Bà để thuyết 

 pháp. Nên dùng thân A Tu La để độ, liền hiện thân A Tu La để mà thuyết 

 pháp. Nên dùng thân Ca Lâu La để độ, liền hiện thân Ca Lâu La để mà 

 thuyết pháp. Nên dùng thân Khẩn Na La để độ, liền hiện thân Khẩn Na 

 La để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Ma Hầu La Già để độ, liền hiện 

 thân Ma Hầu La Già để mà thuyết pháp” . 

 “Thiên” :  tiếng  Ấn  Độ  gọi  là  Đề  Bà  (Deva),  Hán  dịch  là  Thiên. 

Bình thường nói là tam giới có hai mươi tám cõi trời, nhưng Thiên được 

nói ở đây chủ yếu chỉ Địa Cư Thiên của Dục Giới, bao gồm thiên chúng 

Tứ  Thiên  Vương  Thiên  và  Đao  Lợi  Thiên.  Nếu  trong  thế  gian  có  loại 

chúng sanh nên dùng thân Trời thì mới được độ, Quán Thế Âm Bồ Tát 

liền  hiện  thân  Trời  để  thuyết  pháp.  Kinh  Lăng  Nghiêm  chép:   “Nhược 

 hữu chư thiên, nhạo xuất thiên luân, ngã hiện thiên thân, nhi vị thuyết 

 pháp, linh kỳ thành tựu” (Nếu có chư thiên, muốn thoát kiếp trời, ta hiện 

thân Trời để thuyết pháp cho những kẻ ấy được thành tựu), chính là nói 

về ý này. Trong phần ứng hiện sáu thân trời ở trên, tuy nói là ứng hiện 

sáu thân trời sai khác, nhưng đều là ước theo từng loại sai biệt mà nói, ở 

đây là nói tổng quát, nên chẳng giống với phần trên. 

 “Long”   (Nāga):  Ở  Trung  Quốc,  Rồng  là  một  trong  Tứ  Linh,  là 

một loài linh dị, giỏi biến hóa. Theo Phật pháp, Rồng có các dạng thức 

sai khác: Có thiên long chuyên thủ hộ cung trời, có hải long chuyên giữ 

long cung, có tàng long chuyên bảo vệ kho tàng, có vũ long phun mưa. 

Bất cứ loại rồng nào, rốt cuộc hình dạng như thế nào, từ trước đến nay 

chưa  ai  thấy  được.  Bất  quá,  thời  xưa  Trung  Quốc  và  Ấn  Độ  đều  có 

truyền thuyết về Rồng, chúng ta chẳng thể không thừa nhận là có Rồng. 

Tuy  nói  Rồng  phước  báo  rất  lớn,  nhưng  nghiệp  chướng  cũng  cực  sâu 

nặng, chẳng thể an nhiên hưởng thụ phước báo. 

Theo kinh Phật, Đại Bằng Kim Xí Điểu rất thích ăn Rồng. Vì thân 

Rồng rất dài nên khi chúng ăn vào, giống như người đời nuốt cọng mì. 

Bởi thế chúng sanh mang thân Rồng thường chịu nỗi khổ sanh mạng bị 

uy hiếp, sợ hãi Đại Bằng Kim Xí Điểu nhất. 

Có  một  lần,  đức  Phật  tịnh  tọa  tu  Định  bên  bờ  biển  cả,  Rồng  bị 

Kim Xí Điểu uy hiếp, chạy đến trước đức Phật cầu cứu, cầu thoát khỏi 

cái nạn bị Kim Xí Điểu quắp lấy nuốt ăn. Đức Phật từ bi bèn đem ca-sa 

 Chánh Thích Kinh Văn

 147

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

đang mặc chia một phần cho Long Vương, dạy gã đem cắt thành từng 

miếng cho rồng con, rồng cháu đắp trên thân hầu thoát khỏi nạn bị Kim 

Xí Điểu bắt ăn, bởi lẽ Kim Xí Điểu trông thấy ca-sa của Phật chẳng dám 

ăn Rồng nữa, giữ yên được sanh mạng cho các Rồng. Do đây thấy rõ oai  

lực ca-sa lớn đến đâu! 

Thế gian có một loại chúng sanh nên dùng thân Rồng thì mới có 

thể đắc độ, Quán Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Rồng đến Long Cung vì 

các Rồng thuyết pháp, khiến chúng xả bỏ tâm Sân. Nếu nói: Cung Rồng 

dưới  đáy  biển,  làm  sao  đến  Long  Cung  thuyết  pháp  cho  được?  Đây 

chẳng  phải  là  chuyện  không  thể  được,  như  hiện  còn  kinh  Phật  Thuyết 

Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  là  bản  kinh  đức  Phật  ở  Long  Cung  vì  Long 

Vương thuyết pháp. Như vậy, đương nhiên Bồ Tát cũng có thể thị hiện 

thân Rồng đến Long Cung thuyết pháp cho Rồng. 

 “Dạ Xoa”  (Yaksha) ở phần trên đã có nói là Tiệp Tật Quỷ (quỷ 

nhanh nhẹn), còn gọi là Bạo Ác Quỷ, có hai loại thiện và ác: Thích ăn 

người là ác Dạ Xoa, hộ trì Phật pháp là thiện Dạ Xoa. Như tỳ-kheo, tỳ-

kheo-ni khai đàn thọ giới, đầu tiên là bạch Tứ Yết-ma, Địa Hành Dạ Xoa 

liền hoan hỷ báo với Không Hành Dạ Xoa, Không Hành Dạ Xoa nghe 

được tin này bèn vui vẻ báo với Tứ Thiên Vương. Lần lượt truyền báo 

như thế lên đến cung Ma Tha Hóa Tự Tại, khiến các Ma Vương sanh sợ 

hãi lớn lao! Thiện Dạ Xoa bảo hộ hành nhân và hộ trì Phật pháp. Trong 

thế gian nếu có một loại chúng sanh phải dùng thân Dạ Xoa hóa độ mới 

có thể độ thoát được họ thì Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi bèn hiện 

thân Dạ Xoa để vì họ thuyết pháp. Như mọi người đều biết, Diện Nhiên 

Đại Sĩ chính là hiện thân của Quán Âm Bồ Tát. 

 “Càn Thát Bà”   (Gandharva),  Hán  dịch  thành  Tầm  Hương  (tìm 

mùi hương), Khứu Hương (ngửi mùi hương), Thực Hương (ăn hương), 

Hương Thần, là thần tấu nhạc trước tòa của Đế Thích, chúa trời Đao Lợi. 

Đế Thích Thiên mê đắm ngũ dục, đương nhiên cũng thích nghe âm nhạc. 

Mỗi khi Đế Thích muốn nghe âm nhạc, chẳng cần phải sai thiên chúng 

đi tìm thần tấu nhạc, chỉ thắp một cây hương để trước mặt; Càn Thát Bà 

nghe mùi hương bèn đến tấu nhạc trước tòa Đế Thích, cứ tấu mãi cho 

đến khi Đế Thích không muốn nghe nữa mới ngưng. Thần tấu nhạc này 

thường  sống  trong hang  Kim  Cang  ở  phía  Nam  núi  Tu  Di,  có  thể  bay 

trên hư không. Trong thế gian nếu có một loại chúng sanh nên dùng thân 

Càn Thát Bà để hóa độ họ thì sau đó họ mới có thể được độ thoát, Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  bèn  hiện  thân  Càn  Thát  Bà  vì  họ  thuyết 

pháp. Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Nhược Càn Thát Bà, nhạo thoát kỳ luân, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 148

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 ngã ư bỉ tiền, hiện Càn Thát Bà thân, nhi vị thuyết pháp, linh kỳ thành 

 tựu” (Nếu  Càn  Thát  Bà  thích  thoát  khỏi  thân  đó,  ta  hiện  trước  gã  đó, 

hiện thân Càn Thát Bà, vì gã thuyết pháp khiến gã thành tựu) cũng nhằm 

diễn tả ý này. 

 “ A Tu La”  (Asura), có ba cách dịch sang tiếng Hán:

a) Phi Thiên: Ý nói Tu La có phước báo trời, nhưng không có đức 

của chư thiên. 

b)  Vô  Đoan  Chánh: Theo kinh  dạy,  A  Tu  La  nữ  rất  mỹ  lệ  đoan 

nghiêm,  nhưng  A  Tu  La  nam  cực  thô  xấu,  chẳng  có  được  nửa  điểm 

tướng mạo đoan chánh nào. 

c) Vô Tửu: Theo truyền thuyết, trong quá khứ, A Tu La rất thích 

uống rượu, nhưng có lúc tìm không ra rượu, không có rượu để uống, liền 

dứt khoát cai rượu, bởi thế gọi là Vô Tửu. 

Đặc tánh lớn nhất của A Tu La là tâm Nghi rất nặng, bất luận việc 

gì cũng chẳng tin người khác chút nào. Do tâm nghi ngờ quá nặng, sức 

tranh giành cũng mạnh, nên cái tâm háo thắng tranh cường cũng trội hơn 

người khác rất nhiều. Tu La thích đánh nhau cùng Đế Thích nhất, nhưng 

cũng là có nguyên nhân, bây giờ tôi chẳng ngại nêu lên một chuyện để 

thuyết minh như sau: 

Tương truyền A Tu La Vương có một người con gái tên là Xá Chỉ 

(Shachi Indrani), cô này càng lớn càng xinh đẹp, có thể nói là thế gian ít 

có người xinh đẹp như cô. Về sau Đế Thích biết được; Đế Thích thuộc 

Địa Cư Thiên trong Dục Giới, tâm ái dục nam nữ chưa đoạn, bởi thế bèn 

lấy con gái A Tu La làm vợ, nên cùng A Tu La Vương có quan hệ bố vợ 

- chàng rể, cảm tình giữa hai bên cũng rất tốt. 

Chẳng lâu sau khi Đế Thích đã cưới Xá Chỉ, vì muốn tỏ lòng tôn 

kính bố vợ, Đế Thích đặc biệt mời A Tu La Vương lên thiên cung du 

ngoạn và ở lại ít lâu, đương nhiên là dùng hậu lễ tiếp đãi. Khi A Tu La 

Vương đã hết hứng, muốn trở về, vì muốn tỏ vẻ long trọng tiễn đưa, Đế 

Thích bèn sai đội nghi trượng thiên binh thiên tướng dàn hàng hai bên 

cung  kính  tiễn  khách  đúng  lễ.  Nào  ngờ  A  Tu  La  Vương  chẳng  những 

không nhận thịnh tình của chàng rể, trái lại còn nghi Đế Thích cố ý phô 

trương oai phong trước mặt mình để đe đọa, trong tâm hết sức khó chịu! 

Tuy  là  Đao  Lợi  Thiên  Vương,  nhưng  Đế  Thích  thường  xuống 

nhân gian nghe đạo. Hễ có Phật xuất thế bèn xuống nhân gian nghe Phật 

thuyết pháp, khi không có Phật xuất thế bèn xuống nhân gian nghe Tiên 

giảng đạo. Có một lần, Đế Thích muốn xuống nhân gian nghe Tiên giảng 

đạo, bà vợ A Tu La Nữ Xá Chỉ nghi ông chồng lăng nhăng dưới trần, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 149

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

bèn hạch hỏi Đế Thích quá mức, Đế Thích kể thực mọi chuyện, bất luận 

thế  nào  bà  A  Tu  La  Nữ  Xá  Chỉ  vẫn  không  tin,  lại  đòi  theo  Đế  Thích 

xuống nhân gian dò xét. Đế Thích nghĩ bà ta là đàn bà chẳng nên xuống 

nhân gian bèn gạt phăng. Bởi thế, bà ta càng thêm ngờ vực, không theo  

ổng xuống trần cũng không xong! 

Đợi sau khi Đế Thích ngồi lên xe báu xuống nhân gian, A Tu La 

Nữ vận dụng thần thông, ẩn thân núp sau xe báu theo xuống nhân gian. 

Xuống đến nhân gian, Đế Thích xuống xe, Xá Chỉ cũng xuống xe. Đế 

Thích  trông thấy,  không  những trách  mắng bà  đôi  câu,  còn  dùng  cành 

hoa đập bà mấy cái đến nỗi bà Xá Chỉ nổi cơn thịnh nộ kiêu căng, bèn 

om sòm hài tội Đế Thích cho đến khi ông ta phải xuống nước mới thôi. 

Ngay lúc đó, tiên nhân vì phải nghe giọng nói thánh thót của bà ta đến 

nỗi mất cả thần thông; bởi thế, Đế Thích càng thêm giận dữ. Do vậy, Xá 

Chỉ tâm càng thêm hoài nghi, cứ cho là ông chồng mình hiếp người thái 

quá! 

Sau đó, bà Xá Chỉ đem tình hình khóc kể cùng phụ vương, A Tu 

La Vương vừa nghe chẳng ngăn nổi nộ khí ngút trời: “Bữa trước mi thị 

oai  trước  mặt  ta,  giờ  lại  khinh  rẻ  con  gái  ta,  có  ai  nhịn  được  nổi  hay 

chăng?” Do vậy, phát động vô số binh tướng A Tu La đến tuyên chiến 

cùng Đế Thích, trực tiếp công kích thiên cung. Do A Tu La có chút thần 

thông,  nên  chân  bèn  đạp  đáy  biển,  tay  lay  cung  trời,  khiến  Đế  Thích 

Thiên  đại  bại  trốn  chạy.  Sau  trận  chiến  lần  ấy,  Đế  Thích  và  Tu  La 

thường  hay  đánh  nhau,  tuy  nói  là  có  lúc  thắng,  lúc  thua,  nhưng  phần 

nhiều Đế Thích bị thất bại. Do vậy, thường cảm thấy khổ não! 

Đến lúc đức Phật xuất thế, Đế Thích cầu cứu đức Phật, Phật dạy 

ông ta muốn thắng lợi thì lúc giao chiến cùng A Tu La phải niệm Ma Ha 

Bát Nhã Ba La Mật Đa. Đế Thích truyền thiên binh, thiên tướng xưng 

niệm  như  thế,  quả  nhiên  toàn  thắng, khiến  cho  A  Tu  La  thất  bại, phải 

trốn vào lỗ ngó sen, chẳng dám đánh nhau cùng trời Đế Thích nữa! 

Đặc tánh của A Tu La là tâm nghi rất nặng, tâm sân rất lớn; vậy 

thì kẻ nào làm người trong nhân gian, nếu tâm hoài nghi rất nặng, tâm 

sân khuể rất lớn, chuyện gì cũng tranh cường háo thắng, chết đi bèn đọa 

vào  đường  A  Tu  La.  Lúc  còn  làm  người,  A  Tu  La  cũng  làm  không  ít 

thiện nghiệp, như các công đức bố thí v.v... vẫn thường làm, nhưng do 

tâm háo thắng mạnh mẽ, liền thành ra gieo nhân A Tu La. Nếu có chúng 

sanh phải dùng thân A Tu La mới có thể độ được, Quán Thế Âm Bồ Tát 

liền hiện thân A Tu La vì họ thuyết pháp, khiến họ bỏ được nghi, sân, 

thân  tâm  giải  thoát.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Nhược  A  Tu  La,  nhạo 

 Chánh Thích Kinh Văn

 150

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 thoát kỳ luân, ngã ư bỉ tiền, hiện A Tu La thân, nhi vị thuyết pháp, linh 

 kỳ thành tựu” (Nếu A Tu La thích thoát khỏi thân đó, tôi ở trước kẻ đó, 

hiện thân A Tu La vì kẻ đó thuyết pháp cho được thành tựu), cũng chính 

là ý này. 

 “Ca Lâu La”   (Garuda),  Hán  dịch  là  Diệu  Xí  Điểu,  hoặc  dịch  là 

Kim Xí Điểu (chim cánh vàng), còn có tên là Đại Bằng Kim Xí Điểu, 

sống trong những cây bằng sắt lớn ở phương Bắc núi Tu Di. Theo kinh 

Phật,  loại  chim  này  hai  đầu  cánh  xòe  ra  cách  nhau  ba  trăm  sáu  mươi 

dặm. Lúc nó muốn ăn Rồng, bèn dùng đôi cánh to quạt nước biển khiến 

nước tách ra, thấy tận đáy biển, trông thấy cung Rồng, chụp lấy Rồng ăn, 

ăn Rồng như con người ăn mì sợi vậy. 

Phần trên đã nói, Phật dùng ca-sa cứu Rồng khiến Kim Xí Điểu 

chẳng dám ăn nuốt, bởi thế, chim đến trước Phật nói: 

- Ngài rất từ bi cứu Rồng, cứu được Rồng khá lắm, nhưng con đói 

bụng quá, không có gì ăn, sắp phải chết đói, không biết Phật thấy chết có 

cứu hay không? 

Đức Phật đặc biệt khai thị: 

-  Nếu  ngươi  phát  tâm  quy  y  Tam  Bảo,  giữ  giới  Bất  Sát,  từ  nay 

chẳng ăn Rồng nữa, ta sẽ truyền đệ tử Phật lúc cúng Phật thọ thực, dùng 

bảy  hạt  gạo  hoặc  cháo  xuất  sanh,  để  bố  thí  cho  ngươi  và  quỷ  thần 

Khoáng Dã, La Sát, Quỷ Tử Mẫu v.v… khiến cho các ngươi có cái để 

sanh sống, chẳng còn bị cái khổ đói khát nữa! 

Bởi thế việc Xuất Sanh trong Phật giáo có ý nghĩa rất trọng yếu, 

chẳng phải là theo thói quen làm cho qua chuyện đâu nhé! Lúc xuất sanh 

nên niệm bài kệ Xuất Sanh như sau:  

 Đại Bằng Kim Xí Điểu, 

 Khoáng Dã quỷ thần chúng, 

 La Sát, Quỷ Tử Mẫu, 

 Cam Lộ tất sung mãn. 

(Đại Bằng Kim Xí Điểu, 

Các quỷ thần Khoáng Dã, 

La Sát, Quỷ Tử Mẫu, 

Thảy no đủ cam lộ.)  

Ngàn  vạn  phần  chẳng  thể  làm  qua  quít  cho  xong  chuyện  được! 

Trên đầu Ca Lâu La có bảo châu Như Ý, nếu ai có được bảo châu này, 

đúng là muốn gì có nấy! Có lúc Ca Lâu La miệng phun ra lửa, bởi thế  

 Chánh Thích Kinh Văn

 151

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

còn gọi là Ca Lâu La Viêm. 

Thế gian nếu có chúng sanh, phải dùng thân Ca Lâu La mới có thể 

độ thoát, Quán Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Ca Lâu La để tuyên nói 

pháp nhân từ yêu thương loài vật, khiến chúng sanh ấy hành theo, thân  

tâm được giải thoát. 

 “Khẩn  Na  La”   (Kinnara),  Hán  dịch  là  Nghi  Nhân  hoặc  Nghi 

Thần, loài này trên đầu có một sừng, khiến người trông thấy khởi lòng 

ngờ vực không biết có phải là người hay không, nên mới có tên như thế. 

Chúng cũng là thần tấu nhạc của Đế Thích, nhưng không giống với thần 

tấu nhạc Càn Thát Bà nói ở phần trên. Nhạc do Càn Thát Bà tấu là âm 

nhạc thế tục thông thường; nhạc của Khẩn Na La tấu là pháp nhạc. Cũng 

có thể nói âm nhạc do loài trước tấu là nhạc thế gian, nhạc do loài sau 

tấu là nhạc xuất thế gian. Nếu có chúng sanh phải dùng thân Khẩn Na La 

mới có thể độ thoát thì Quán Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Khẩn Na La 

vì họ tuyên thuyết Như Lai chánh pháp, khiến cho họ y pháp tu hành, 

thân tâm được giải thoát, thoát ly cuộc sống quỷ thần Khẩn Na La. 

 “Ma Hầu La Già”  (Mahoraga), Hán dịch là Đại Mãng Xà Thần, 

hoặc  dịch  là  Địa  Long,  có  thuyết  nói  là  đầu  rắn  mình  người.  Nếu  có 

chúng sanh phải dùng thân Ma Hầu La Già mới độ thoát được thì Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  hiện  thân  Ma  Hầu  La  Già,  vì  kẻ  đó  tuyên  thuyết 

pháp nhẫn nhục, tu Từ, nhu hòa tu Huệ, khiến kẻ ấy y pháp tu hành, ngõ 

hầu thân tâm giải thoát! 

 “Nhân phi nhân đẳng thân đắc độ giả” : Là lời tổng kết tám bộ. 

Nói  “nhân phi nhân”  là vì: Có thuyết nói họ dường như là thân người, 

nhưng không phải là người nên gọi là “nhân phi nhân”. Có thuyết nói là 

tám bộ quỷ thần vốn chẳng phải là người, nhưng biến thành thân người 

đến  trước  đức  Phật  nên  gọi  là  “nhân  phi  nhân”.  Có  thuyết  nói  chữ 

“nhân”  chỉ  nhân  loại  trong  bốn  châu,  chữ  “phi  nhân”  chỉ  tám  bộ  quỷ 

thần. Tuy có nhiều cách giải thích khác nhau, nhưng tôi cho là cách giải 

thích thứ nhất hợp lý hơn. 

Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi, vì muốn cứu độ tám bộ chúng 

sanh, bèn thích ứng với cơ cảm của bọn họ, đáng nên dùng thân nào để 

hóa độ bèn hiện thân đó để thuyết pháp, bởi thế nói là  “đều có thể hiện 

 những thân đó để thuyết pháp” . 

1.2.2.1.1.8. Năng ứng lực sĩ  (Ứng hiện thân lực sĩ)

 Ưng dĩ Chấp Kim Cang Thần đắc độ giả,  tức hiện Chấp Kim  

 Chánh Thích Kinh Văn

 152

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Cang Thần nhi vị thuyết pháp. 

應以執金剛神得度者。即現執金剛神而為說法。 

 (Nên dùng thân Chấp Kim Cang Thần để được độ, bèn hiện thân  

 Chấp Kim Cang Thần để mà thuyết pháp). 

Đoạn này nói Bồ Tát có thể ứng hiện thân Lực Sĩ. Trong ba mươi 

ba ứng thân, thân này là thân cuối cùng. Chấp Kim Cang Thần là thần 

Hộ Pháp của Phật giáo, do Ngài tay thường cầm Kim Cang Bảo Xử, nên 

mang tên Chấp Kim Cang Thần. 

Phật giáo lấy từ bi làm gốc, chuyện gì cũng chẳng tranh giành với 

người,  thế nhưng thế  nhân nắm  được  điều  này,  bèn luôn  tìm  cách phá 

hoại Phật pháp, nhưng đệ tử Phật chẳng muốn trái nghịch lòng từ bi, mọi 

việc do thần Hộ Pháp cầm Kim Cang Xử hàng phục ác nhân phá hoại 

Phật  pháp,  khiến  họ  chẳng  dám  gây  ra  những  trọng  tội  hủy  pháp.  Bởi 

thế, đứng trên lập trường Phật pháp, đối với thế gian chúng sanh, về mặt 

từ bi đương nhiên phải dùng từ bi nhiếp thọ, lúc chiết phục đương nhiên 

phải dùng dũng mãnh để chiết phục, oai đức song vận mới hòng phổ độ 

quần sanh. 

Thần Kim Cang Hộ Pháp trong Phật giáo cũng có sự tích: 

Tương truyền, trong quá khứ có Chuyển Luân Thánh Vương xuất 

thế, cưới hai phu nhân. Phu nhân thứ nhất sanh một ngàn vương tử, phu 

nhân thứ hai chỉ sanh được hai vương tử. Một ngàn vương tử của bà phu 

nhân thứ nhất sau khi tiếp xúc Phật pháp, đều phát khởi đại Bồ Đề tâm, 

rộng hành Bồ Tát đạo, thành bậc Bồ Tát danh xứng với thật, tương lai 

đương nhiên sẽ thành Phật, nhưng ai sẽ thành Phật trước? Phụ vương vì 

muốn biết rõ điều này, truyền các vương tử phát Bồ Đề tâm rút thăm để 

định thứ tự thành Phật. 

Kết quả, đầu tiên là Câu Lưu Tôn Phật (Krakucchanda Buddha), 

cuối  cùng là  Lâu  Chí  Như  Lai  (Rucika  Buddha).  Thích  Ca  là vị thành 

Phật thứ tư. Sở dĩ phải định thứ tự là vì trong một thế giới, chẳng thể có 

hai đức Phật cùng xuất hiện trong đời. Hai vị vương tử của phu nhân thứ 

hai thấy các huynh trưởng đều phát Bồ Đề tâm, tương lai sẽ thành Phật, 

ngay đó, vị đại vương tử phát nguyện làm Đại Phạm Thiên Vương, khi 

các  anh  thành  Phật  sẽ  thỉnh  chuyển  pháp  luân.  Vương  tử  thứ  hai  phát 

nguyện  làm  thần  Hộ  Pháp,  sau  khi  các  anh  thành  Phật  sẽ  hộ  trì  Phật 

pháp.  Chấp  Kim  Cang  Thần  chính  là  vị  vương  tử  thứ  hai  của  bà  phu 

nhân thứ hai. 

Trong ngàn vị vương tử, Thích Tôn là vị thứ tư thành Phật, bởi thế  

 Chánh Thích Kinh Văn

 153

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

đức  Thích  Tôn  xuất  thế,  trước  hết  có  Đại  Phạm  Thiên  Vương  thỉnh 

chuyển  pháp  luân,  rồi  có  Chấp  Kim  Cang  Thần  hộ  trì  Phật  pháp.  Thế 

gian nếu có chúng sanh  “nên dùng thân Chấp Kim Cang Thần mới có 

 thể độ được”  thì Quán Thế Âm Bồ Tát  “liền hiện làm Chấp Kim Cang 

 Thần”   vì  kẻ  ấy  tuyên  nói  giáo  pháp  hộ  trì  chánh  pháp  của  Như  Lai, 

khiến kẻ ấy y pháp tu hành trở thành bậc hộ pháp đắc lực cho Phật giáo. 

1.2.2.1.2. Kết đức khuyến cúng  (Tổng kết thánh đức, khuyên nên cúng dường)  

 Vô  Tận  Ý!  Thị  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thành  tựu  như  thị  công 

 đức, dĩ chủng chủng hình du chư quốc độ, độ thoát chúng sanh. Thị 

 cố nhữ đẳng ưng đương nhất tâm cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. 

無盡意。是觀世音菩薩。成就如是功德。以種種形。

游諸國土。度脫眾生。是故汝等。應當一心供養觀世音菩

薩。

 (Này Vô Tận Ý! Vị Quán Thế Âm Bồ Tát này thành tựu công đức 

 như thế, dùng các thứ thân hình dạo các cõi nước, độ thoát chúng sanh. 

 Vì thế các ông hãy nên nhất tâm cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát). 

Quán Thế Âm Bồ Tát dùng ba mươi ba ứng thân du hóa trong thế 

giới Sa Bà này, nói như vậy chẳng qua là đơn giản kể  một vài trường 

hợp để hình dung sự nghiệp dùng các thân phận bất đồng du hành hóa 

đạo chúng sanh của Quán Âm Bồ Tát. Trên thực tế, Quán Âm Bồ Tát 

cũng giống như các đại Bồ Tát khác, có thể hóa ngàn trăm vạn ức thân 

hình  hóa  độ  chúng  sanh  trong  các  thế  giới,  Vì  thế,  đức  Thích  Tôn  lại 

tổng kết các công đức của Quán Âm Bồ Tát, hòng khuyên Vô Tận Ý và 

các trời người phát tâm cúng dường. 

 “Vô Tận Ý!”  Đức Thích Ca gọi tên vị đương cơ như thế xong, bèn 

nói:  “Thị Quán Thế Âm Bồ Tát thành tựu như thị công đức” (Vị Quán 

Thế Âm Bồ Tát này thành tựu công đức như thế). Chữ  “như thế”  chỉ tất 

cả hết thảy công đức cứu bảy nạn, lìa tam độc, đáp ứng hai mong cầu, 

cho đến hiện các thân bất đồng trong thế gian để giáo hóa chúng sanh 

của ngài Quán Âm. Nhưng các công đức này, Quán Âm Bồ Tát đều đã 

viên mãn thành tựu. Chính vì Quán Âm Bồ Tát đã thành tựu những công 

đức nhiều đến như  thế nên  Ngài  có thể  “dĩ  chủng  chủng hình, du  chư 

 quốc độ, độ thoạt chúng sanh” (dùng các thứ thân, dạo các cõi nước độ 

thoát chúng sanh). Câu  “dĩ  chủng  chủng  hình”   chỉ  việc  hiện  các  thân 

 Chánh Thích Kinh Văn

 154

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

hình bất đồng, Quán Âm thị hiện rất nhiều thân,  “du chư quốc độ”  nghĩa 

là Quán Âm chẳng phải chỉ nhiều dịp thị hiện trong thế giới Sa Bà này, 

mà còn hiện các thứ thân giáo hóa chúng sanh trong vô lượng cõi nước ở 

mười phương. Câu này hình dung sự giáo hóa của Bồ Tát rất rộng.  “Độ 

 thoát chúng sanh”  nghĩa là Bồ Tát dùng các thân phận bất đồng, du hóa 

hết  thảy  cõi  nước,  chẳng  giống  như  người  bình  thường  du  sơn  ngoạn 

thủy, cũng chẳng như người hiện đại đi nơi này nơi nọ ngắm nghía, du 

lịch ngắm phong cảnh, mà là để độ thoát chúng sanh. 

Phải biết chúng sanh trong thế giới Sa Bà đau khổ, cố nhiên cần 

được Bồ Tát giáo hóa và độ thoát, nhưng tất cả chúng sanh trong những 

thế giới khác cũng có những nỗi thống khổ dù nhiều dù ít, dù lớn hay 

nhỏ giống như vậy, cũng cần Bồ Tát đến hóa độ cho được giải thoát. Bởi 

thế, câu này chỉ rõ những chúng sanh được Bồ Tát hóa độ. Ở đây phải 

đặc biệt thuyết minh: 

Quán Âm Bồ Tát vốn là vị Bổ Xứ Đại Sĩ trong thế giới Cực Lạc, 

lúc  Ngài  du  hóa  các  quốc  độ  khác  chẳng  giống  như  chúng  ta  tưởng 

tượng: Hôm nay du hóa thế giới Sa Bà, ngày mai du hóa thế giới Tịnh 

Lưu Ly, ngày  mốt lại du hóa một thế giới khác nữa. Nếu đúng là như 

vậy, Quán Âm Bồ Tát bận tối mắt rồi! 

Vì  thế,  nếu nói nghiêm  túc,  Quán  Âm  du  hóa  các nước  là  trong 

cùng một thời gian, nhưng đức Quán Âm bổn hữu chẳng hề lìa khỏi thế 

giới Cực Lạc một bước! Ở phần trên tôi đã từng nói: Như trên trời chỉ có 

một vầng trăng sáng ngời, nhưng nước ngàn con sông đều có ngàn bóng 

trăng,  nước  vạn  con  sông  có  vạn  bóng  trăng.  Bất  luận  trăng  trên  ngàn 

con  sông  hay  vạn  con  sông  đều  cùng  lúc  hiển  hiện,  nhưng  vầng  trăng 

thật vẫn vằng vặc trên không, chưa hề đi xuống nước của dòng sông nào. 

Vì thế có bốn câu như sau:  

 Nhất nguyệt phổ ấn nhất thiết thủy, 

 Nhất thiết thủy nguyệt nhất nguyệt nhiếp, 

 Nguyệt bất hạ giáng, thủy bất thăng, 

 Thủy thanh, nguyệt minh pháp tự nhĩ. 

(Một trăng in khắp hết thảy nước, 

Muôn bóng trăng thuộc một vầng trăng 

Trăng chẳng rơi xuống, nước chẳng dâng, 

Nước trong, trăng sáng, pháp là vậy)  

Những câu này diễn tả triệt để ý trên đây vậy. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 155

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Ở  đây  lại  cần  phải  hiểu  rõ:  Quán  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  đến 

mười phương cõi độ thoát chúng sanh đã suốt một thời gian lâu dài, lẽ ra 

chúng sanh khổ não phải được độ thoát hết, cớ sao trong mười phương 

thế  giới  hiện  vẫn  còn  có  rất  nhiều  chúng  sanh  khổ  não?  Đừng  nói  gì 

những cõi nước khác, chỉ riêng cõi Sa Bà đây, vẫn còn rất nhiều chúng 

sanh  chìm  đắm  trong  biển  khổ,  chịu  các  thống  khổ  công  kích,  chẳng 

được giải thoát, thế là thế nào? 

Theo kinh nói, đây chẳng phải Quán Âm Bồ Tát chẳng nỗ lực độ  

sanh, cũng chẳng là phải trong quá trình độ sanh, Bồ Tát có tâm phân 

biệt, người này ta độ, người kia ta không độ, vấn đề là chúng sanh có 

chịu tiếp nhận Bồ Tát hóa độ hay không, hoặc là thấy chúng sanh đó đối 

với Bồ Tát hữu duyên hay không? Có chúng sanh vô duyên với Bồ Tát 

nên Bồ Tát chẳng thể độ được, đương nhiên phải được Bồ Tát đến giáo 

hóa mới có thể giải thoát. Bởi lẽ, Phật, Bồ Tát chỉ có thể hóa độ chúng 

sanh hữu duyên, nếu vô duyên thì chẳng cách gì giáo hóa được! 

Chính vì lẽ đó, tuy Quán Âm Bồ Tát dùng các thứ thân hình dạo 

các  cõi  nước  hóa  độ  chúng  sanh,  nhưng  hiện  thời  vẫn  còn  rất  nhiều 

chúng sanh trong biển khổ chẳng thể nghĩ bàn giải thoát. Vấn đề chẳng 

do Bồ Tát, mà là do chúng sanh. Bởi thế muốn mong được Bồ Tát đến 

cứu độ, trước hết phải kết pháp duyên cùng Bồ Tát, nếu không thì chẳng 

thấy Bồ Tát đến độ thoát! 

Quán Âm Bồ Tát thành tựu công đức nhiều như thế, dùng các thứ 

thân  hình  du  hóa  các  cõi,  đương  nhiên  là  độ  thoát  chúng  sanh,  đương 

nhiên Bồ Tát đối với chúng sanh có ân đức rất lớn,  “thị cố, nhữ đẳng 

 ưng đương cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát” (vì thế, các ông phải nên 

nhất tâm cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát). 

Nói đến cúng dường, thông thường là có hai thứ Sự Cúng Dường 

và Lý Cúng Dường. Như tứ sự cúng dường, hoặc lục cúng dường, hoặc 

thập cúng dường, đều gọi là Sự Cúng Dường. Nếu hiểu lý, chứng nhập 

Pháp Tánh của các pháp, thở cùng một lỗ mũi với Phật, Bồ Tát, là Lý 

Cúng Dường. 

Kinh còn nói:  “Chư  cúng  dường  trung,  pháp  cúng  dường  tối” 

(Trong các cúng dường, pháp cúng dường là bậc nhất). Thế nào là pháp 

cúng dường? Tức là như pháp thực hành là cúng dường tối thượng, như 

 “thân  nghiệp  cúng  dường  là  lễ  bái,  khẩu  nghiệp  cúng  dường  là  khen 

 ngợi, ý nghiệp cúng dường là quán tưởng tướng hảo”  đều có thể gọi là 

pháp cúng dường. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 156

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Bất  luận  cúng  dường  cách  nào,  khẩn  yếu  nhất  là  phải  nhất  tâm 

nhất ý, cung kính chí thành, bởi thể bảo là  “nhất tâm cúng dường” . 

1.2.2.2. Chánh đáp du ư Sa Bà  (Đáp thẳng vào việc du hóa cõi Sa Bà) 

1.2.2.2.1. Hiển thị diệu đức  (Hiển thị đức mầu nhiệm)

1.2.2.2.1.1. Năng thí vô úy  (Ban cho sự không sợ hãi)

 Thị Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát ư bố úy cấp nạn chi trung, 

 năng thí vô úy. Thị cố, thử Sa Bà thế giới giai hiệu chi vi Thí Vô Úy 

 giả. 

是觀世音菩薩摩訶薩。於怖畏急難之中。能施無畏。

是故此娑婆世界。皆號之為施無畏者。

 (Trong các nạn gấp sợ hãi, vị Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát 

 này có thể ban cho sự không sợ hãi. Vì thế, thế giới Sa Bà này đều gọi là 

 đấng Thí Vô Úy). 

Đoạn  này  nói  đức  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  thể  ban  cho  chúng 

sanh sự không sợ hãi. Vì thế, Ngài có biệt hiệu là Thí Vô Úy. Sau khi 

đức Phật khuyên Vô Tận Ý phát tâm cúng dường Quán Âm xong, Ngài 

lại bảo Vô Tận Ý:  “Trong các nạn gấp sợ hãi, vị Quán Thế Âm Bồ Tát 

 này  có  thể  ban  cho  chúng  sanh  sự  không  sợ  hãi” .  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát 

nghĩa là vị đại Bồ Tát trong số các vị Bồ Tát, đều cùng là Bồ Tát, chỉ 

khác nhau là mới phát tâm hay tu đại hạnh Bồ Tát đã lâu. Quán Âm là 

đại Bồ Tát, sẽ kế thừa A Di Đà Phật thành Phật trong thế giới Cực Lạc, 

đương nhiên chẳng phải là một vị sơ phát tâm Bồ Tát thông thường, bởi 

thế gọi Ngài là Bồ Tát Ma Ha Tát. 

Bố (怖) là khủng bố (hoảng hốt, sợ hãi), Úy (畏) là úy cụ (sợ sệt, 

kinh sợ), nói thông tục là hoảng sợ.  “Cấp nạn”  (nạn gấp) tức là tai nạn 

bất thình lình xảy tới, trở tay không kịp, không cách chi đề phòng được, 

không  cách  gì  ứng  phó  được.  Người  có  phước  huệ  gặp  phải  cảnh  nạn 

gấp, đương nhiên có thể tùy cơ ứng biến, liệu cách khắc phục; kẻ kém trí 

huệ chẳng thể đối phó nạn gấp, trong lúc nội tâm hoảng hốt, kinh sợ, rất 

có thể Quán Âm Bồ Tát đại từ đại bi lập tức cảm ứng hiển hiện trước kẻ 

đó, ban cho sự không sợ hãi, giải cứu nạn gấp,  “thị cố thử Sa Bà thế giới 

 giai  hiệu  chi  vi  Thí Vô  Úy  giả” (vì  thế, thế giới  Sa  Bà này  đều gọi  là 

đấng Thí Vô Úy). Kinh Lăng Nghiêm chép:  “Kỳ hình, kỳ chú, năng dĩ vô 

 úy  thí  chư  chúng  sanh,  thị  cố  thập  phương  vi  trần  quốc  độ,  giai  danh 

 Chánh Thích Kinh Văn

 157

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 ngã vi Thí Vô Úy giả” (Thân ấy, thần chú ấy có thể ban cho các chúng 

sanh sự không sợ hãi; vì thế mười phương vi trần quốc độ đều gọi ta là 

đấng Thí Vô Úy) cũng là nói về ý này. 

Nay tôi chẳng ngại nêu lên một câu chuyện thật để thuyết minh  

trong cơn kinh hoảng, Bồ Tát có thể bố thí sự không sợ hãi: 

Vào đời  nhà  Tấn  ở Trung  Quốc,  có  một  vị đại  đức  tên là  Thích 

Đạt Khai. Có lần Sư lên núi hái Cam Thảo, chẳng ngờ bị rợ Khương bắt 

giữ,  giam  trong  vòng  rào  gỗ.  Trước  thầy  Đạt  Khai,  đã  có  mười  mấy 

người bị bắt giam trong vòng rào. Rợ Khương rất hung bạo, dã man; mỗi 

ngày lôi một người bị giam ra nấu hay nướng ăn. Cuối cùng chỉ còn sót 

lại mình sư Đạt Khai. Đạt Khai biết ngày mai sẽ đến phiên mình, đương 

nhiên chẳng khỏi kinh sợ, nhưng kinh sợ há có ích gì? Chỉ đành thành 

khẩn  thầm  tụng  Quán  Âm  Phổ  Môn  Phẩm,  đem  sanh  mạng  mình  phó 

cho Quán Âm Bồ Tát. Trời vừa rạng sáng, chợt có một con hổ to chạy 

tới, bọn rợ Khương đang canh tù trông thấy con hổ chạy đến, ai nấy chạy 

trối chết. Con hổ chẳng những không đuổi theo, còn ngoạm hàng rào gỗ 

thủng một lỗ. Lúc ấy, sư Đạt Khai thầm nghĩ: “Tuy thoát nạn rợ Khương 

sát hại, nhưng chẳng tránh khỏi miệng cọp”; bởi vậy, Sư vừa run lẩy bẩy 

vừa thành khẩn niệm Quán Âm, đợi lúc con hổ cắn thủng rào chui vào. 

Con hổ chẳng những không ăn Đạt Khai lại còn lập tức bỏ đi. Đến lúc 

đó, Đạt Khai biết là Quán Âm sai hổ đến cứu mình thoát tay rợ Khương. 

Phải biết rằng đó là Bồ Tát ban sự không sợ hãi. 

Lại có kẻ lên núi hái thuốc một mình, chợt gặp mãnh hổ đón ngay 

trước mặt. Dĩ nhiên người ấy trong lòng hoảng sợ đến mực nào, nhưng 

trong lúc ấy chợt có một bà già đến quát một tiếng lớn, con hổ hung tợn 

đáng sợ bèn quay đầu lủi mất. Người hái thuốc qua cơn kinh hồn, trấn 

tĩnh lại, nhìn quanh chẳng thấy tông tích bà già đâu nữa. Phải biết bà cụ 

ấy chính là Quán Âm Bồ Tát thị hiện cứu tế, đến ban sự không sợ hãi 

cho chúng sanh trong cơn nạn gấp! 

Trong thế gian, sự sợ hãi, nạn gấp rất nhiều, nhưng nạn gấp đáng 

sợ hãi nhất và lớn nhất không gì bằng sanh tử; bởi lẽ, hết thảy sự sợ hãi 

đều do sanh tử mà ra. Nếu không có sanh mạng thể ngõ hầu lưu chuyển 

sanh tử, nào còn có các nạn gấp sợ hãi hiện hữu? Bởi thế sanh tử là nỗi 

sợ  hãi  lớn  nhất!  Nếu  quả  thật  chúng  sanh  cảm  thấy  sanh  tử  đáng  sợ, 

muốn thoát khỏi sanh tử luân hồi, Quán Âm Bồ Tát liền đáp ứng mong 

cầu của chúng ta, tùy chúng ta muốn thấy thân hình nào, Ngài lập tức 

dùng thân hình ấy hiện trước mặt quý vị, vì quý vị nói pháp lìa sanh tử, 

khiến cho quý vị chẳng còn cảm thấy sanh tử đáng sợ nữa, ban cho quý 

 Chánh Thích Kinh Văn

 158

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

vị pháp liễu sanh thoát tử, đấy mới là chân chánh “thí vô úy”. Phật pháp 

thường nói có ba thứ Tài Thí, Pháp Thí và Vô Úy Thí. Người ta thường 

nghĩ Tài Thí là trọng yếu, chớ hề biết Pháp Thí và Vô Úy Thí lại càng 

trọng yếu hơn! Quán Âm thí cho chúng sanh sự không sợ hãi nên được  

gọi là đấng Thí Vô Úy. 

1.2.2.2.1.2. Năng cảm cúng dường  (Cảm thọ cúng dường)

 Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật ngôn: 

 - Thế Tôn! Ngã kim đương cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. 

 Tức giải cảnh chúng bảo châu anh lạc, giá trị bách thiên lượng 

 kim nhi dĩ dữ chi, tác thị ngôn: 

 - Nhân giả! Thọ thử pháp thí trân bảo anh lạc! 

 Thời Quán Thế Âm Bồ Tát bất khẳng thọ chi, Vô Tận Ý phục 

 bạch Quán Thế Âm Bồ Tát ngôn: 

 - Nhân giả! Mẫn ngã đẳng cố thọ thử anh lạc! 

無盡意菩薩白佛言。世尊。我今當供養觀世音菩薩。

即解頸眾寶珠瓔珞。價值百千兩金。而以與之。作是言。

仁者。受此法施珍寶瓔珞。時觀世音菩薩。不肯受之。無

盡意復白觀世音菩薩言。仁者愍我等故。受此瓔珞。

 (Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật rằng: 

 - Bạch Thế Tôn! Nay con sẽ cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. 

 Liền cởi chuỗi anh lạc bằng các hạt châu quý báu nơi cổ, giá trị 

 trăm ngàn lượng vàng để tặng, nói như thế này: 

 -  Thưa  nhân  giả!  Hãy  nhận  lấy  chuỗi  anh  lạc  pháp  thí  quý  báu 

 này. 

 Khi đó, Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng chịu nhận. Vô Tận Ý lại bạch 

 cùng Quán Thế Âm Bồ Tát rằng: 

 - Thưa nhân giả! Hãy thương xót chúng tôi, nhận lấy chuỗi anh 

 lạc này). 

Đây là đoạn kinh thuật chuyện Bồ Tát cảm được sự cúng dường. 

Đức  Thích  Ca  khuyên  đại  chúng  nhất  tâm  cúng  dường  Quán  Âm;  Vô 

Tận Ý là một vị đại Bồ Tát, hiểu sâu xa tầm quan trọng của việc cúng 

dường, nên sau khi nghe đức Phật khuyên nên dâng cúng xong, Vô Tận 

Ý Bồ Tát lập tức bạch Phật rằng: 

- Bạch Thế Tôn! Lão nhân gia muốn chúng con nhất tâm cúng  

 Chánh Thích Kinh Văn

 159

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

dường  Quán  Âm,  nay  con tuân  theo  mạng lệnh  từ bi,  đến  cúng  dường 

Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Nói xong, lập tức cởi chuỗi anh lạc bằng các bảo châu đang đeo  

nơi cổ, giá trị của chuỗi bảo châu anh lạc đó khoảng chừng trăm ngàn  

lượng vàng, tức đáng giá mười vạn lạng vàng ròng, cho thấy chuỗi ấy 

đáng  quý  trọng  dị  thường,  nay  Ngài  đem  chuỗi  anh  lạc  quý  trọng  ấy 

cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát, nói như thế này: 

- Thưa nhân giả! Hãy nhận lấy chuỗi anh lạc pháp thí quý báu này. 

 “Nhân giả”  là tiếng xưng hô giữa các Bồ Tát với nhau. Nhân Giả 

nghĩa là người có lòng nhân từ, hoặc có lòng nhân đức. Tuy Vô Tận Ý 

Bồ Tát thành tâm cúng dường như thế, nhưng khi đó, Quán Thế Âm Bồ 

Tát chẳng chịu tiếp nhận đồ cúng dường ấy. Nếu nhìn từ mặt văn tự, ý 

nghĩa đoạn này rất dễ hiểu, nhưng những nghĩa lý bao hàm trong đoạn 

kinh văn này rất sâu, chẳng thể coi thường được! 

 “Anh lạc”  là một thứ vật trang sức của Ấn Độ, đồ trang sức đeo 

trên cổ gọi là Anh (瓔), thứ quấn quanh thân gọi là Lạc (珞). Phải xem 

thân phận, địa vị và hoàn cảnh kinh tế của mỗi người mà phân biệt anh 

lạc quý báu hay tầm thường. Như người hiện tại, thích dùng hoa tươi kết 

thành vòng hoa, đeo trên cổ làm trang sức, hoặc dùng hạt châu xâu thành 

chuỗi đeo trên cổ làm đồ trang sức, đều có thể gọi là Anh Lạc. Chuỗi anh 

lạc Bồ Tát Vô Tận Ý dùng cúng dường ở đây là do các thứ bảo châu kết 

thành. Nếu chỉ nói bảo châu không thôi thì có nghĩa là Ma Ni bảo châu; 

ở đây nói là  “các bảo châu” , tức là hết thảy những vật quý báu, cũng tức 

là thất bảo như trong phần kinh văn ở trên đã nói. Chính vì chuỗi anh lạc 

do các thứ bảo châu xâu thành nên quý báu đặc biệt, trị giá trăm ngàn 

lạng vàng. 

Trong đoạn kinh này có một câu phải đặc biệt chú ý, tức là câu 

 “thọ thử pháp thí trân bảo anh lạc”  (nhận lấy chuỗi anh lạc pháp thí quý 

báu này); bởi lẽ chuỗi anh lạc bảo châu do ngài Vô Tận Ý cúng dường rõ 

ràng là tài vật, phải nói là Tài Thí mới đúng, sao lại nói  “nhận lấy pháp 

 thí này”?  Tài Thí là vật chất hữu hình; Pháp Thí là chân lý vô hình. Hai 

thứ này tuyệt đối chẳng tương đồng. Giờ đây chúng ta phải hỏi: Chuỗi 

anh lạc bảo châu Vô Tận Ý tháo từ trên cổ xuống đó rốt cuộc là tài vật 

hay là thứ gì khác? Kinh Phật thường dùng anh lạc tượng trưng cho công 

đức, như vậy chuỗi anh lạc bảo châu tượng trưng cho các thứ công đức. 

Trong quá trình hành Bồ Tát đạo, Vô Tận Ý đã từng tích tập vô 

biên pháp bảo công đức để trang nghiêm Pháp Thân thanh tịnh mà chính 

mình  đã  chứng đắc. Bởi vậy,  nói  đến   “cổ”   là  hàm  ý:  Chân Như  Pháp 

 Chánh Thích Kinh Văn

 160

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Thân Ngài đã chứng, Chân Như Pháp Thân này được trang nghiêm bằng 

các thứ công đức thanh tịnh. Ở đây tháo chuỗi anh lạc bảo châu từ trên 

cổ xuống có nghĩa là Bồ Tát tuy chứng Pháp Thân, nhưng chẳng an trụ 

Pháp Thân, từ Pháp Thân thị hiện hóa thân vào thế gian hóa độ chúng 

sanh; nay đem vô tận công đức ấy nhất tâm cúng dường cho Quán Âm 

Bồ Tát. Vì thế gọi là Pháp Thí chứ không gọi là Tài Thí. 

Vô  Tận  Ý nghe  đức Phật giới  thiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát thành tựu 

các công đức, nhưng chính bản thân mình cũng thành tựu vô lượng vô 

biên công đức; có thể nói là hai vị Bồ Tát  “tâm tâm tương ấn” (tâm in

vào tâm). Vô Tận Ý vâng lời Phật nhất tâm cúng dường, bèn nghĩ Quán 

Âm đã thành tựu các công đức, căn bản là chẳng cần đến tài vật cúng 

dường nữa; bởi thế đem các công đức mình đã tích tập được, một niềm 

cung  kính  thành  tâm  thành ý  cúng  dường.  Đấy  mới  là  cúng  dường tối 

thượng, mới là cúng dường chân chánh. 

Hoặc có thể giải thích như thế này cũng được: Vật cúng dường tuy 

là  tài  vật,  nhưng  trong  lúc  cúng  dường,  nhất  quyết  chẳng  chấp  vào 

tướng, liễu đạt cái gọi là  “tam luân thể không” : Trên căn bản thực sự 

chẳng có người bố thí, chẳng thực sự có người tiếp nhận vật thí, mà ở 

giữa cũng chẳng có tài vật được bố thí. Bởi thế, tuy suốt ngày hành bố 

thí, nhưng chẳng mảy may dính mắc công đức bố thí, hiểu mình làm như 

vậy chỉ là chuyện thuộc bổn phận của chính mình, nhân đó chuyển Tài 

Bố Thí thành Pháp Bố Thí. Chúng ta phát tâm bố thí thì Tài Thí vẫn là 

Tài Thí, vì sau khi phát tâm bố thí, cứ nhớ thật kỹ sự việc ấy, chẳng thể 

đạt  đến  mức  tam  luân  thể  không.  Bởi  thế,  chẳng  thể  chuyển  Tài  Thí 

thành Pháp Thí. 

Đồng thời, còn có thể giải thích như thế này nữa: Vô Tận Ý cúng 

dường  chuỗi  anh  lạc  bảo  châu  chẳng  phải  để  cầu  công  đức  cho  chính 

mình, mà là cầu phước đức cho chúng sanh. Nếu cầu công đức cho chính 

mình thì công đức ấy thuộc về công đức hữu lậu, chẳng thể thành công 

đức vô lậu thanh tịnh. Do vì cầu phước cho chúng sanh, đem công đức 

cúng dường ấy hồi hướng cho pháp giới hết thảy chúng sanh, khiến cho 

các chúng sanh cùng đạt được công đức lợi ích giống nhau; bởi thế, có 

thể chuyển Tài Thí thành Pháp Thí. Bọn chúng sanh ta chẳng giống như 

vậy, làm bất cứ công đức nào, đều coi đó là công đức của riêng chính 

mình, chẳng chịu cho chúng sanh nào khác được hưởng lợi ích, cứ làm 

như đem cho chúng sanh thì chính mình sẽ hao hụt [công đức] vậy! Bởi 

thế chẳng thể chuyển Tài Thí thành Pháp Thí được. 

Sở dĩ chúng sanh chẳng thể vô tướng bố thí và hồi thí chúng sanh  

 Chánh Thích Kinh Văn

 161

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

vì nghĩ nó là thực sự có, chẳng biết rằng: Nếu có thể làm được như vậy, 

công đức đạt được lại càng lớn, càng nhiều. Bồ Tát hiểu sâu sắc điều này 

nên hành bố thí chẳng chấp tướng, lại còn hồi thí [công đức] cho chúng 

sanh. Vô Tận Ý là đại Bồ Tát, thông đạt Tài Thí và Pháp Thí bình đẳng  

không sai biệt, nên biến Tài Thí thành Pháp Thí. 

Có người nói chuỗi anh lạc ngài Vô Tận Ý dùng để cúng dường 

đó biểu trưng trí huệ; nhưng các công đức ngài Quán Thế Âm thành tựu 

lại tượng trưng cho từ bi. Bi và Trí là những điều mỗi vị hành giả Bồ Tát 

phải có, nhưng trong kinh thường lấy một tánh đức nào đó làm đặc điểm 

của một vị Bồ Tát, như Quán Âm Bồ Tát lấy từ bi làm tánh đức đặc biệt 

của mình, Vô Tận Ý lấy trí huệ làm đặc tánh. Bây giờ Vô Tận Ý đem hết 

thảy trí huệ mình vốn có dâng lên đức đại từ bi Quán Âm, ngõ hầu Quán 

Âm bi trí viên dung, thượng cầu hạ hóa, vận dụng tự tại, bởi thế gọi là 

Pháp Thí. 

Vô Tận Ý thành tâm cúng dường Quán Thế Âm, nhưng Quán Thế 

Âm chẳng chịu tiếp nhận, là vì đạo lý nào? Nói theo thế tục, bảo châu là 

thứ ai cũng thích, lúc không có bèn dùng trăm phương ngàn kế cầu cho 

được; nếu có ai cho mình, lẽ nào chẳng chịu tiếp nhận? Sở dĩ chúng sanh 

truy cầu tài vật chẳng ngừng là do tham dục sai khiến, Quán Âm Bồ Tát 

đã sớm viễn ly tham dục, há còn tùy tiện tiếp nhận trân bảo người khác 

cúng  dường?  Bởi  thế  chẳng  tiếp  nhận!  Nói  theo  Phật  pháp,  Quán  Thế 

Âm cố nhiên đã có trí huệ như Vô Tận Ý, Vô Tận Ý cũng có đầy đủ lòng 

từ bi như Quán Thế Âm. Mỗi một vị đại Bồ Tát đều đầy đủ cả Bi lẫn Trí, 

há còn có thể nói là cho hay nhận được nữa ư? Quán Thế Âm Bồ Tát đã 

hiểu sâu xa điều này, nên dù Vô Tận Ý thành tâm thành ý cúng dường, 

Quán Thế Âm Bồ Tát vẫn rất khách khí từ chối tiếp nhận. 

Vô Tận Ý Bồ Tát thấy Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng chịu tiếp nhận 

chuỗi anh lạc mình cúng dường, nên lại rất khẩn thiết bạch cùng Quán 

Thế Âm Bồ Tát rằng: 

- Thưa nhân giả! Chúng tôi cúng dường rất thành ý như vậy, xin 

Ngài nghĩ thương xót chúng tôi chẳng có công đức gì để tự trang nghiêm 

mà  từ  bi  tiếp  nhận  phần  anh  lạc  cúng  dường  nhỏ  nhoi  này,  khiến  cho 

chúng tôi tạm tăng thêm một chút công đức! 

Từ việc Vô Tận Ý cầu thỉnh lần nữa, ta có thể thấy Vô Tận Ý phát 

tâm cúng dường chẳng phải vì chính mình, mà vì hết thảy chúng sanh. 

Bởi Vô Tận Ý thấy chúng sanh thọ khổ, thọ nạn trong sanh tử vì trong 

quá khứ chưa hề vun bồi phước đức. Nếu bây giờ Quán Âm chẳng từ bi 

tiếp nhận sự cúng dường của mình, há chẳng phải là chúng sanh đời vị 

 Chánh Thích Kinh Văn

 162

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

lai khổ nạn càng nhiều hơn nữa ư? Bởi đó, Ngài thỉnh cầu Quán Âm tiếp 

nhận cúng dường, mà cũng chỉ có vì chúng sanh phát tâm cúng dường 

như thế thì mới là chân tâm cúng dường. 

1.2.2.2.1.3. Năng tu cúng dường  (Tu cúng dường)

 Nhĩ thời, Phật cáo Quán Thế Âm Bồ Tát: 

 - Đương mẫn thử Vô Tận Ý Bồ Tát cập tứ chúng, Thiên, Long, 

 Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La 

 Già, Nhân Phi Nhân đẳng cố, thọ thị anh lạc. 

 Tức  thời  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  mẫn  chư  tứ  chúng,  cập  dữ 

 Thiên, Long, Nhân Phi Nhân đẳng, thọ kỳ anh lạc, phân tác nhị phần: 

 Nhất phần phụng Thích Ca Mâu Ni Phật, nhất phần phụng Đa Bảo 

 Phật tháp. 

爾時佛告觀世音菩薩。當愍此無盡意菩薩及四眾、天

、龍、夜叉、乾闥婆、阿脩羅、迦樓羅、緊那羅、摩候羅

伽、人、非人等故。受是瓔珞。即時觀世音菩薩愍諸四眾

。及與天、龍、人非人等。受其瓔珞。分作二分。一分奉

釋迦牟尼佛。一分奉多寶佛塔。

 (Lúc bấy giờ, Phật bảo Quán Thế Âm Bồ Tát: 

 - Hãy vì thương Vô Tận Ý Bồ Tát này và tứ chúng, Thiên, Long, 

 Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La 

 Già, Nhân Phi Nhân v.v… mà nhận lấy anh lạc đó. 

 Ngay  khi  đó,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thương  các  tứ  chúng,  Trời, 

 Rồng, Nhân Phi Nhân v.v…nhận chuỗi anh lạc đó, chia làm hai phần: 

 Một  phần  cúng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  một  phần  cúng  tháp  Đa  Bảo 

 Phật). 

Vô  Tận  Ý  thành  tâm  cúng  dường,  Quán  Thế  Âm  từ  chối  chẳng 

nhận. Trong tình huống đó, muốn cúng dường nhưng cúng dường chẳng 

được,  sẽ  cảm  thấy  thất  vọng  vô  cùng!  Thế  nhưng  ở  đây  cần  phải  biết 

rằng: Quán Thế Âm Bồ Tát đến thế giới Sa Bà này giáo hóa chúng sanh, 

đơn thuần lấy giáo hóa chúng sanh làm mục đích, quyết định chẳng mảy 

may có dụng ý nào khác, nên càng chẳng mong người khác cúng dường 

mình.  Hiện  tại,  Vô Tận  Ý được đức  Thích  Tôn khuyên phát tâm  cúng 

dường; trước khi được đức Phật khuyên nên tiếp nhận, Quán Âm Bồ Tát  

 Chánh Thích Kinh Văn

 163

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chẳng thể tùy tiện tiếp nhận. Đức Thế Tôn biết rõ dụng tâm của Quán  

Âm, nên ngay lúc đó, Đại Thánh Phật Đà bảo Quán Thế Âm Bồ Tát: 

- Ông hãy nên nghĩ thương xót ông Vô Tận Ý Bồ Tát đây và tứ  

chúng, Thiên, Long, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Khẩn Na La, Ma  

Hầu La Già, Nhân Phi Nhân v.v… nhận chuỗi anh lạc ấy. 

Những chúng sanh ấy trong thế giới Sa Bà này đều rất khổ não, vì  

từ trước đến nay họ rất ít gieo thiện căn, vun bồi các phước đức, nay Vô 

Tận Ý thay cho chúng sanh phát tâm cúng dường, hệt như chính mình 

thiếu khuyết phước đức thiện căn! Nếu Quán Âm Bồ Tát chẳng chịu tiếp 

nhận,  há  chẳng  phải  là  chúng  sanh  bần  cùng  khốn  khổ  trong  đêm  dài 

vĩnh viễn chẳng có cơ hội vun bồi thiện căn, phước đức ư? Vì để cho 

chúng sanh vun bồi, gieo trồng thiện căn, phước đức, nên đức Phật mới 

bảo Quán Âm tiếp nhận vật cúng dường. 

Ngay lúc đức Phật từ bi khuyến cáo, Quán Thế Âm Bồ Tát lập tức 

nghĩ  thương  tứ  chúng  và  Thiên,  Long,  Nhân  Phi  Nhân  v.v…  bèn  tiếp 

nhận chuỗi anh lạc do Vô Tận Ý thay  mặt chúng sanh cúng dường. Ở 

đây phải đặc biệt chú ý: Ở phần trên, muốn cho Quán Thế Âm tiếp nhận 

anh lạc, Phật dạy Ngài chẳng những nghĩ thương tứ chúng và thiên long 

bát bộ, mà còn phải nghĩ thương Vô Tận Ý Bồ Tát; thế nhưng khi Quán 

Thế Âm tiếp nhận chuỗi anh lạc, kinh chỉ nói Ngài nghĩ thương tứ chúng 

và thiên long bát bộ, chẳng hề nói Ngài nghĩ thương Vô Tận Ý Bồ Tát, 

nghĩa là sao? So với Bồ Tát, Phật cao hơn một bậc, nên đứng trên lập 

trường của Phật, cố nhiên Ngài nói nghĩ thương Vô Tận Ý Bồ Tát. Quán 

Thế Âm và Vô Tận Ý đều là Nhất Sanh Bổ Xứ đại Bồ Tát, địa vị hai bên 

ngang  nhau,  đứng  trên  lập  trường  Bồ  Tát,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nói 

năng phải giữ ý, chẳng thể nói là “nghĩ thương Vô Tận Ý Bồ Tát” được. 

Bởi duyên cớ đó, chỉ nói là “nghĩ thương tứ chúng và thiên long bát bộ”. 

Quán Thế Âm Bồ Tát nghe lời Phật khuyến cáo, nghĩ thương tứ 

chúng và thiên, long v.v… bèn tiếp nhận chuỗi anh lạc của Vô Tận Ý 

cúng dường, nhưng Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng giữ cho mình; Ngài lập 

tức  chia  thành  hai  phần:  Một  phần  cúng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  một 

phần cúng cho tháp Đa Bảo Phật. 

Kinh văn đến đây có thể nói là đã giảng xong, nhưng vì vẫn còn 

có nghĩa lý sâu xa, nên phải thuyết minh đại lược: Thoạt đầu, Quán Âm 

Bồ Tát chẳng chịu tiếp nhận cúng dường, sau được đức Phật khuyên nhủ 

bèn nhận chuỗi anh lạc ấy. Như vậy là “chẳng nhận mà nhận”. Nói theo 

lý  luận  Phật  pháp,  “chẳng  nhận”  hiển  thị  tánh  Không;  “nhận”  hiển  thị 

Duyên Khởi. Bởi thế, chẳng nhận mà nhận có nghĩa là Tánh Không tức 

 Chánh Thích Kinh Văn

 164

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Duyên  Khởi.  Sau  khi  đức  Quán  Âm  tiếp  nhận,  bèn  lập  tức  đem  cúng 

dường, như thế là “nhận nhưng chẳng nhận”. Nói theo lý luận Phật pháp: 

Nhận là Duyên Khởi, chẳng nhận là Tánh Không, bởi thế nhận mà chẳng 

nhận  hàm  nghĩa  Duyên  Khởi  tức  là  Tánh  Không.  Như  vậy,  đoạn  kinh 

văn này bao hàm nghĩa lý “Tánh Không mà Duyên Khởi; Duyên Khởi 

mà  Tánh  Không”  rất  sâu.  Duyên  Khởi  chính  là  Tánh  Không,  thường 

được gọi là Diệu Hữu Chân Không; cũng như Tâm kinh nói  “Sắc tức là 

 Không” ; Tánh Không chính  là  Duyên  Khởi,  thường  được  gọi  là  Chân 

Không  Diệu  Hữu,  cũng  như  Tâm  kinh  nói   “Không  tức  là  Sắc” . Quán

Âm Bồ Tát khế nhập tánh Không Tịch rốt ráo, chẳng còn chấp trước hết 

thảy các pháp thật có tự tánh, vì thế, Ngài đem chuỗi anh lạc chia làm 

hai phần, cúng dường hiện tiền Thích Ca Mâu Ni Phật và tháp của quá 

khứ Đa Bảo Phật, tự mình chẳng thọ dụng. 

Thích Ca Mâu Ni Phật là giáo chủ cõi Sa Bà, cũng là vị Phật hiện 

tại,  đúng  là  phải  cúng  dường,  chẳng  cần  phải  nói  gì  nữa.  Thế  nhưng 

Thích Ca Mâu Ni Phật nghĩa là gì cũng nên nói sơ qua một phen. Thích 

Ca  (Śākya)  là  tên  một  dòng  họ,  dịch  nghĩa  là  Năng  Nhân;  Mâu  Ni 

(Muni) là đức hạnh của bậc thánh, dịch nghĩa là Tịch Mặc. Nói “Năng 

Nhân” nhằm mô tả lòng từ bi lợi tha của đức Phật, nghĩa là đầy đủ lòng 

nhân từ dẹp khổ ban vui, lại còn có khả năng lợi tha tích cực. Đó là ý 

nghĩa chữ Năng Nhân. Tịch Mặc tượng trưng trí huệ tự lợi của đức Phật 

rất sâu, đầy đủ vô biên trí huệ rộng lớn, phá trừ phiền não khiến chính 

mình được lợi. Đó là ý nghĩa chữ Tịch Mặc. Thực hành nhân từ, hiển thị 

đức Phật nhập thế độ sanh, tịch tĩnh mặc chiếu hiển thị đức Phật xuất thế 

không tịch. Từ ý nghĩa của bốn chữ Thích Ca Mâu Ni, ta có thể thấy đức 

Phật coi trọng cả tự lợi lẫn lợi tha như thế nào, thống nhất cả hai phương 

diện thế gian và xuất thế gian như thế nào. 

Đa Bảo Phật (Prabhutaratna Buddha) là vị Phật quá khứ, vì sao lại 

xuất  hiện  trong  pháp  hội  Pháp  Hoa  này?  Cũng  nên  lược  thuật  nhân 

duyên ấy như sau: Theo kinh Pháp Hoa, trong lúc đức Thích Ca giảng 

kinh  Pháp  Hoa  tại  núi  Linh  Thứu  (Griddhkuta),  nói  xong  phần  Chánh 

Tông, lúc sắp giảng qua phần Lưu Thông, chợt có một tháp báu, từ dưới 

đất vọt lên xuất hiện trong không trung, trong tháp đặt xá-lợi của Đa Bảo 

Phật. Trong tháp lại phát ra âm thanh rất lớn, khen ngợi kinh Pháp Hoa 

đức  Thích  Ca  vừa  giảng  quả  là  chân  thật  chẳng  dối.  Như  trong  phẩm 

Hiện Bảo Tháp kinh này ghi: 

 “Nhĩ thời Phật tiền hữu thất bảo tháp, cao ngũ bách do-tuần, tung  

 quảng nhị bách ngũ thập  do-tuần,  tùng địa dũng xuất,  trụ tại không  

 Chánh Thích Kinh Văn

 165

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 trung, chủng chủng bảo vật nhi trang hiệu chi... Nhĩ thời bảo tháp trung  

 xuất đại âm thanh thán ngôn:  

 -  Thiện  tai!  Thiện  tai!  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn  năng  dĩ  bình 

 đẳng đại huệ giáo Bồ Tát pháp Phật sở hộ niệm Diệu Pháp Hoa Kinh vị 

 đại chúng thuyết. Như thị! Như thị! Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn như sở 

 thuyết giả giai thị chân thật” . 

(Lúc bấy giờ, tháp bằng bảy báu ở trước đức Phật, cao năm trăm 

do  tuần,  rộng  lớn  hai  trăm  năm  mươi  do-tuần,  từ  dưới  đất  vọt  lên,  trụ 

trên hư không, các thứ bảo vật trang hoàng…. Lúc bấy giờ, trong tháp 

báu vang ra âm thanh lớn khen rằng: 

-  Lành  thay!  Lành  thay!  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn  có  thể  đem 

pháp bình đẳng đại huệ dạy các Bồ Tát là kinh Diệu Pháp Liên Hoa - [là 

kinh] được chư Phật hộ niệm - nói cho đại chúng. Đúng như vậy! Đúng 

như thế! Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn, những lời Ngài đã nói đều là chân 

thật!)

Tiếp đó, đức Phật lại nói:  

 “Nhĩ thời Phật cáo Đại Nhạo Thuyết Bồ Tát:  

 -  Thử bảo tháp trung hữu  Như  Lai toàn thân,  nãi  vãng quá  khứ 

 Đông phương vô lượng thiên vạn ức A-tăng-kỳ thế giới, quốc danh Bảo 

 Tịnh,  bỉ  trung  hữu  Phật,  hiệu  viết  Đa  Bảo.  Kỳ  Phật  hành  Bồ  Tát  đạo 

 thời, tác đại thệ nguyện: “Nhược ngã thành Phật diệt độ chi hậu, ư thập 

 phương quốc độ, hữu thuyết Pháp Hoa Kinh xứ, ngã chi tháp miếu, vị 

 thính thị kinh cố, dũng hiện kỳ tiền, vị tác chứng minh, tán ngôn thiện 

 tai” . 

(Lúc bấy giờ, Phật bảo Đại Nhạo Thuyết Bồ Tát: 

- Trong tháp báu này có toàn thân Như Lai, trong quá khứ, cách 

vô lượng ngàn vạn ức A-tăng-kỳ thế giới về phương Đông, nước tên là 

Bảo Tịnh, trong cõi ấy có Phật, hiệu là Đa Bảo. Đức Phật ấy lúc hành 

đạo Bồ Tát, phát đại thệ nguyện: “Nếu sau khi ta thành Phật diệt độ rồi, 

trong mười phương cõi nước, có chỗ nào nói kinh Pháp Hoa, tháp miếu 

của ta vì để nghe kinh ấy, bèn vọt lên hiện trước [pháp hội]  để chứng 

minh, khen rằng lành thay!”) 

Do  bởi  nhân  duyên  ấy,  trong  lúc  Phật  giảng  kinh  Pháp  Hoa,  để 

thực hiện hoằng nguyện đó, tháp Đa Bảo Phật bèn hiện từ dưới đất vọt 

lên, chứng minh cho Phật Thích Ca Mâu Ni. Trong pháp hội khi ấy, có 

quá khứ Đa Bảo Phật, có hiện tại Thích Ca Mâu Ni Phật, Phật Phật đạo 

đồng,  Quán  Âm  Bồ  Tát  chuyển  cúng vật  mình  đã nhận,  chẳng  thể  chỉ 

cúng dường một đức Phật, nên chia làm hai phần:  Một phần dâng lên  

 Chánh Thích Kinh Văn

 166

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Thích Ca Mâu Ni Phật, một phần cúng tháp Phật Đa Bảo. 

1.2.2.2.2. Ứng vấn kết đáp  (Tổng kết lời đáp câu hỏi) 

 Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát hữu như thị tự tại thần lực, du  

 ư Sa Bà thế giới. 

無盡意。觀世音菩薩有如是自在神力。游於娑婆世界

 (Này Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có thần lực tự tại như thế, 

 dạo trong thế giới Sa Bà). 

Đến đây là phần tổng kết lời đáp câu hỏi. Phật lại gọi Vô Tận Ý 

bảo: Quán Thế Âm Bồ Tát có sức thần thông oai đức tự tại như ta vừa 

nói trên đây, dạo trong thế giới Sa Bà để giáo hóa chúng sanh. 

Nói đến tự tại thì có Tứ Tự Tại, Lục Tự Tại, Thập Tự Tại, nhưng 

trọng yếu nhất chẳng ngoài thân lẫn tâm cùng đại tự tại. Nếu thân có thể 

tới lui vô ngại thì gọi là Thân Tự Tại. Nếu tâm xa lìa được trói buộc, đối 

với  hết  thảy  thông  đạt  vô  ngại,  thì  gọi  là  Tâm  Tự  Tại.  Phẩm  Tự  kinh 

Pháp Hoa có câu:  “Tận các hữu kết, tâm được tự tại”  có nghĩa là Tâm 

Tự Tại. Sách Duy Thức Diễn Bí nói:  “Việc làm không úng trệ, gọi là Tự 

 Tại” , nghĩa là Thân Tự Tại. Thần lực nói ở đây chính là thần thông lực, 

có  người  giải  thích  ba  chữ  “thần  thông  lực”  như  sau:   “Thần  nghĩa  là 

 diệu dụng chẳng thể suy lường, Thông nghĩa là thông suốt, dung hòa, tự 

 tại, Lực có nghĩa là lực dụng” . Tổng hợp lại, bốn chữ  “tự tại thần lực” 

có nghĩa là chẳng cần phải mất công khởi lên ý niệm, tùy lòng hiện tiền, 

thần diệu chẳng thể suy lường được. Câu  “thần lực tự tại như thế”  chỉ 

ba mươi ba ứng thân để thực hiện mười chín cách thuyết pháp nhằm giáo 

hóa cứu độ các loại chúng sanh bất đồng như phần trên đã nói. 

 “Dạo trong Sa  Bà  thế  giới”  và  “dạo  các  cõi  nước”  là cách nói

tương hỗ, tức là: Trong phần trên, khi nói Bồ Tát dạo trong các cõi nước, 

không có nghĩa là Bồ Tát chẳng du hóa trong thế giới Sa Bà này; giờ đây 

nói Bồ Tát du hóa trong thế giới Sa Bà, không có nghĩa là Bồ Tát chẳng 

đến cảm ứng trong các quốc độ mười phương. Chỉ vì Quán Âm Bồ Tát 

có duyên đặc biệt cùng chúng sanh cõi Sa Bà, lại vì cõi Sa Bà trược ác, 

Bồ Tát đại từ đại bi luôn thường đặc biệt du hóa. Vì thế chúng ta càng 

phải đặc biệt tôn trọng cung kính, cúng dường Quán Âm Bồ Tát. 

2. Kệ tụng hợp hiển  (Hợp giải kệ tụng)

2.1. Trùng vấn đắc danh sở dĩ  (Hỏi lại duyên do được danh hiệu) 

 Chánh Thích Kinh Văn

 167

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Nhĩ thời, Vô Tận Ý Bồ Tát dĩ kệ vấn viết: 

 Thế Tôn diệu tướng cụ, 

 Ngã kim trùng vấn bỉ, 

 Phật tử hà nhân duyên 

 Danh vi Quán Thế Âm? 

爾時無盡意菩薩以偈問曰。 

世尊妙相具。 

我今重問彼。       

佛子何因緣。 

名為觀世音。  

 (Lúc bấy giờ, Vô Tận Ý Bồ Tát dùng kệ hỏi: 

 - Thế Tôn, đủ diệu tướng, 

 Con nay xin lại hỏi: 

 Nhân duyên gì Phật tử

 Tên là Quán Thế Âm?) 

Phần  Trường  Hàng  của  phẩm  này  đến  đây  đã  giảng  xong,  nay 

giảng tiếp phần Kệ Tụng. Trường Hàng dùng thể tài văn xuôi để tuyên 

thuyết; Kệ Tụng dùng thể tài văn vần. Đức Phật giảng kinh, đa phần có 

đủ hai loại thể tài này. Như trong hai mươi tám phẩm kinh Pháp Hoa, chỉ 

có phẩm sau cùng là phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Khuyến Phát không có kệ 

tụng, các phẩm khác đều có kệ tụng. Thế nhưng khi ngài La Thập dịch 

phẩm Phổ Môn này, chưa dịch phần Kệ Tụng; sau này, ngài Xà Na Cấp 

Đa (Jhanagupta) dịch ra, các sư đời sau Ngài cho rằng Phạn bản vốn có 

phần Kệ Tụng này nên đem bài kệ đây ghép vào sau phần Trường Hàng 

của  phẩm  Phổ  Môn  do  ngài  La  Thập  dịch,  hợp  thành  một  phẩm  hoàn 

chỉnh. Bởi thế phẩm Phổ Môn kinh Pháp Hoa khi được lưu truyền trong 

hiện  tại  đều  có  phần  Kệ  Tụng  này.  Do  vậy,  tôi  lại  dựa  theo  phần  Kệ 

Tụng để giải thích đại lược. 

Kệ Tụng là so với Trường Hàng mà nói, có các dạng ba chữ, bốn 

chữ,  năm  chữ,  bảy  chữ,  tám  chữ  khác  biệt,  nhưng  phải  có  đủ  bốn  câu 

mới gọi là Kệ; tiếng Phạn gọi là Kệ Đà, Hán dịch là Ứng Tụng; nếu gộp 

cả tiếng Ấn lẫn tiếng Hoa thì thành ra Kệ Tụng. Nếu phân loại thì lại có 

hai loại khác nhau: 

1) Nếu là một kết cấu đơn độc để diễn giải pháp nghĩa thì trong  

mười hai bộ loại kinh, nó được gọi là Già Đà (Gatha); dịch là Cô Khởi  

 Chánh Thích Kinh Văn

 168

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Tụng, chẳng gọi là Trùng Tụng. 

2) Nếu là bài kệ dùng để kết lại ý nghĩa đã giảng trong phần kinh  

văn bằng văn xuôi đã giảng trước đó thì trong mười hai bộ loại kinh gọi  

là Kỳ Dạ (Geya), dịch là Ứng Tụng, hoặc Trùng Tụng. 

Kệ  Tụng  trong  phẩm  này  thuộc  loại  Trùng  Tụng.  Sở  dĩ  gọi  là 

Trùng Tụng, cũng có hai ý nghĩa: 

1) Để cho những thính chúng đến sau trong pháp hội cũng được  

nghe giản lược những điều đã giảng trong phần văn xuôi trước đó. 

2) Để cho những thính chúng chưa thể hiểu thật sâu những điều đã 

nói trong phần trước, sẽ nhờ vào phần Kệ Tụng này mà được hiểu rõ và 

dễ ghi nhớ trong tâm. 

Chữ  “nhĩ thời”  chỉ lúc đức Phật nói xong phần Trường Hàng. Vào 

đúng lúc đó, Vô Tận Ý Bồ Tát lại dùng kệ tụng hỏi đức Phật. 

 “Thế Tôn”  là một trong mười hiệu chung của đức Phật, do được 

hết thảy phàm thánh thế gian xuất thế gian cùng tôn trọng nên có danh 

hiệu này. Đức Thế Tôn đã chứng Vô Thượng Chánh Giác chẳng giống 

với mọi phàm phu, Phật có đủ ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp, bởi 

thế gọi là  “diệu tướng cụ”  (đầy đủ các tướng mầu nhiệm). Đầy đủ các 

diệu tướng, trong phẩm Đề Bà Đạt Đa nói:  

 Vi diệu tịnh Pháp Thân, 

 Cụ tướng tam thập nhị, 

 Dĩ bát thập chủng hảo, 

 Dụng trang nghiêm Pháp Thân. 

(Pháp Thân tịnh vi diệu, 

Đủ ba mươi hai tướng, 

Dùng tám mươi vẻ đẹp, 

Để trang nghiêm Pháp Thân)  

Trong phẩm Dược Vương Bồ Tát Bổn Sự xưng tán Phật là  “dung

 nhan thậm kỳ đặc”  (dung mạo rất lạ lùng, đặc biệt). [Khi nói] Phật có đủ 

các diệu tướng, ta thường hiểu là nói về Ứng Thân, nhưng trong phẩm 

Đề Bà Đạt Đa lại nói Pháp Thân đủ các tướng, đó là điều rất đáng chú ý! 

Pháp Thân có tướng trạng hay không, các học giả thường tranh luận, ở 

đây tôi chẳng thể giảng kỹ vì nói ra dài dòng quá. Còn như ba mươi hai 

tướng, tám mươi vẻ đẹp, danh tướng rắc rối quá nên bất tất phải giảng 

từng  thứ  một,  chủ  yếu  là:  Dưới lòng  bàn  chân  có tướng bánh  xe  ngàn 

căm, trước ngực có chữ Vạn, giữa hai mày có tướng bạch hào, trên đảnh 

 Chánh Thích Kinh Văn

 169

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

có nhục kế v.v… Tướng hảo chẳng phải ngẫu nhiên mà có được, phải do 

tu các phước đức mà có. Bởi thế mới có hai câu nói như sau:  “Tam kỳ tu 

 phước huệ; bách kiếp chủng tướng hảo”  (Ba A-tăng-kỳ tu phước huệ; 

trăm kiếp trồng tướng hảo). Mỗi một tướng hảo do một trăm phước tạo 

thành, chẳng phải là chuyện đơn giản! Chúng ta nếu muốn được tướng 

hảo thì phải đúng pháp tu tập đức hạnh mới được như nguyện, bởi những 

tướng hảo ấy là do tu tập mà thành chứ chẳng phải tự nhiên mà có vậy! 

Vô Tận Ý tôi nay lại hỏi đức Phật lần nữa: Vị Phật tử kia do nhân 

duyên nào mà được danh hiệu là Quán Thế Âm? Chữ  “bỉ”  và  “Phật tử” 

trong  phần  Kệ  Tụng  đều  chỉ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  “Phật  tử”   vốn  là 

tiếng để gọi chung người tin Phật, học Phật, như tứ chúng, thất chúng18

đều có thể xưng là Phật tử, nhưng ở đây chữ  “Phật tử”  này chuyên chỉ 

Quán Thế Âm Bồ Tát. Nếu nói dễ dãi, đức Phật coi chúng sanh đều như 

con một, nên hết thảy chúng sanh trong pháp giới đều xưng là  “Phật tử” 

cũng chẳng hề gì; nhưng nếu nói phân biệt thì có đích tử và thứ tử. Theo 

Đại  Thừa  Phật  pháp:  Nhị  Thừa  là  thứ  tử  (con  dòng  thứ)  của  Phật,  vì 

chẳng thể kế thừa gia nghiệp Như Lai. Bồ Tát Thừa là đích tử (con dòng 

chánh)  vì  có thể  thiệu  long Phật  chủng, gánh  vác  gia nghiệp Như  Lai, 

nên người thực sự có thể xưng là con dòng, cháu đích của Phật chỉ có 

hàng Bồ Tát độ sanh tự lợi lợi tha. Quán Âm là đại Bồ Tát, đương nhiên 

có đủ tư cách xưng là Phật tử. 

Cần  biết:  Đức  Phật  xuất  thế  hoàn  toàn  lấy  việc  hoằng  pháp  độ 

sanh làm  gia vụ  sự nghiệp, ngoại trừ việc  hoằng pháp  độ sanh,  bất cứ 

việc gì khác Phật cũng chẳng làm! Hiện thời chúng ta đã là Phật tử, phải 

hoằng pháp độ sanh giống như đức Phật, phải gánh vác sự nghiệp đức 

Như Lai đã từng gánh vác, giống như con cái kế thừa giữ gìn sự nghiệp 

của cha mẹ. Làm đệ tử Phật, nếu chẳng thể thực hiện sự nghiệp Phật hóa, 

mà suốt đời chỉ có thể thực hiện Phật sự quấy quá cho xong thì chẳng 

những là bất hiếu đối với Phật, mà còn là cô phụ thân phận Phật tử của 

chính  mình  nữa.  Đặc  biệt  là  trong  thời  đại  hiện  tại,  nhân  loại  đúng  là 

đang cần được Phật pháp cứu vớt; là người con Phật càng phải nên tích 

cực thực hiện công tác hoằng dương Phật pháp, ngõ hầu nhân loại thế 

giới khỏi bị hủy diệt bởi oai lực của bom khinh khí (H-bomb). Do vậy, 

tôi mong những Phật tử chân chánh có lòng thiệu long Phật chủng chẳng 

để Phật chủng đoạn tuyệt hãy nên biết trách nhiệm trọng đại của chính  

18 Tứ chúng: Tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di. 

Thất chúng: Tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, sa-di, sa-di-ni, thức-xoa-ma-na, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 170

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

mình, nhất trí vì Phật pháp, vì nhân loại, vì chúng sanh mà nỗ lực thực  

hiện sự nghiệp Phật hóa. 

2.2. Hợp hiển đắc danh du hóa  (Giải thích rõ duyên do đắc danh và sự du 

 hóa)

2.2.1. Hiển đắc danh sở dĩ  (Nêu nguyên do được danh hiệu)

2.2.1.1. Tổng tiêu  (Nêu chung)

 Cụ túc diệu tướng tôn, 

 Kệ đáp Vô Tận Ý: 

 Nhữ thính Quán Âm hạnh, 

 Thiện ứng chư phương sở, 

 Hoằng thệ thâm như hải, 

 Lịch kiếp bất tư nghị, 

 Thị đa thiên ức Phật, 

 Phát đại thanh tịnh nguyện, 

 Ngã vị nhữ lược thuyết, 

 Văn danh cập kiến thân, 

 Tâm niệm bất không quá, 

 Năng diệt chư hữu khổ. 

具足妙相尊。

偈答無盡意。

汝聽觀音行。

善應諸方所。

弘誓深如海。

歷劫不思議。

待多千億佛。

發大清淨願。

我為汝略說。

聞名及見身。

心念不空過。

能滅諸有苦。

 (Đấng đầy đủ diệu tướng, 

 Kệ đáp Vô Tận Ý: 

 Chánh Thích Kinh Văn

 171

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Ông nghe hạnh Quán Âm, 

 Khéo ứng các nơi chốn, 

 Nguyện lớn sâu như biển, 

 Trải kiếp chẳng nghĩ bàn, 

 Hầu nhiều ngàn ức Phật, 

 Phát đại thanh tịnh nguyện, 

 Ta vì ông nói lược: 

 Nghe tên và thấy thân, 

 Tâm niệm chẳng luống qua, 

 Diệt khổ trong các cõi). 

Vô Tận Ý dùng kệ thỉnh vấn đức Phật, đức Phật là  “cụ túc diệu 

 tướng tôn” (đấng đầy đủ tướng tốt) bèn dùng kệ phúc đáp Vô Tận Ý: 

Ông nay nghe ta nói sơ lược các hạnh môn ngài Quán Âm đã tu, 

chẳng phải đơn giản như mọi người tưởng tượng đâu nhé, mà thật là vi 

diệu chẳng thể nghĩ bàn được. Đối với các pháp môn ngài Quán Âm đã 

hành và các công đức Ngài đạt được, vì sao chẳng nói là Quán hay là 

Thấy  mà  lại  nói  là   “nghe”  (“Ông  nghe  hạnh  Quán  Âm”);  trong  phần 

giải  thích  vì  sao  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  tên  là  Quán  Thế  Âm  trong 

phần trên, tôi đã có nói rồi: Bồ Tát dùng lẫn lộn sáu căn, ở đây chẳng 

nhắc lại nữa. 

Do Quán Âm Bồ Tát tu chẳng thể nghĩ bàn các hạnh môn, đã từng 

đạt được sức oai đức thần thông chẳng thể nghĩ bàn, bởi thế Ngài có thể 

 “thiện  ứng  chư  phương  sở”   (khéo  hiện  [trong  khắp]  các  nơi  chốn).  Ở 

đây nói  “phương sở”  là chỉ mười phương quốc độ, ý nói: Quán Thế Âm 

Bồ Tát dùng ba mươi ba ứng thân ứng hiện trong bất cứ cõi nước nào, 

cũng  có  nghĩa  là  trong  mọi  ngóc  ngách  của  mỗi  một  thế  giới  đều  có 

Quán Âm Bồ Tát thị hiện, như trong phần trên nói là  “vô sát bất hiện 

 thân” (không  cõi  nào  chẳng  hiện  thân)  cũng  chỉ  là  cách  nói  khác  của 

 “thiện  ứng  chư  phương  sở”   vậy.  Chẳng  những  là  không  một  cõi  nào 

trong không gian Bồ Tát chẳng hiện thân, mà trong thời gian, không lúc 

nào Bồ Tát chẳng hiện. 

Quán  Âm  Bồ  Tát  đã  đạt  đến  mức   “không  cõi  nào  chẳng  hiện 

 thân”  là vì khi mới phát tâm, Ngài đã từng phát hoằng thệ sâu như biển 

cả  nên  nói  là   “hoằng  thệ  thâm  như  hải”   (nguyện  lớn  sâu  như  biển). 

Hoằng  (弘)  nghĩa  là  rộng  lớn,  Thệ  (誓)  nghĩa  là  ước  định,  tức  là  hành 

theo đúng đại nguyện mình đã lập, chẳng cần biết là gian nan khốn khổ 

như thế nào, đều chẳng vì gặp bất cứ trở ngại và thử thách nào mà buông 

 Chánh Thích Kinh Văn

 172

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

bỏ hết thảy những điều mình đã lập nguyện phải làm. Sách Pháp Giới 

Thứ Đệ, quyển Hạ viết:  “Duyên rộng khắp gọi là Hoằng, tự chế ngự tâm 

 mình gọi là Thệ, chí mong trọn đủ gọi là Nguyện” . Một con người lập 

chí phát nguyện nếu chẳng chế ngự được cái tâm mình, nếu chẳng muốn 

làm [nhất định] như thế nào đó thì sẽ khó tránh khỏi lui sụt, thất bại. Chỉ 

có  nhờ  vào  tinh  thần  trăm  thứ  trở  ngại  chẳng  nao  núng,  sau  khi  phát 

nguyện lập thệ, nhất tâm chuyên chí phấn đấu tiến lên, khi chưa trọn vẹn 

ý nguyện quyết chẳng ngưng nghỉ [thì mới thành tựu ý nguyện]. 

Thế  nào  mới  là  Hoằng  Thệ?  Trong  Phật  pháp,  chỉ  có  đại  thệ 

nguyện độ sanh mới là hoằng thệ. Nhưng độ sanh cũng chẳng phải là độ 

một hai chúng sanh hoặc một số ít chúng sanh mà phải độ khắp hết thảy 

chúng sanh; như kinh Kim Cang dạy:  “Sở hữu nhất thiết chúng sanh chi 

 loại... ngã giai linh nhập Vô Dư Niết Bàn nhi diệt độ chi” (tất cả hết thảy 

loài chúng sanh… tôi đều khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn để diệt độ); 

ấy mới là hoằng thệ đại nguyện chân chánh. Trong lúc còn là phàm phu, 

mới phát tâm, Quán Âm Bồ Tát từng có mười hai đại nguyện, như nói: 

 “Quán  Âm  Đại  Sĩ,  hiệu  là  Viên  Thông,  mười  hai  đại  thệ  nguyện  rộng 

 sâu”  chính là lời thuyết minh rất khéo về hoằng thệ sâu như biển cả của 

Ngài.  Bởi  thế,  mỗi  một  hành  giả  Bồ  Tát  chân  chánh  chẳng  những  có 

những nguyện chung phải nên lập, mà mỗi người còn phải lập những lời 

nguyện riêng biệt; như mười hai đại nguyện của đức Quán Âm cố nhiên 

là  biệt nguyện.  Như  nói  đến  năm  trăm  đại  nguyện  của  Phật  Thích  Ca, 

bốn mươi tám nguyện của Phật A Di Đà, mười hai đại nguyện của Phật 

Dược Sư, đều là nói về biệt nguyện vậy. 

Quán  Âm  đại  sĩ  phát  Bồ  Đề  tâm,  lập  hoằng  thệ  nguyện,  chẳng 

phải  chỉ  trong  một  hai  ngày  bèn  hoàn  thành  đại  thệ  nguyện  đó,  mà  là 

trong chẳng thể nghĩ bàn trần kiếp, tinh tấn dũng mãnh thực hiện Bồ Tát 

hạnh, nên nay mới đạt đến địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ, bởi thế nói là  “lịch 

 kiếp  bất  tư  nghị” (trải  kiếp  chẳng  nghĩ  bàn).  Kiếp  trong  tiếng  Ấn  là 

Kiếp-ba (kalpa), tương phản với sát-na (ksana). Sát-na tượng trưng cho 

thời gian cực ngắn, Kiếp-ba tượng trưng cho thời gian cực dài. Thời gian 

lâu dài ấy chẳng thể dùng năm tháng ngày giờ thông thường để tính toán 

được  nổi.  Kiếp-ba  còn  dịch  là  Đại  Thời,  như  quyển  mười  tám  Trí  Độ 

Luận chép:  “Đại Thời gọi là Kiếp” . Xét ra, có ba loại: Đại Kiếp, Tiểu 

Kiếp,  Trung  Kiếp.  Thời  gian  đức  Quán  Âm  dành  để  tự  hành  hóa  tha 

chẳng phải là một hai kiếp, dăm ba kiếp để con người chúng ta có thể 

tâm nghĩ, miệng bàn hòng suy lường được, mà là trải qua trần điểm kiếp, 

đấy là điều chúng ta chẳng thể nghĩ bàn được nổi. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 173

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Trải qua chẳng thể nghĩ bàn trần sa kiếp, Quán Âm Bồ Tát rộng tu  

đại hạnh Bồ Tát, thời gian Ngài trải qua đương nhiên rất dài. Chính vì 

thời gian  hành  đạo Bồ  Tát  cực  dài,  nên Ngài  cũng phụng  sự  chư  Phật 

nhiều đến trăm ngàn vạn ức vị, như kinh Kim Cang nói:  “Đương tri thị 

 nhân, bất ư nhất Phật, nhị Phật, tam, tứ, ngũ Phật nhi chủng thiện căn, 

 dĩ ư vô lượng thiên vạn Phật sở chủng chư thiện căn” (Phải biết người 

ấy  chẳng  phải  gieo  thiện  căn  nơi  một  Phật,  hai  Phật,  ba  bốn  năm  đức 

Phật, mà là gieo thiện căn nơi vô lượng ngàn vạn đức Phật). Bởi thế, kệ 

tụng nói:  “Thị đa thiên ức Phật” (Hầu nhiều ngàn ức Phật). Sở dĩ một 

đức Phật xuất thế, Bồ Tát phải phụng thị (vâng kính, hầu hạ) là vì: 

1) Bồ Tát phải thường theo học với Phật, dù nói  “Phật Phật đạo 

 đồng” , nhưng phương tiện độ sanh của mỗi một đức Phật rốt ráo vẫn có 

điểm bất đồng. Bởi thế, Bồ Tát chẳng thể không phụng sự, học tập theo 

Phật. 

2) Bồ Tát phải giúp đức Phật tuyên dương, giáo hóa, dù ngàn vạn 

ức Phật xuất thế, Bồ Tát chẳng thể không phụng sự trước tòa mỗi đức 

Phật, nghe chư Phật sai khiến, giúp Phật tuyên dương pháp hóa. 

Hầu  Phật  đã  rất  nhiều,  đương  nhiên  tích  tập  hạnh  cũng  rất  thù 

thắng, cho nên nguyện đã phát cũng chỉ là thượng cầu Phật đạo, hạ hóa 

chúng sanh, tuyệt đối chẳng có các tạp niệm bất thuần chánh nào khác 

xen  tạp  vào,  nên  nói  là   “phát  đại  thanh  tịnh  nguyện” .  Chúng  ta  lập 

nguyện nếu thuần vì lợi lạc cá nhân, chẳng những nội tâm đã sớm chẳng 

thanh tịnh mà còn do nguyện lực thúc đẩy, tự biểu hiện ra hành vi cũng 

chẳng  thuần  khiết.  Động  cơ  lập  nguyện  của  Bồ  Tát,  nhìn  lên  chỉ  là 

thượng cầu Phật đạo, nhìn xuống chỉ mong hóa độ chúng sanh. Do hết 

thảy  hoạt  động  của  ba  nghiệp  thân  -  ngữ  -  ý  tạm  thời  xa  lìa  hết  thảy 

phiền não ác hạnh cấu nhiễm, hoặc vĩnh viễn xa lìa hết thảy cấu nhiễm 

phiền  não  ác  hạnh,  có  thể  nói  là  ba  nghiệp  không  lầm  lỗi,  nên  gọi  là 

thanh tịnh; đấy mới thực sự là đại nguyện thanh tịnh. Chỉ có đại nguyện 

thanh tịnh như thế mới có thể ứng hiện trong hết thảy cõi nước, cứu tế 

khắp hết thảy chúng sanh. 

Pháp sư Thông Lý nói:  “Hai câu ‘lịch kiếp’ (tức  “lịch kiếp bất tư 

 nghị, thị đa thiên ức Phật” )  cho thấy hạnh tự tu thù thắng, nghĩa là: Bồ 

 Tát lúc tu nhân, trải qua kiếp số đã đến mức chẳng thể nghĩ bàn, những 

 đức Phật Ngài đã hầu nhiều đến số ngàn ức. Hạnh ấy có thể nói là thù 

 thắng  vậy” .  Như  vậy,  “phát  đại  thanh  tịnh  nguyện”   đương  nhiên  có 

nghĩa  là  phát  nguyện  thù  thắng.  “Nguyện  lớn,  hạnh  lớn,  cúng  nhiều 

 Phật, nguyện rộng xa, gốc sâu rễ chắc, nên mới có đủ các thân ứng hóa 

 Chánh Thích Kinh Văn

 174

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Phổ Môn thị hiện như thế, thí đại vô úy, diệu lực chẳng thể nghĩ bàn, ví 

 như thuyền cao nước lớn, đất nhiều [đắp được tượng] Phật to. Đấy là 

 lời đức Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán Quán Thế Âm Bồ Tát diệu lực 

 chẳng thể nghĩ bàn vậy” . Do vậy, Quán Âm Bồ Tát dù hạnh hay nguyện 

đều chẳng thể nghĩ bàn, đều đáng khen ngợi cả, bởi lẽ, Ngài chẳng vì tự 

thân mà phải làm như thế, mà thực sự là vì chúng sanh mà làm như thế, 

do một lòng giáo hóa chúng sanh cho họ được giải thoát, do hy sinh bản 

thân nên chứng giác Phật Quả tối cao vô thượng. 

Thêm nữa, đức Phật lại bảo cùng Vô Tận Ý: Tuy ở trên, ta đã vì 

ông nói các hạnh nguyện tự tha của Quán Âm Bồ Tát, nay ở đây ta vẫn 

phải vì ông lược nói  những hạnh  hóa tha  của  Quán  Âm  Bồ  Tát.  Quán 

Âm là vị Bồ Tát đại từ đại bi, không thời khắc nào chẳng quan hoài bọn 

chúng sanh ta, do đó, bất luận chúng ta  “nghe tên”  và  “thấy thân” , cho

đến  “tâm niệm”  Bồ Tát thì đều sẽ cảm ứng Bồ Tát, chẳng đến nỗi luống 

uổng.  Pháp  sư  Thông  Lý  nói:   “Nghe  tên  ắt  xưng  niệm  là  dùng  khẩu 

 nghiệp để cảm; thấy thân ắt lễ là dùng thân nghiệp để cảm; tâm niệm ắt 

 quán là dùng ý nghiệp để cảm. Ba điều ấy đều có thể ứng, nên chẳng 

 luống uổng” . Có người cho rằng miệng xưng danh, thân thể lễ bái, tâm 

niệm tư duy là lãng phí thời gian, chẳng có ý nghĩa gì, chẳng có một chút 

lợi ích thực sự gì, đây là điều lầm lạc lớn nhất, mà cũng là lỗi lầm chẳng 

có tín niệm tôn giáo vậy! 

Câu  “năng diệt chư hữu khổ”  (diệt khổ trong các cõi) hiển thị lợi 

ích thù thắng đạt được do nghe tên, thấy thân và tâm niệm Bồ Tát.  “Chư 

 Hữu”  nói đơn giản là Tam Hữu, tức Dục Hữu, Sắc Hữu, Vô Sắc Hữu; 

nói ở mức độ trung bình là chín cõi: Ngũ Thú Tạp Cư Địa, Ly Sanh Hỷ 

Lạc Địa, Định Sanh Hỷ Lạc Địa; Ly Hỷ Diệu Lạc Địa, Xả Niệm Thanh 

Tịnh Địa, Không Vô Biên Xứ Địa, Thức Vô Biên Xứ Địa, Vô Sở Hữu 

Xứ Địa, Phi Phi Tưởng Xứ Địa. Nếu phân tích chi tiết, “chư Hữu” chỉ 

hai  mươi  lăm  Hữu  trong  tam  giới,  tức  là  bốn  đường  ác  trong  bốn  đại 

châu, Lục Dục và Phạm Thiên, Tứ Thiền, Tứ Không Xứ, Vô Tưởng và 

Bất Hoàn. Gọi chung là Hữu vì có nhân có quả, nhân quả chẳng lầm vậy. 

Bình thường khi chúng ta nói đến Hữu thì có nghĩa là “tồn tại”, tức là 

mỗi một hữu tình có sanh mạng thể trong tam giới. Dù không thực sự có 

được một Tự Ngã, nhưng có giả tướng do duyên khởi hòa hợp, đích xác 

tồn tại trong thế gian này nên gọi là Hữu. 

Sanh mạng thể trong hai mươi lăm Hữu là bất đồng, nhìn từ quan 

điểm thế gian, đương nhiên là có sướng vui vô cùng khác biệt, như trên 

trời là sướng  nhất, địa ngục  là khổ  nhất, nhân  gian là khổ vui  lẫn lộn. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 175

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Nhưng nếu nhìn từ quan điểm Phật pháp, chúng sanh trong hai mươi lăm 

Hữu của tam giới đều cùng trong biển khổ sanh tử, không ai chẳng bị 

đau khổ bức bách. Nếu dựa trên ý nghĩa bức bách, thông thường nói có 

tám khổ, nhưng nay dựa theo quyển mười hai Trí Độ Luận lược nói có 

hai thứ khổ: 

1) Nội  khổ:  Chỉ  bốn  trăm  lẻ  bốn  thứ  bệnh  khổ  nơi  thân  thể,  các 

nỗi khổ ưu sầu, ghen ghét v.v… trong tâm. 

2) Ngoại khổ: Chỉ các nỗi khổ gia hại như ác tặc, cọp, sói v.v…  

nỗi khổ tai nạn mưa, gió, lạnh, nóng v.v… 

Bất luận nội khổ hay ngoại khổ bức bách, chỉ cần thâu nhiếp tam 

nghiệp,  nhất  tâm  xưng  danh,  thân  lễ,  tâm  niệm,  liền  cảm  ứng  Bồ  Tát, 

diệt trừ các nỗi khổ trong hai mươi lăm  Hữu và các thứ ách nạn, thân 

tâm rốt ráo được giải thoát! 

2.2.1.2. Biệt hiển  (Hiển thị riêng biệt từng điều)  

2.2.1.2.1. Năng miễn tam nạn  (Thoát được ba nạn) 

 Giả sử hưng hại ý, 

 Thôi lạc đại hỏa khanh, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Hỏa khanh biến thành trì. 

 Hoặc phiêu lưu cự hải, 

 Long, ngư, chư quỷ nạn, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Ba lãng bất năng một. 

假使興害意。

推落大火炕。

念彼觀音力。

火炕變成池。

或漂流巨海。

龍魚諸鬼難。

念彼觀音力。

波浪不能沒。

 (Nếu kẻ nổi ý hại, 

 Xô rớt hầm lửa lớn, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 176

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Hầm lửa biến thành ao. 

 Hoặc lênh đênh biển cả, 

 Mắc nạn quỷ, cá, rồng, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Sóng mòi chẳng chìm được) 

Từ đây trở đi, trùng tụng những sự Quán Âm cứu nạn, cứu tai. Hai  

bài kệ tụng này ý nói có thể tránh được tam tai: Hỏa tai, thủy tai, phong 

tai. 

Giả  sử  trong  thế  gian  này,  có  kẻ  nào  đối  với  quý  vị  khởi  tâm  ý 

hãm hại, thực sự đẩy quý vị rớt vào trong  “hầm lửa lớn”  mong kết thúc 

sanh mạng của quý vị; nhưng trong lúc đó, quý vị chẳng cần phải sanh 

ác niệm đối với kẻ đó, chỉ cần quý vị có thể niệm thánh hiệu đức Quán 

Âm Bồ Tát kia, liền có thể cảm ứng thần lực oai đức của Bồ Tát khiến 

cho cái hầm lửa lớn quý vị té vào đó ngay lập tức biến thành ao nước 

trong  mát,  khiến  quý  vị  chẳng  bị  tổn  thương  mảy  may  nào.  Kinh  Hoa 

Nghiêm phẩm Nhập Pháp Giới chép:  “Ma La Da sơn, xuất Chiên Đàn 

 hương, nhược dĩ đồ thân, thiết nhập đại hỏa, hỏa bất năng thiêu” (Núi

Ma La Da sanh hương Chiên Đàn, nếu bôi lên thân, dù có vào trong lửa 

lớn, lửa chẳng đốt nổi). Gỗ Chiên Đàn Hương thế gian còn có lực dụng 

như thế, huống hồ là hạnh nguyện lực của Bồ Tát? 

Cao Tăng Truyện chép thời Ngụy có pháp sư Pháp Lực, phát tâm 

sửa tháp dựng chùa, đi ra ngoài mộ hóa, quyên được một xe mè, đi đến 

giữa đầm, gặp phải dịp đốt đồng, rủi thay lúc đó pháp sư Pháp Lực mệt 

mỏi ngủ quên, đến khi lửa cháy đến gần thân, bị khói lửa xông tỉnh, bèn 

lập tức xưng niệm thánh hiệu. Ngay lúc miệng vừa thốt ra chữ Quán, còn 

chưa niệm đến hai chữ Thế Âm, theo tiếng niệm gió liền nổi, ngọn lửa 

cũng theo đó tắt ngấm, đủ thấy hiệu lực của việc niệm thánh hiệu Quán 

Âm. Còn như Hỏa là Sân Hỏa, phần trên đã giảng rồi, bất tất phải nhắc 

lại.  Nhưng  cũng  có  thể  hiểu   “hầm  lửa”   là  tỷ  dụ  đường  ác;  như  nói: 

 “Tam ác hỏa khanh, lâm chung dục nhập”  (Hầm lửa ba đường ác, lâm 

chung  sắp  vào).  Một  người  lúc  còn  sống  tạo  tội  ác,  đến  lúc  sắp  chết, 

đương nhiên phải đọa ba ác đạo, thế nhưng ngay trong lúc đó, nếu có thể 

nhất tâm xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, ngưỡng cậy sức oai đức từ bi 

của Quán Âm, lập tức chuyển ba đường ác thành đường lành; thậm chí 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Kinh Quán Thế Âm Đại Bi Đà 

Ra Ni nói:  “Ngã nhược hướng hỏa thang, hỏa thang tự tiêu diệt” (Nếu  

 Chánh Thích Kinh Văn

 177

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tôi hướng về vạc lửa, vạc lửa tự tiêu diệt) cũng là nói về ý này. 

Bị người xô rớt vào hầm lửa, nhưng chẳng khởi ác niệm đối với 

người ấy, chỉ có người tu dưỡng nơi tôn giáo mới có thể làm như vậy 

được. Hết thảy  mọi thế nhân thông thường, đừng nói là quý vị đẩy họ 

vào tử địa hay làm hại mạng, chỉ cần có chút gì chẳng vừa ý họ, họ cũng 

nghĩ cách trả đũa hết. Bởi thế, làm người tốt nhất là phải có tín ngưỡng 

tôn giáo và có sự tu dưỡng tôn giáo. 

Hoặc là có người thuyền vượt biển, lúc thuyền vào trong biển cả, 

chợt  gặp  phải  cuồng  phong  sóng  dữ  khiến  thuyền   “phiêu  lưu  cự  hải” 

(lênh đênh trong biển cả), sóng gió vùi dập khiến người ta bị lạc hướng 

trong biển, đó là việc rất nguy hiểm! Bởi lẽ, nước sâu chẳng thể tự thoát, 

lại còn có các tai nạn rồng, cá, la-sát, các quỷ. Nói thật ra, nếu chẳng bị 

chết đuối, cũng vùi thân trong bụng cá, rất ít có cơ hội sinh tồn! Trong 

cảnh ngàn cân treo sợi tóc ấy, nếu có thể niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ 

Tát, ngửa nhờ sức oai thần của Quán Âm Bồ Tát, sóng mòi chẳng thể 

nhấn chìm đáy biển, bởi thế nói là  “ba lãng bất năng một” (sóng mòi

chẳng chìm được). Nên biết  “cự hải” (biển cả) được nói ở đây chỉ biển 

cả  sanh  tử  vô  biên,  “rồng,  cá,  các  quỷ”   chỉ  phiền  não  trong  nội  tâm 

chúng ta. Phiền não trong tâm chúng ta dậy sóng nổi gió khiến chúng ta 

vĩnh viễn trôi nổi trong biển sanh tử, chẳng đến được bờ kia Niết Bàn. 

Trên  mặt  sự  tướng,  tôi  kể  một  hai  câu  chuyện  cảm  ứng:  Trong 

niên  hiệu  Thuận  Trị  đời  Thanh,  có  ông  họ  Lưu  ở  Mạt  Lăng  phát  tâm 

triều lễ Nam Hải Phổ Đà, trong thuyền nguyện được thấy Bồ Tát, nào 

ngờ sau đó gặp cơn sóng gió, thuyền lật, họ Lưu rơi xuống nước. Tuy 

người đã ở dưới nước, trước mắt thấy bốn phía ánh sáng đỏ rực, có một 

vị tăng nhân, đưa ông ta về nhà, lúc vừa về đến nhà, vị tăng nhân biến 

mất; mới biết vị tăng nhân đến cứu họ Lưu chính là Quán Âm Bồ Tát thị 

hiện. 

Trong sách Tỳ Kheo Ni Truyện có nói thời Tấn có vị ni sư pháp 

danh là Lệnh Tông, trước tiên là ở Ký Châu, do niệm thánh hiệu được 

thoát nạn giặc. Buổi chiều, ni sư đến bến Đạt Mãnh, do không có thuyền 

để qua sông, Ni sư bèn kiền thành niệm thánh hiệu, chợt có một con nai 

trắng chạy tới, lội xuống sông, ni sư theo chân nai [vượt sông], chẳng bị 

thấm ướt, nhờ đó về được nhà. Nên biết con nai trắng đó cũng là Quán 

Âm thị hiện đến cứu ni sư Lệnh Tông. 

2.2.1.2.2. Năng miễn bát nạn  (Thoát khỏi tám nạn)

2.2.1.2.2.1. Oán tặc hình lục nạn  (Nạn oán tặc, xử tử hình)

 Chánh Thích Kinh Văn

 178

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Hoặc tại Tu Di phong, 

 Vị nhân sở thôi đọa, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Như nhật hư không trụ, 

 Hoặc bị ác nhân trục, 

 Đọa lạc Kim Cang sơn, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Bất năng tổn nhất mao, 

 Hoặc trị oán tặc nhiễu, 

 Các chấp đao gia hại, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Hàm tức khởi từ tâm, 

 Hoặc tao vương nạn khổ, 

 Lâm hình dục thọ chung, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Đao tầm đoạn đoạn hoại. 

或在須彌峰。

為人所推墮。

念彼觀音力。

如日虛空住。

或被惡人逐。

墮落金剛山。

念彼觀音力。

不能損一毛。

或值怨賊繞。

各執刀加害。

念彼觀音力。

咸即起慈心。

或遭王難苦。

臨刑欲壽終。

念彼觀音力。

刀尋段段壞。

 (Hoặc trên đảnh Tu Di, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 179

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Bị người đẩy rớt xuống, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Như mặt nhật treo không, 

 Hoặc bị người ác đuổi, 

 Rớt khỏi núi Kim Cang, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Chẳng bị tổn mảy lông, 

 Hoặc gặp oán tặc quấy, 

 Cùng cầm đao gia hại, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Đều liền khởi từ tâm, 

 Hoặc gặp phải nạn vua, 

 Chịu chém, mạng sắp dứt, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Đao liền gãy từng khúc) 

Tu  Di,  còn  gọi  là  Tu  Di  Lâu  (Sumeru,  Meru),  hay  Tô  Mê  Lư, 

Trung Quốc dịch là Diệu Cao. Vì núi này do bảy báu hợp thành, nên gọi 

là Diệu. Vì núi này cao hơn bảy Kim Sơn19 nên gọi là Cao. Núi ở trong 

đại hải, dựa trên Kim Luân, mặt trời, mặt trăng xoay quanh, chư thiên 

sống  hoặc  dạo  chơi  trong  đó,  bảy  rặng  núi  vây  quanh,  bảy  biển  giáp 

vòng. Bốn mặt núi mỗi  mặt  một  màu: Mặt Đông màu hoàng kim,  mặt 

Nam màu lưu ly, mặt Tây màu bạch ngân, mặt Bắc màu pha lê. Bất luận 

mặt núi màu gì, nước ở phía mặt núi đó đều cùng một màu với núi. Tính 

ra, núi này cao tám vạn bốn ngàn do-tuần, ngập dưới nước bốn vạn hai 

ngàn  do-tuần,  vượt  khỏi  mặt  nước  bốn  vạn  hai  ngàn  do-tuần,  là  trung 

tâm của thế giới Sa Bà. Thật ra, núi Tu Di được nói trong kinh Phật hiện 

tại chính là Hỷ Mã Lạp Sơn (Himalayas), đúng là ngọn núi cao nhất thế 

giới20. 

19 Kim Sơn là bảy rặng núi bao quanh núi Tu Di từ ngoài vào trong (không tính núi Thiết 

Vi),  giữa  các  rặng  núi  này  là  biển  Hương  Thủy  Bảy  ngọn  Kim  Sơn  là  Nimindhara, 

Vinadhara, Aśvakarna, Sudarśana, Khadiraka, Isadhara, và Yugandhara. 

20 Đây là quan điểm của riêng của đại sư. Theo thiển ý, núi Tu Di không phải là Hỷ Mã Lạp 

Sơn vì theo như mô tả trong kinh Phật, núi Tu Di có hương thủy hải giáp vòng, bảy rặng núi 

vây quanh v.v…. kỳ vĩ hơn Hỷ Mã Lạp Nhã rất nhiều. Có vị giải thích núi Tu Di tương ứng 

với một thái dương hệ nghe ra khả tín hơn. Hòa thượng Tịnh Không cho rằng một đơn vị thế 

giới bao gồm cả một thái dương hệ. Cụ Hoàng Niệm Tổ còn đi xa hơn, cho một thế giới là 

một Ngân Hà Hệ (galaxy); nhưng cả hai cùng xác quyết núi Tu Di không thuộc địa cầu. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 180

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Phật dạy: Giả sử có người đang ở trên ngọn cao nhất của núi Tu 

Di, đột nhiên bị người khác xô rớt xuống, chẳng cần phải nói, người ấy 

chẳng khỏi tan xương nát thịt, tuyệt đối chẳng còn có hy vọng sống còn. 

Vì  thế  nói  là   “vị  nhân  sở  thôi  đọa” (bị  người  đẩy  rớt  xuống),  nhưng 

ngay  trong  lúc  đó,  người  bị  đẩy  ấy  kiền  thành  xưng  niệm  thánh  hiệu 

Quán Âm Bồ Tát, liền được oai lực của Quán Âm Bồ Tát gia bị, hệt như 

mặt  trời,  mặt  trăng  an  trụ  trong không trung,  chẳng  đến nỗi  rớt  xuống 

mất mạng. Người đẩy ta rớt xuống không phải là oan gia thì cũng là đạo 

tặc mưu đoạt tài hại mạng; người bị đẩy mà chẳng rơi toàn là do oai lực 

Quán Âm gia trì. Trong chuyện thoát khỏi oán tặc này, sở dĩ đặc biệt lấy 

núi Tu Di để nói là vì Diệu Cao sơn vương trên thấu hư không, dưới tột 

cùng biển cả, cứu được nạn khó cứu nhất. Chót vót đảnh núi Diệu Cao, 

Bồ Tát còn cứu được thì những nơi khác Quán Âm đến cứu tế sẽ chẳng 

thành vấn đề nữa. 

Sách Quảng Tín Phủ Chí có chép một câu chuyện như sau: Dưới 

triều Tống, có người vào núi đào quặng đồng, đào mỏ đồng sâu đến nỗi 

không sao dò được, đào đến nỗi ngọn núi ấy muốn sụp lở. Ngay trong 

lúc  ấy,  chợt  có  một  người  nữ  xách  giỏ  chứa  một  con  cá  vàng  đến  rao 

bán. Những người đào đồng trong hầm núi nghe tiếng người nữ rao bán 

cá, ai nấy tranh nhau chui ra, chỉ sợ mình chậm chân, đến lúc mọi công 

nhân đều chui ra khỏi hang núi xong, ngay lập tức ngọn núi sụp xuống, 

cô  gái  bán  cá  cũng  chẳng biết  đi  đâu  mất!  Mọi người  kinh hồn  hoảng 

vía, mới hay đó là Quán Âm đến cứu độ vậy. 

Ở đây, núi cao Tu Di ví cho núi Ngã Mạn cao ngất của chúng ta. 

Người sống trong thế gian không ai là chẳng cống cao, ngã mạn, có thể 

thấy rõ thái độ cậy mình khinh người đó. Người ở trên đỉnh núi ngã mạn 

cao chót vót, thường coi thường mọi sự, chẳng có ai đáng để vào mắt, tự 

cho mình phi phàm nhất; bởi thế, từ đầu đến cuối muốn giữ vững địa vị 

của chính mình. Một ngày nào đó, cảm thấy có chuyện gì chẳng vừa ý, 

chẳng được  đại  đa  số  mọi  người  tôn  trọng,  liền  tự  giận  dữ,  tự  vứt  bỏ, 

cam bề đọa lạc, khác nào bị người xô từ đỉnh núi Tu Di xuống. Bởi thế, 

làm người chẳng được tự cao, tự đại, mà phải thường tự khiêm. Nếu có 

thể thường niệm Quán Âm sẽ có thể an nhiên ngồi nơi địa vị của chính 

mình! 

Hoặc lại có kẻ nào đó, bị những kẻ hung ác tàn bạo không ngừng 

đuổi theo sau, bức kẻ ấy không còn đường nào chạy trốn nữa; kết quả, bị 

té từ núi Kim Cang xuống, chẳng cần phải nói nữa, thật là nguy hiểm vô 

cùng, rất khó giữ được sanh mạng. Nhưng nếu trong lúc nguy hiểm vô 

 Chánh Thích Kinh Văn

 181

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

cùng ấy, người bị truy bức gặp hoàn cảnh cấp bách, trí huệ phát sanh, 

khẩn  thiết  chí  thành  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát  thì  liền 

được oai lực Quán Âm gia trì, khiến cho da tóc nơi sanh mạng thể chẳng 

hề bị tổn thương mảy may gì, bởi thế nói là  “bất năng tổn nhất mao” 

(chẳng bị tổn mảy lông). 

Kim Cang Sơn là tiếng Hán, tiếng Ấn gọi là Chước Ca La (Cakra 

vāda). Theo kinh Khởi Thế, ngoài các đại sơn và núi Tu Di ra, còn có 

một hòn núi lớn tên là Chước Ca La (cũng có chỗ dịch là Thiết Vi sơn), 

cao sáu trăm tám mươi vạn do-tuần, kích thước các bề cũng là sáu trăm 

tám mươi vạn do-tuần, do kim cang dày khít kiên cố tạo thành, rất khó 

lòng phá hoại, đánh vỡ được, bởi vậy gọi là núi Kim Cang; nhưng nếu 

những  thứ  khác  đụng  phải  kim  cang,  những  thứ  đó  sẽ  bị  phá  hoại  dễ 

dàng. Chớ nghĩ núi Kim Cang kiên cố nhất hoàn toàn là ngọn núi ở bên 

ngoài, nó chính là Ngã Chấp trong tâm chúng ta đấy. Theo Phật pháp, 

khó phá hoại nhất không gì bằng tâm Ngã Chấp của chúng sanh. Phải đạt 

đến bực Sơ Địa Bồ Tát mới phá sạch hết nổi Phân Biệt Ngã Chấp, nhưng 

Câu Sanh Ngã Chấp tùy ý khởi lên, cực kỳ vi tế, dù đã chứng Sơ Địa vẫn 

chưa thể giải quyết được. Phải tu tập những địa vị cao hơn, tu tập Sanh 

Không Trí Quán mới hòng dần dần đoạn trừ được, bởi thế nó được ví 

như Kim Cang. Chính vì chúng sanh ngã chấp kiên cường nên thường bị 

vây  quanh  bởi  những  kẻ  ác  phiền  não,  thường  bị  họ  đẩy  vào  hiểm  lộ 

đường  cùng,  rốt  cuộc  từ  núi  chúa  Ngã  Chấp  té  vào  ác  đạo,  chịu  mọi 

thống khổ! 

Hoặc  là  trong  thế  gian  có  người  nào  đó  đột  nhiên  gặp  phải  rất 


nhiều oán địch và rất nhiều đạo tặc vây kín lấy người đó, khiến người đó 

không cách nào chạy thoát được. Đã thế, mỗi tên còn cầm một thanh đao 

muốn sát hại người ấy. Bất luận thế nào, người ấy rất khó tìm con đường 

sống  trong  cái  chết được.  Thế nhưng trong lúc  ấy,  nếu  người  ấy  xưng 

niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, liền được từ lực của Quán Âm Bồ Tát 

gia hộ, khiến cho những kẻ ấy chẳng còn có ý niệm sát hại nữa, ngay lập 

tức sanh khởi tâm từ bi, phát sanh hảo cảm lớn lao, bởi thế nói là  “hàm

 tức khởi từ tâm” (đều liền khởi từ tâm). 

Ở  đây,  tôi  kể  một  câu  chuyện  thật:  Năm  Dân  Quốc  thứ  Nhất 

(1911), ở Lý Gia Trang, huyện Thiệu Bá, Dương Châu, tỉnh Triết Giang, 

Trung Quốc, có một vị đại thiện nhân họ Lý, tên là Quốc Cư. Bất luận 

trong địa phương có chuyện gì, hễ sức ông ta lo liệu được, ông ta bèn 

tìm cách giúp đỡ đắc lực, tích cực giúp cho sự tình được giải quyết hợp 

lý. Bất hạnh thay, có lần đạo tặc ồ ạt tấn công nhà ông ta, toan cướp sạch 

 Chánh Thích Kinh Văn

 182

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

tài sản. Lý đại thiện nhân thấy giặc kéo đến, rất thong dong, không bối 

rối, cực kỳ an nhiên bảo bọn giặc: 

- Các anh sống khốn khổ tôi chẳng hay biết đến nỗi chưa tạm cùng  

các anh kết thiện duyên, hôm nay được các anh đến tệ xá thật là rất khó 

có. Nếu các anh có cần gì, tôi sẽ tận lực dâng hiến; nhưng các anh hiện 

thời cực nhọc lắm rồi, tôi nghĩ chắc cũng chưa dùng cơm chiều. Giờ đây 

trước hết mời các anh xơi cơm, cho tôi được tỏ chút tâm ý. 

Bọn giặc nghe Lý thiện nhân nói như thế, dù ăn uống nhưng cái ý  

tưởng bất hảo chiếm đoạt tài vật của ông ta bị tinh thần vĩ đại của Lý 

thiện nhân cảm hóa, từ đấy chẳng còn mưu toan phá nhà cướp của nữa, 

cải tà quy chánh trở thành người tốt. 

Phải biết  “oán tặc”  được nói ở đây, giống như trong phần Trường 

Hàng ở trên đã nói, chẳng phải là giặc bên ngoài, mà chính là giặc trong 

tâm; như phiền não cướp đoạt pháp tài công đức cố nhiên là giặc trong 

tâm. Sáu căn thấy nghe hay biết cũng là giặc trong tâm. Giặc bên ngoài 

dễ phòng ngừa, những vật bị chúng cướp đoạt chẳng qua là tài vật ngoài 

thân; giặc trong tâm rất khó ngăn ngừa, những thứ chúng cướp đoạt là 

pháp bảo mình đã tích tụ, khiến cho chúng ta vĩnh viễn trở thành kẻ bần 

cùng, cô quạnh, kém hèn trong biển khổ sanh tử. Bởi thế làm người, đặc 

biệt là người học Phật, giặc ngoài chẳng cần phải sợ, nếu có được tinh 

thần như Lý thiện nhân chẳng những không bị oán tặc bức hại, mà còn 

chuyển hóa chúng trở thành người tốt. Thứ chúng ta đáng nên sợ chính 

là bọn giặc trong tâm mình. Bọn giặc bên trong này chẳng những khiến 

chúng ta lưu lãng dài lâu trong sanh tử, chúng còn bức ta đi vào ba ác 

đạo nguy hiểm nữa. 

Hoặc lại có một người nào đó, vi phạm pháp luật quốc gia, bị pháp 

luật xử phạt. Trong thời đại chuyên chế quá khứ, vua chính là đất nước, 

vua có quyền sanh sát tối thượng, muốn trị tội như thế nào thì cứ việc xử 

phạt như thế ấy, vì thế nói  “hoặc tao vương nạn khổ” (hoặc gặp khổ vì 

mắc nạn vua). Khi quốc vương ra lệnh cho đao phủ chém đầu, trong lúc 

thọ hình,  thọ  mạng  sắp  bị  kết  thúc  ấy,  nếu  ta  thành  tâm  thành  ý  niệm 

thánh hiệu Bồ Tát Quán Âm thì sẽ được oai lực Quán Âm gia bị, khiến 

cho đao  đang  cầm  trong tay  gã đao phủ đó  lập tức gãy  rời  thành  từng 

đoạn, chẳng thể tổn hại thân thể quý vị một mảy may nào, bởi thế nói là 

 “đao  tầm  đoạn  đoạn  hoại”   (đao  liền  gãy  từng  khúc).  Chữ   “tầm” (尋)

trong kệ tụng có nghĩa là “ngay lập tức”. Lúc bị xử chém sắp chết, rốt 

cuộc chẳng bị tử vong, đấy chẳng phải là từ lực của Quán Âm gia bị hay 

sao? 

 Chánh Thích Kinh Văn

 183

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  quyển  mười  bảy,  có  chép  một  câu 

chuyện tuy chẳng liên quan đến nạn vua, nhưng có thể dùng làm cước 

chú cho phần này: Có vị pháp sư Đạo Tập du hành đến Tây Sơn, Thọ 

Dương, bất ngờ gặp phải hai tên cướp trói vào một gốc cây. Lúc kẻ cướp 

sắp giết Sư, Sư tự biết có vùng vẫy cũng vô ích, bèn chỉ nhất tâm niệm 

Quán Thế Âm, niệm đến chết cũng chẳng ngưng. Kết quả, kẻ cướp vận 

dụng hết sức vẫn chẳng chém được Sư, rốt cuộc Sư chẳng bị tổn hại gì, 

bọn cướp thấy như thế hoảng sợ khôn cùng, bỏ chạy mất, pháp sư Đạo  

Tập cũng được giải thoát. 

Quyển  mười  bảy  sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  còn  chép  truyện 

Pháp Thiền pháp sư. Lúc sư đi qua núi, đột nhiên gặp phải kẻ giặc hung 

ác, tự biết khó tránh khỏi cái chết, Sư lập tức kiền thành niệm Quán Âm. 

Giặc tuy kéo cung nhắm bắn Sư, nhưng từ đầu đến cuối không bắn ra 

mũi tên nào được. Bởi thế, tên giặc ném cung xuống đất, lập tức bỏ chạy 

không biết về hướng nào; nhờ đó, pháp sư Pháp Thiền an nhiên vô sự! 

2.2.1.2.2.2. Già tỏa độc dược nạn  (Nạn gông xiềng, thuốc độc)  

 Hoặc tù cấm già toả, 

 Thủ túc bị nữu giới, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Thích nhiên đắc giải thoát, 

 Chú trớ, chư độc dược, 

 Sở dục hại thân giả, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Hoàn trước ư bổn nhân. 

或囚禁枷鎖。

手足被杻械。

念彼觀音力。

釋然得解脫。

咒詛諸毒藥。

所欲害身者。

念彼觀音力。

還著於本人。

 (Hoặc tù giam, gông, xiềng, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 184

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Chân tay bị còng, cùm, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Tháo gỡ, được giải thoát, 

 Chú ếm, những thuốc độc, 

 Toan muốn hại thân kia, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Hại ngược kẻ làm đó). 

Ví như có một người nào đó, chẳng cần biết là vi phạm pháp luật 

quốc  gia  hay  là  bị  giặc  cướp  bắt  được;  kết  quả,  bị  giam  cầm  trong  tù 

ngục, bị gông, bị xiềng, thậm chí tay bị còng, chân đóng cùm, bị mất tự 

do hoàn toàn, nên nói là  “chân tay bị còng, cùm”.  Cái buộc trên tay gọi 

là Nữu (杻: còng), cái buộc vào chân gọi là Giới (械: cùm). Trong lúc ấy, 

nếu có thể xưng niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát thì lập tức nhờ vào 

oai lực Quán Âm gia bị, khiến cho những thứ đó bị tháo rớt, được giải 

thoát.  “Thích nhiên”  nghĩa là tan lìa ra. 

Sách Pháp Uyển Châu Lâm, quyển mười bảy có chép truyện sau: 

Vào đời Tấn ở Trung Quốc có một người ở Hà Nội, tên là Đậu Truyền. 

Đương thời thứ sử Tinh Châu là Cao Xương và thứ sử Ký Châu là Lã Hộ 

ai  nấy  cầm  quân  kình  chống  nhau,  hai  bên  chẳng  hòa  thuận  với  nhau. 

Đậu Truyền làm quan dưới quyền Cao Xương, được phái đem kỵ binh 

tập kích Lã Hộ, chẳng may bị bắt, đồng bạn cùng bị bắt sáu bảy người, 

cùng  bị  giam  trong  nhà  lao,  gông  xiềng  canh  phòng  nghiêm  nhặt,  đợi 

ngày đem ra chém. Sa-môn Chi Đạo Sơn khi ấy ở trong doanh Lã Hộ, 

từng quen biết Đậu Truyền, nghe nói họ Đậu bị bắt, lại còn sắp bị chém, 

liền  đến  nhà  giam  thăm  ông  ta,  nói  chuyện  với  nhau  qua  cửa  tù.  Đậu 

Truyền hỏi Chi Đạo Sơn: 

-  Bây  giờ  tôi gặp  phải  ách  nạn này,  thầy  có  cách gì  cứu  tôi hay 

không? 

Chi Đạo Sơn nói: 

- Tôi không có cách nào cứu ông được cả, chỉ có cách ông chí tâm 

xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, nhất định sẽ được Bồ Tát cảm ứng. 

Trong quá khứ, Đậu Truyền đã từng nghe nói đến lòng từ bi của 

đức Quán Âm, bây giờ nghe Chi Đạo Sơn nói như thế, lập tức chuyên 

tâm nhất ý xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Suốt ba ngày ba đêm chí 

thành quy mạng xưng niệm, thấy gông xiềng trên thân tựa hồ có chút gì 

khác thường, lại cảm thấy hơi thong dong, dùng tay thử đẩy một cái, đột 

nhiên nó rớt khỏi thân. Đậu Truyền lại càng chí thành khẩn cầu: 

 Chánh Thích Kinh Văn

 185

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

-  Con  được  Bồ  Tát  xót  thương,  đã  giải  thoát  được  gông  cùm, 

nhưng những người cùng bị cầm tù với con nhiều lắm, con chẳng nỡ bỏ 

đi một mình. Khẩn cầu Bồ Tát từ bi cứu khắp tất cả, khiến những người  

chung ngục đều thoát được nạn giam cầm này! 

Cầu khẩn xong, lại kéo gông xiềng của người khác, mọi người lần 

lượt được tháo gỡ gông xiềng, tựa hồ có người ở bên cạnh chặt đứt vậy. 

Khi đó, mọi người mở cửa, cùng nhau thoát ra, chẳng bị kẻ canh ngục 

phát hiện, nhân đó thoát ra ngoài thành, thoát khỏi nạn gông cùm! 

Gông cùm và còng xiềng trong phần Trường Hàng đã giảng là dây 

cương  danh  vọng,  xiềng  khóa  lợi  lộc  vậy.  Nhìn  bề  ngoài,  cả  thế  gian 

chẳng có ai bị giam cầm trong tù ngục cả, tựa hồ ai cũng được tự do hoạt 

động, về căn bản chẳng bị điều gì trói buộc cả, nào biết sự thật chẳng hề 

giống như vậy! Thử nhìn xem: Người có danh dự vì bảo vệ danh dự của 

chính mình, suốt ngày sợ mất danh dự, đó chẳng phải là bị gông xiềng 

danh dự ràng buộc hay sao? Lại xem người có tiền tài vì cầu được tiền 

tài nhiều hơn nữa, suốt ngày tính toán sao cho tiền của chất chồng, đấy 

chẳng phải là bị gông xiềng tài lợi ràng buộc hay sao? Bởi thế, chúng 

sanh sống trong thế giới này về căn bản là bị cầm tù trong tam giới, xưa 

nay chẳng hề được tự do chi cả! Hiện tại, nếu có thể xưng niệm thánh 

hiệu Quán Âm Bồ Tát, thấu hiểu lòng đại từ đại bi của Quán Âm Bồ Tát, 

chẳng  còn  đeo  đuổi  trường  danh  lợi  nữa,  thì  mới  có  thể  tháo  gỡ,  giải 

thoát. 

Tiếp  đó  nói  về  nạn  độc  dược.  “Chú  trớ”   là  những  hành  vi  bất 

chánh đáng nhất. Ở Ấn Độ có loại ngoại đạo niệm  một loại ác chú để 

giết hại những kẻ họ muốn giết, như chú sai khiến quỷ nhập tràng, còn 

gọi là Tỳ Đà La (Vetāla) chú, khiến cho xác chết đứng dậy đi giết người. 

Lại  có  kẻ  vẽ  bùa,  đốt  thành  tro  để  ếm  người  mình  ghét,  hoặc  bện  cỏ 

thành hình người, bắn giết để mong kẻ cừu thù của mình bị chết. Đấy 

đều gọi là  “chú trớ” . Độc dược chỉ bất cứ những gì uống vào sẽ chết, 

những  thứ  này  chẳng  phải  chỉ  có  một  hai  loại  nên  bảo  là   “các  độc 

 dược” .  Bất  luận  dùng  ác  chú  để  nguyền  rủa,  ếm  đối  người,  hay  dùng 

thuốc  độc hại  người,  mục  đích đều  nhằm  tổn hại thân  thể người  khác, 

bởi  thế  nói  là   “sở  dục  hại  thân  giả”   (toan  muốn  hại  thân  kia). Chính

ngay trong lúc đó, nếu quý vị thành tâm xưng niệm thánh hiệu Quán Âm 

Bồ Tát, liền có thể ngửa nhờ oai lực Quán Âm Bồ Tát, kết quả, chẳng 

những họ chẳng thể làm tổn hại được quý vị, mà còn  “hoàn trước ư bổn 

 nhân” (hại ngược kẻ làm đó), khiến chính kẻ đó bị thương tổn. 

Trước hết, tôi kể một câu chuyện thật, rồi mới luận ý thú kinh văn. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 186

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Trong quá khứ, có một gã chuyên cầu thần bói quẻ, tên là Lại Tỉnh Can, 

dụng tâm rất tà ác. Vì muốn quẻ mình bói được linh nghiệm, trong nhà 

gã  đặc  biệt  thờ  một  loại  yêu  tinh,  mỗi  năm  xuống  Chiết  Giang  dụ  dỗ 

đồng nam, đồng nữ mang về cúng tế yêu tinh đó. Sau này có một đồng 

nữ bị gã dẫn dụ về nhà, giam trong một căn nhà. Khi đó, gã tay chân của 

yêu thần ngọt nhạt phỉnh dụ cô bé, muốn cô tắm gội thay áo để chờ yêu 

tinh đến ăn thịt. Thế nhưng cô bé này do túc căn quá khứ, bình thời biết 

niệm Quán Âm Bồ Tát, bởi vậy trong lúc ấy, cô bé chỉ nhất tâm xưng 

danh. Đến quá nửa đêm, trong căn phòng cô bé đang ở, lỗ hổng [lấy ánh 

sáng] trên trần nhà chợt mở ra, con yêu tinh hai mắt sáng ngời như chớp, 

từ lỗ hổng chui vào phòng. Cô bé tuy sợ cực độ, vẫn cứ nhất tâm xưng 

danh niệm tới niệm lui. Từ miệng cô chợt tỏa ra ánh sáng bắn vào thân 

con yêu quái; con yêu quái bị trúng ánh sáng đó lập tức từ lỗ hổng rớt 

phịch xuống. Cô bé kêu cứu mạng ầm lên, khéo sao tuần cảnh đi ngang, 

nghe  tiếng  kêu  cứu,  lập  tức  xông  vào  nhà  xem  chuyện  gì  xảy  ra.  Yêu 

tinh nguyên là một con rắn độc lớn, nằm chết cứng đờ bên cạnh cô bé. 

Tuần cảnh dò xét biết Lại Tỉnh Can là người hết sức tồi bại, bèn bắt gã 

về bót, trị tội lừa người, hại người. Phải biết đó là như người ta thường 

nói:  “Hại người, hại ngược lại mình”  vậy, cũng như kinh này nói  “hại 

 ngược kẻ làm đó” . Bởi thế, người sống trong thế gian thà mình chịu thua 

thiệt,  ngàn  vạn  phần  chẳng  được  ôm  lòng  hại  người;  nếu  không,  hại 

người chưa chắc người ta bị hại, mà chính mình gặp phải tai ương trước, 

có khổ hay không? 

Trong kinh Thí Dụ cũng có một câu chuyện tương tự như vậy: 

Có một cư sĩ tại gia học Phật, thoạt đầu thọ trì Ngũ Giới, lúc sau 

tuổi cao già yếu, đối với giới phẩm phần nhiều quên mất. Lúc ấy, trong 

núi có vị Phạm Chí khát nước, từng xin nước sạch nơi cư sĩ, nhưng vị cư 

sĩ  bận  chuyện  ruộng  nương,  chẳng  thể  lập  tức  cho  ngay  được.  Vì  thế, 

Phạm  Chí  phẫn  hận  bỏ  đi.  Nhưng  Phạm  Chí  ấy  chẳng  phải  là  kẻ  đơn 

giản, ông ta có thể sai khiến được quỷ nhập tràng, bèn triệu một con quỷ 

tới,  bảo  nó:  “Ông  Thanh  Tín  Sĩ  nọ  làm  nhục  ta,  ngươi  hãy  thế  ta  giết 

ổng”. Trong núi có vị La Hán biết chuyện đó, lập tức ra ruộng bảo ông 

Cư Sĩ: 

- Tối nay ông hãy thắp đèn sớm, tinh tấn dũng mãnh chí thành quy 

y Tam Bảo, tụng trì kệ tụng nói về những điều miệng chớ phạm, lại còn 

nghĩ thương xót hết thảy chúng sanh, thì ông sẽ được an ổn. 

Cư sĩ vâng lời La Hán chỉ dạy, niệm Phật tụng giới suốt đêm, kết 

quả,  quỷ  chẳng  hại  được;  nhưng  pháp  của  quỷ  thần  là  người  ta  muốn 

 Chánh Thích Kinh Văn

 187

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chúng giết hại, chúng lập tức giết hại; nhưng nếu người đáng lẽ bị chúng 

giết mà có công đức khiến chúng chẳng giết được thì đương nhiên chúng 

phải giết người sai chúng đi giết. Bởi thế, quỷ sanh sân nộ, muốn sát hại 

Phạm Chí. La Hán biết chuyện ấy, lại đem Phạm Chí đi giấu kín khiến 

quỷ tìm chẳng thấy. Nhân vì như thế, vị cư sĩ do đấy ngộ đạo, Phạm Chí 

do đấy được sống. Nếu chẳng có vị La Hán, há chẳng phải là có thêm 

một oan hồn ư? 

Sách Đồ Thư Tập Thành Thần Dị, quyển một trăm lẻ sáu, có dẫn  

lời cư sĩ Tô Đông Pha như sau:  “Quán Âm là bậc từ bi, nay người bị chú 

 ếm, nhờ sức niệm Quán Âm, [chú ếm] bèn hại người lại kẻ làm chuyện 

 đó, há nào phải là tâm Quán Âm ư? Nay đổi lại như sau: Chú ếm, các 

 độc dược, toan làm hại thân kia, nhờ sức niệm Quán Âm, hai bên đều vô 

 sự!” 

Có người phê bình như sau:  “Tô Đông Pha nói: ‘Hại ngược lại là 

 chẳng từ bi, phải nói là hai bên chẳng có chuyện gì’, ta nghĩ Đông Pha 

 chẳng cao minh gì nên mới nói lời thô lậu như thế. Nói hại ngược vừa có 

 sự vừa có lý. Về Sự là tà chẳng thể thắng chánh, Từ chế ngự Ác. Nay do 

 [người  bị  hại]  chánh  niệm  Quán  Âm,  tự  nhiên  hại  ngược  [lại  kẻ  gây 

 chuyện  ác]  giống  như  ngậm  máu  phun  lên  trời,  ngược  lại  bị  dơ  thân 

 mình, đút đầu vô lửa, tự cháy trán mình, tự nhiên mà có như vậy, đâu 

 phải  Bồ  Tát  gia  hại  kẻ  đó,  cũng  chẳng  phải  do  hành  nhân  khởi  tâm 

 nguyện hại ngược lại!” 

2.2.1.2.2.3. La-sát, ác thú nạn  (Nạn la-sát, ác thú)

 Hoặc ngộ ác La Sát, 

 Độc long, chư quỷ đẳng, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Thời bất tất cảm hại, 

 Nhược ác thú vi nhiễu, 

 Lợi nha trảo khả bố, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Tật tẩu vô biên phương. 

或遇惡羅剎。

毒龍諸鬼等。

念彼觀音力。

時悉不敢害。

 Chánh Thích Kinh Văn

 188

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

若惡獸圍繞。

利牙爪可怖。

念彼觀音力。

疾走無邊方。

 (Hoặc gặp ác La Sát, 

 Rồng độc, các quỷ thảy, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Thảy đều chẳng dám hại. 

 Nếu ác thú vây quanh, 

 Nanh vuốt nhọn đáng sợ, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Chạy mất không tăm tích). 

Hoặc nếu có người đột nhiên gặp phải La Sát hung ác, rồng độc và 

các quỷ gây tai nạn v.v… toan muốn gia hại người đó hòng kết thúc tánh 

mạng. Nếu ngay trong lúc đó mà có thể nhất tâm xưng niệm thánh hiệu 

Quán Âm Bồ Tát, nương nhờ oai lực Quán Âm Bồ Tát gia bị, ngay lập 

tức chúng đều chẳng dám làm hại, bởi thế nói là  “thời tất bất cảm hại” 

(thảy đều chẳng dám hại) . 

La Sát trong phần Trường Hàng đã giải thích rồi, nay không nhắc 

lại nữa. Tương truyền trong quá khứ có một người, hễ gặp người khác là 

thích hỏi hết chuyện này sang chuyện kia. Một ngày, đi trên đường, gặp 

một con La Sát, tự biết tánh mạng khó giữ, nhưng tánh người ấy hiếu kỳ, 

chẳng vì nguy hiểm mà không hỏi han, nên vẫn cứ hỏi:

- Ủa nè ông bạn! Vì sao bụng trắng lưng đen vậy? 

Quỷ La Sát đáp: 

- Ta sợ nhất là ánh mặt trời, nên đi xoay lưng về phía ánh nắng, 

bởi thế bụng trắng lưng đen. 

Người kia nghe lời ấy, lập tức lấy lại can đảm, nắm La Sát đẩy nó  

tiến về phía mặt trời. La Sát sợ ánh sáng nên tự chạy trốn. Nhờ đó, người  

kia thoát nạn La Sát! 

Câu chuyện này ngụ ý: Bất luận La Sát, bất luận ác quỷ, chỉ có thể 

hành sự trong hắc ám, chứ đối với quang minh đều sợ hãi, chẳng dám 

hoạt động dưới ánh sáng. Bởi vậy, chỉ cần chúng ta nhất tâm xưng danh, 

nương  vào  từ  quang  của  Quán  Âm  Bồ  Tát,  La  Sát,  ác  quỷ  đều  chẳng 

dám hại. Đồng thời cũng có thể nói là: Trong tâm chúng ta có con quỷ 

tham, tham cầu chẳng ngơi, có quỷ vô minh tối tăm chập chùng, quỷ bên 

 Chánh Thích Kinh Văn

 189

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

trong  dẫn  khởi  quỷ  bên  ngoài,  bởi  thế  quỷ  thường  đến  làm  lừng.  Nếu 

làm người chánh đại quang minh, công chánh,  chẳng cẩu thả,  tà niệm  

chẳng khởi, La Sát, quỷ quái nào cũng chẳng thể làm hại được! 

Trong thâm sơn cùng cốc, hoặc chỗ đồng hoang cây rậm, thường 

có các ác thú sài lang, hổ, báo… hung mãnh, tàn bạo xuất hiện. Nếu có 

người  nào  đó  đột  nhiên  gặp  phải  rất  nhiều  loài  ác  thú  vây  quanh,  nhe 

nanh  múa  vuốt  bén  ngót  rất  đáng  sợ,  khiến  kẻ  ấy  cảm  thấy  vô  cùng 

hoảng  sợ.  Ngay  trong  lúc  đó,  nếu  có  thể  kiền  thành  xưng  niệm  thánh 

hiệu Quán Âm Bồ Tát, liền có thể nhờ oai lực Quán Âm Bồ Tát gia bị, 

khiến cho những ác thú đang bao vây bốn mặt kia đều chạy trốn lẹ, nấp 

vào nơi nào không biết nữa. Ác thú, độc xà đều có thật; trong thời cổ, 

mỗi năm số người bị chúng làm hại đúng là rất nhiều, cho đến bây giờ, 

vẫn thường nghe nói có người bị ác thú cắn, hoặc bị rắn độc mổ. Như lúc 

cọp xuất hiện thường gây tai họa, nên Trung Quốc có câu:  “Đàm hổ sắc 

 biến”   (Nghe  nói  tới  hổ,  mặt  tái  mét).  Bởi  thế,  trong  kinh  Phật  thường 

nhắc đến nỗi sợ rắn độc, ác thú để chúng ta biết mà đề phòng. Chuyện 

khẩn yếu nhất của nhân loại là được sanh tồn, nếu cuộc sống không bị uy 

hiếp sẽ chẳng nẩy sanh sợ hãi. Đức Phật biết rõ tâm lý chúng sanh nên 

thường  nêu  những  trường  hợp  thực  sự  này  để  thuyết  pháp  cho  chúng 

sanh. 

Sách Pháp Uyển Châu Lâm chép: Năm Nguyên Gia thứ nhất dưới 

triều Tống ở Trung Quốc, có vị sa-môn ở Hoàng Long, tên gọi là Đàm 

Vô Kiệt, là một hành giả tịnh tu khổ hạnh, thường tụng đọc kinh Quán 

Thế Âm. Có lần, Sư cùng đồ chúng hai mươi lăm người đi sang Thiên 

Trúc, đi đường trải đủ mọi gian nan, nguy hiểm. Đến được nước Xá Vệ 

ở Thiên Trúc, gặp phải một bầy voi núi, vốn là loài rất nguy hiểm. Ngài 

Đàm Vô Kiệt nâng kinh, niệm rằng: “Nhất tâm quy mạng đại từ đại bi 

Quán Thế Âm”. Ngay lúc đó, chợt có một con sư tử từ trong rừng xông 

ra. Voi thấy sư tử, kinh hoảng bỏ chạy, chẳng còn gây hại tới nhóm Đàm 

Vô Kiệt. Đi chưa được bao lâu, lại có một bầy trâu rừng rống lên xông 

tới,  muốn  hại  bọn  họ.  Đàm  Vô  Kiệt  vẫn  như  cũ  quy  mạng,  nhất  tâm 

xưng danh. Ngay trong lúc ấy, có một con kên kên to bay tới, khiến các 

con trâu rừng kia kinh hoảng, lập tức bỏ chạy, nhóm Đàm Vô Kiệt thoát 

nạn!  Cho  thấy  xưng niệm  thánh hiệu  Quán  Âm  liền được  Bồ Tát  cảm 

ứng. 

Sách Nam Hải Từ Hàng chép: Vào thời Minh, ở đất Mân Nam có 

người  tên  Lôi  Pháp  Chấn,  hầm  than  kiếm  sống,  trong  nhà  có  cây  Áp 

Lan, vân gỗ cực kỳ tinh tế, muốn khắc tượng Đại Sĩ để thờ, nhưng công 

 Chánh Thích Kinh Văn

 190

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

việc  quá  bận,  chưa  khắc  được.  Một  ngày  vào  núi  hầm  than,  đột  nhiên 

trong đám cây rậm rạp, một con hổ xông ra, nhe nanh múa vuốt đuổi bắt 

Lôi  Pháp  Chấn,  khiến  Lôi  Pháp  Chấn  hết  sức  kinh  hoàng.  Trong  lúc 

nguy cấp đó, chợt có một cô gái mỹ lệ, chỉ vào hổ quát tháo, hổ liền nép 

phục  cô  ta,  cúi đầu, vẫy  đuôi  bỏ đi.  Pháp  Chấn được  cô gái  cứu  giúp, 

thưa hỏi cô gái tên họ là gì hòng báo đáp. Cô gái đáp: “Tôi là cây gỗ Áp 

Lan  trong  nhà  ông”.  Nói  xong  không  thấy  đâu  nữa.  Pháp  Chấn  thấy 

chuyện như vậy, biết là Quán Âm đến cứu, bèn chọn ngày tốt khắc thánh 

tượng Quán Âm. Từ đó suốt đời trì trai, đảnh lễ. Đủ thấy sức cảm ứng 

của Quán Âm rất lớn. 

2.2.1.2.2.4. Độc trùng, bạo vũ nạn  (Nạn độc trùng, mưa dữ)  

 Ngoan, xà, cập phúc yết, 

 Khí độc yên hỏa nhiên, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Tầm thanh tự hồi khứ, 

 Vân lôi cổ, xiết điển, 

 Giáng bạc, chú đại vũ, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Ứng thời đắc tiêu tán. 

蚖蛇及蝮蝎。 

氣毒煙火然。       

念彼觀音力。 

尋聲自迴去。 

雲雷鼓掣電。 

降雹澍大雨。       

念彼觀音力。 

應時得消散。 

 (Rắn, rết, bò cạp độc, 

 Nhả độc như khói mù, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Theo tiếng, lui chạy mất. 

 Mây sấm rền, chớp lòe, 

 Mưa đá, mưa lớn xối, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 191

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Ngay lập tức tan mất). 

Trong thế gian này,  “nguyên xà cập phúc yết”  (tạm dịch: “Rắn rết 

bò cạp độc”) các loài trùng độc, rắn độc rất nhiều. Chúng nó phun hơi 

độc mù mịt như lửa đốt khói bốc, bởi thế nói là  “khí độc yên hỏa nhiên” 

(tạm dịch: “Nhả độc như khói mù”). Bất luận người nào tiếp xúc những 

độc khí đó đều bị táng thân mất mạng. Nếu có người gặp phải tình hình 

này, lập tức niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, liền được oai lực Quán 

Âm Bồ Tát gia bị, theo tiếng niệm ấy, bọn chúng tự nhiên chạy trốn hết, 

chẳng dám phun khí độc xâm hại nữa, Bồ Tát từ bi cảm ứng nhanh đến 

dường nào? 

Có  thuyết  nói  Nguyên  và  Phúc  chỉ  là  một  loại;  ta  thường  gọi 

Nguyên là Thổ Hủy Xà (rắn hổ đất?). Hủy (虺) là một loài rắn độc, dài 

khoảng chừng tám chín thước, đầu dẹp, mắt to, màu đất, lúc thấy người 

bèn ngóc đầu lên đuổi theo, loài này cực độc, chỉ cần bị nó cắn, tuyệt đối 

chẳng còn mạng nữa. Phúc (蝮:rắn cạp nong?) cũng là một loài rắn độc, 

hay sống ở chỗ ẩm ướt, dài khoảng hơn một thước, đầu rất lớn, hình tam 

giác,  cổ  lại  rất  nhỏ,  nanh  độc  hình  giống  cái  ống,  toàn  thân  màu  xám 

nhạt, có vằn màu nâu, đến đuôi đột nhiên nhỏ dần, độc tánh rất dữ dội, bị 

nó cắn một cái, cũng mất mạng luôn. 

Tương truyền thời Nam Tống, trong niên hiệu Thiệu Hưng, ở Dư 

Hàng có một người đàn bà họ Châu, đi trên đường thấy có ba con rắn lớn 

nằm khoanh giữa lộ khiến bà không cách nào đi qua được. Chỉ còn cách 

lấy hết can đảm, nhảy qua rắn. Rắn cũng chẳng chịu kém, lập tức phát nộ 

đuổi theo bà, cuốn bà ta ngã lăn ra đất. Ngay trong lúc ấy, có người làng 

tên là Cung Lê Thần đi đến đó, thấy tình hình ấy, muốn cứu bà ta nhưng 

không nghĩ ra cách nào khác, bèn chắp tay lớn tiếng xưng niệm thánh 

hiệu Quán Âm và trì niệm chú Đại Bi. Thật là chẳng thể nghĩ bàn, rắn 

nghe tiếng niệm thánh hiệu Quán Âm, bèn buông bà ta ra, mỗi con tự bò 

đi  mất.  Chuyện  này  chứng  tỏ  rất  đắc  lực  cho  câu   “tầm  thanh,  tự  hồi 

 khứ” (nghe tiếng, tự  chạy mất). 

Lại còn có người nói Yết (bò cạp), tục gọi là Hiết, thuộc bộ Tri 

Thù,  dài  khoảng  ba  tấc,  màu  xanh  pha  đen,  trên  cổ  có  một  đôi  xúc  tu 

giống như càng cua, đầu và ức đều rất ngắn, phần bụng có mười ba đốt 

tròn, phần đốt tròn cuối bụng hẹp nhỏ trông như cái đuôi, cuối đuôi có 

móc độc. Nếu gặp người bèn cong đuôi lên bắn ra dịch độc. Người trúng 

dịch độc này có thể bị mất mạng. Bò cạp thường bắt nhện, côn trùng nhỏ  

 Chánh Thích Kinh Văn

 192

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

để ăn, cũng hay cắn người. 

Từ miệng nhả chất độc tổn hại người là tỷ dụ con người ác khẩu, 

chửi bới  dữ dằn,  dai  dẳng, và những điều  độc hại  do việc  khêu gợi ly 

gián gây nên. Như ác khẩu, chửi bới dai dẳng khiến người ta khó chịu, 

chẳng  yên  ổn  nổi,  thậm  chí  vì  đó  kết  liễu  tánh  mạng.  Đấy  là  chuyện 

thường thấy trong thế gian. Bởi thế, câu nói:  “Nhất ngôn thính chi, linh 

 nhân như tam bách mâu thích tâm” (Một lời nghe qua khiến người cảm 

thấy như ba trăm ngọn mâu đâm vào tim) chính là nói về ý này.Trong 

mỗi một xó xỉnh của xã hội hiện thời, có thể nói không sai lắm là không 

ngày nào chẳng có người chửi bới dữ dằn, độc địa. Chẳng cần biết do 

quan hệ nào, con người trở thành cừu địch với nhau, quốc gia này gây 

chiến tranh với quốc gia khác, thường là do một câu chẳng thể nhịn nổi 

mà thành chuyện. Còn đâm thọc ly gián thì làm cho đôi bên nghi ngờ, 

ghét bỏ nhau, thậm chí biến thành đấu đá kịch liệt, cũng khiến cho đôi 

bên  đều  bị  tổn  thương.  Bởi  vậy  làm  người  trong  thế  gian,  chẳng  thể 

không cẩn thận khẩu nghiệp, đặc biệt là ác khẩu và lưỡng thiệt càng phải 

đặc biệt tránh. 

Trời vốn đang trong trẻo, chợt mây đen phủ kín, sấm nổ ầm ì như 

tiếng trống rền, chớp lòe nhoang nhoáng bốn phía giống như được vạch, 

kéo; bởi thế nói  “vân lôi cổ, xiết điển”  (mây giăng, sấm nổ như trống 

rền, chớp giăng). Hoặc còn đổ xuống những hạt nước đá cứng chắc, hoặc 

là tuôn mưa lớn ào ạt, bởi thế nói là  “giáng bạc chú đại vũ”  (mưa đá, 

mưa lớn xối). Ngay trong lúc có những hiện tượng thiên nhiên đáng sợ 

đó, nếu có thể kiền thành niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, liền có 

thể  nhờ  vào  oai  lực  Quán  Âm  Bồ  Tát  gia  bị,  ngay  lập  tức  trời  quang, 

mưa tạnh, sấm im, mưa đá hết, nên nói  “ứng thời đắc tiêu tán”  (ngay lập 

tức tan mất). 

Mây là thứ lờ lững trong không trung, như thường nói:  “Bạch vân 

 thương  cẩu,  biến  hóa  vạn thiên” (mây  trắng,  chó  xanh,  biến hóa  ngàn 

muôn). Nhưng mây do gì tạo thành? Hơi nước hỗn hợp trong không khí, 

vốn là vô hình vô tướng, một khi ngưng kết thành những hạt nước hoặc 

đông thành những băng tinh21, liền biến thành mây hữu hình. Nếu mây 

biến  thành  sắc đen, phủ kín  không trung,  là  dấu  hiệu trời sắp  đổ  mưa. 

Sấm động là mây phóng điện, phát ra những tiếng vang rền to lớn, khác 

nào tiếng trống đánh nên gọi là  “lôi cổ” . Trong quá khứ, lúc dân trí chưa 

21 Băng tinh (ice crystal) là những hạt nước đóng thành băng trên không, chúng là hạt nhân 

của những đám mây chứa mưa. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 193

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

khai phát, người ta gọi sấm là Lôi Thần, nói trên lưng Lôi Công đeo một 

cái trống to, dùng tay vỗ ra tiếng. Đấy cũng là cách giải thích tiếng sấm 

rền như tiếng trống. Chớp nháng là một công năng cố hữu của vật chất, 

có thể dùng nó làm sức đẩy, lại còn có thể lợi dụng nó để phát sáng, phát 

nhiệt tia như chớp lóe sáng trên không. Sấm và chớp thường đi chung 

với nhau, tức là trước hết chớp lòe nhoang nhoáng, rồi mới có tiếng sấm 

ầm ì. Mọi người thường nghĩ chúng theo thứ tự trước sau, nhưng thực sự 

chúng xảy ra cùng một lúc. Chỉ vì sóng ánh sáng lan truyền nhanh hơn, 

sóng  âm  thanh  truyền  chậm  hơn,  nên  trước  hết  thấy  ánh  chớp  rồi  mới 

nghe tiếng sấm. 

2.2.1.3. Tổng kết  

 Chúng sanh bị khổn ách, 

 Vô lượng khổ bức thân, 

 Quán Âm diệu trí lực, 

 Năng cứu thế gian khổ. 

眾生被困厄。

無量苦逼身。

觀音妙智力。

能求世間苦。

 (Chúng sanh bị khổn ách, 

 Vô lượng khổ bức thân, 

 Quán Âm sức trí diệu, 

 Thường cứu khổ thế gian). 

Trong  thế  gian  hiện  thực  này,  chúng  sanh  gặp  phải  cảnh  khốn 

quẫn, hoặc gặp phải tai nạn nguy ách, nên nói là  “bị khổn ách” .  “Bị” 

(被)  có  nghĩa  là  hứng  chịu.  Đã  thế,  còn  có  vô  lượng  nỗi  khổ  bức  bách 

thân tâm, khiến cho cả thân lẫn tâm đều chẳng cảm thấy tự tại. Nhưng 

đấng tầm thanh cứu khổ đại bi Quán Âm có đủ trí huệ lực vi diệu chẳng 

thể nghĩ bàn, xem thấy chúng sanh bị khổn ách, bị các nỗi khổ bức bách, 

do  tâm  Bi  thôi  thúc,  Ngài  liền  đến  cứu  khổ  nạn  cho  chúng  sanh.  Như 

Tâm Kinh ghi:  “Quán Tự Tại Bồ Tát lúc thực hành sâu xa Bát Nhã Ba 

 La Mật Đa, soi thấy năm Uẩn đều không, độ hết thảy khổ ách” . Bởi thế 

nói là  “thường cứu khổ thế gian” . Quán Âm Bồ Tát sở dĩ có tên Quán 

Âm cũng là do duyên này mà có. Giảng đến đây thì phần hiển thị nguyên  

 Chánh Thích Kinh Văn

 194

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

do có danh hiệu đã hoàn tất. 

2.2.2. Hiển du hóa phương tiện  (Hiển thị phương tiện du hóa) 

2.2.2.1. Quảng hiển ứng hóa chư quốc  (Nói rộng về việc ứng hóa trong các 

 cõi nước) 

2.2.2.1.1. Thân nghiệp phổ ứng  (Thân nghiệp ứng hiện khắp tất cả) 

 Cụ túc thần thông lực, 

 Quảng tu trí phương tiện, 

 Thập phương chư quốc độ, 

 Vô sát bất hiện thân, 

 Chủng chủng chư ác thú:

 Địa ngục, quỷ, súc sanh, 

 Sanh, lão, bệnh, tử khổ, 

 Dĩ tiệm tất linh diệt. 

具足神通力。

廣修智方便。

十方諸國土。

無剎不現身。

種種諸惡趣。

地獄鬼畜生。

生老病死苦。

以漸悉令滅。

 (Đầy đủ sức thần thông, 

 Rộng tu trí phương tiện, 

 Các cõi nước mười phương, 

 Không đâu chẳng hiện thân, 

 Bao nhiêu các đường ác, 

 Địa ngục, quỷ, súc sanh, 

 Sanh, già, bệnh, chết khổ 

 Khiến dần bị tiêu diệt). 

Quán Âm là vị đại Bồ Tát địa vị cao tu hành đã lâu, từ trong thể 

Viên Thông, Ngài đã chứng, phát xuất diệu dụng tối cực thù thắng, bởi 

thế nói là  “cụ túc thần thông lực” (đầy đủ sức thần thông). “Thần” nghĩa 

là diệu dụng chẳng thể suy lường, “thông” nghĩa là vô ngại tự tại. Phàm 

 Chánh Thích Kinh Văn

 195

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

là đại Bồ Tát đều có thần thông. Bất quá nói đến thần thông, thường chia 

ra hai loại: thần thông hữu lậu và thần thông vô lậu. 

Thần thông hữu lậu chẳng riêng thần tiên có mà quỷ thần cũng có; 

nhưng thần thông quỷ thần có được là Báo Đắc Thông (thần thông do 

quả báo mà tự nhiên có được), công dụng chẳng lớn, chỉ có thể thấy chút 

phần  trong  hai  đường  nhân  đạo  và  quỷ  đạo.  Thiên  tiên  có  năm  thần 

thông: Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm, Túc Mạng, Thần Túc; so ra tuy 

công  dụng  lớn  hơn  quỷ  thần  rất  nhiều,  nhưng  vẫn rất  hẹp  nhỏ,  lại  còn 

phiền  não  hoàn  toàn  chưa  đoạn.  Phật  pháp  coi  trọng  nhất  là  Lậu  Tận 

Thông, bọn họ vẫn chưa đạt được. Bởi lẽ, có lúc họ khởi sát cơ, lợi dụng 

thần thông gây tạo tội ác lớn. 

Nhị  Thừa  thánh  giả  xuất  thế,  chẳng  những  có  đủ  năm  thứ  thần 

thông  thông  thường,  mà  còn  đắc  Lậu  Tận  Thông  của  Phật  pháp.  Tuy 

thần thông của họ phát sanh tác dụng cao trỗi hơn thần thông hữu lậu của 

thiên tiên trăm ngàn vạn lần, nhưng do chưa đạt được rốt ráo, nên Thiên 

Nhãn Thông của Nhị Thừa chỉ có thể thấy tam thiên đại thiên thế giới 

này; Thiên Nhĩ Thông chỉ nghe được trong tam thiên đại thiên thế giới 

này; Thần Túc Thông chỉ có đi tự tại trong tam thiên đại thiên thế giới 

này;  Túc  Mạng  Thông  chỉ  có  thể  biết  rõ  sự  việc  trong  vòng  tám  vạn 

kiếp; Tha Tâm Thông chỉ biết được tâm của chúng sanh lục phàm. 

Đăng Địa Bồ Tát (những vị Bồ Tát chứng từ Sơ Địa trở lên) phá 

được  một  phẩm  vô  minh,  cho  nên  Thiên  Nhãn  Thông  và  Thiên  Nhĩ 

Thông của họ chẳng những thấy nghe được tam thiên đại thiên thế giới, 

mà còn thấy nghe được một trăm tam thiên đại thiên thế giới. Công dụng 

phát sanh bởi thần thông của họ so với Nhị Thừa rộng lớn gấp trăm lần, 

nhưng vẫn chưa thể kể là  “đầy đủ thần thông” . 

Thiên Nhãn Thông của Phật có thể thấy vô lượng vô số vô cùng 

vô tận tam thiên đại thiên thế giới, Thiên Nhĩ Thông của Phật nghe được 

vô lượng vô số vô cùng vô tận tam thiên đại thiên thế giới, Túc Mạng 

Thông  biết  rõ  chuyện  trong  nhiều  kiếp  lâu  xa  trước  giống  hệt  như 

chuyện xảy ra trong ngày hôm nay. Thấu triệt tột cùng, rốt ráo đầy đủ. 

Trong phần trên đã nói, Quán Thế Âm Bồ Tát đã sớm thành Phật, hiệu là 

Chánh Pháp Minh Như Lai, đã chứng viên thông diệu thể, chẳng giống 

với Bồ Tát mới thành, bởi thế Ngài đầy đủ sức thần thông lớn lao chẳng 

thể nghĩ bàn. 

Chánh Pháp Minh Như Lai thị hiện Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng 

những  có  đủ  thần  thông  diệu  dụng,  mà  còn  rộng  tu  đại  trí  huệ,  đại 

phương tiện. “Đại trí huệ” chỉ Thắng Nghĩa Trí, khế chứng chân lý “các 

 Chánh Thích Kinh Văn

 196

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

pháp tánh không” là đặc tánh duy nhất của trí ấy. “Đại phương tiện” chỉ 

Thế Tục Trí, thuyết pháp thích ứng căn cơ chúng sanh là công dụng duy 

nhất của trí này. Vận dụng cả hai trí, không gì chẳng đầy đủ, nên gọi là 

 “rộng tu” . Chẳng có Thắng Nghĩa Trí, nhất định chẳng thể chứng chân 

lý; chẳng có Thế Tục Trí, nhất định chẳng thể độ quần mê. Đứng trên lập 

trường Bồ Tát, hai trí này chẳng thể phế bỏ một trí nào; nhưng cần phải  

có Thắng Nghĩa Trí mới có thể phát sanh Thế Tục Trí quyền xảo được. 

Đại  Bi  Quán  Âm  đã  có  đủ  thần  thông  lực  và  trí  phương  tiện, 

đương nhiên sẽ có thể ở trong mười phương thế giới, trong hết thảy các 

cõi nước, không cõi nào Ngài chẳng thị hiện các thứ thân ứng hóa để độ 

các loài chúng sanh bất đồng.  “Sát”  trong tiếng Ấn Độ là Sát-Ma, Hán 

dịch là Độ Điền, có lúc kinh còn gọi là Quốc, hoặc gọi là Độ, nhưng đều 

cùng một ý nghĩa. Nếu nói Phật sát thì có nghĩa là một thế giới được hóa 

độ  bởi  một đức  Phật.  “Hiện  thân”  nghĩa  là  Phật,  Bồ  Tát  hóa  hiện  các 

thân phận bất đồng; như phần Trường Hàng kinh này nói Quán Âm Bồ 

Tát hiện ba mươi ba ứng thân, đó là ý nghĩa chữ  “hiện thân” . Ứng là tùy 

cảm  mà  ứng, tức là do  chúng  sanh cơ  cảm,  bèn tự nhiên  ứng  theo  đó. 

Cần  phải  biết  rằng:  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  lấy  việc  độ  sanh  làm  bổn 

nguyện,  chẳng  phải  như  mọi  người  thường  nghĩ  Bồ  Tát  chỉ  được  thờ 

trong  các  chùa  miếu,  mà  Ngài  luôn  hiện  hữu  trong  mười  phương  cõi 

nước đến khắp mọi nơi hiện thân thuyết pháp. 

Quán Âm Bồ Tát không cõi nào chẳng hiện thân, rốt cuộc Ngài thị 

hiện tại những nơi nào? Chính là  “chủng chủng chư ác thú” (trong hết 

thảy  đường  ác),  Ngài  đều  có  thể  hiện  thân.  Chữ   “chư  ác  thú”  thông

thường chỉ ba đường ác địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh; cũng có khi ngoài 

ba đường ác thêm vào đường A Tu La, gọi là bốn  “ác thú” . Sở dĩ gọi là 

 “ác thú”   là  vì  mỗi  chúng  sanh  do  ác  nghiệp  của  chính  mình  sẽ  hướng 

đến (thú hướng) chỗ ác, nên gọi là  “ác thú” . Cũng có khi gộp cả nhân 

thiên vào ba đường ác gọi là Ngũ Ác Thú, nên gọi là  “chư ác thú” . Nhân

thiên bị gọi là ác thú là dựa trên chuyện sanh tử luân hồi mà  nói. Nói 

theo quan điểm xuất thế của nhà Phật, phàm bất cứ những gì không thể 

siêu xuất tam giới đều gọi là  “ở trong ác thú” . 

Lấy địa ngục để nói: Chúng sanh đọa trong địa ngục, bất luận là 

thuộc tám ngục lạnh hoặc tám ngục nóng, hoặc trong các địa ngục khác, 

đều  có  các  thứ  đau  khổ  công  kích.  Quán  Âm  Bồ  Tát  thấy  chúng  sanh 

chịu khổ trong địa ngục, chẳng nỡ thấy họ bị hãm trong mọi thống khổ 

bao vây trong cả một thời gian dài, bởi thế khởi lên bi nguyện  “ta chẳng 

 vào địa ngục, ai vào địa ngục” , thị hiện thân tướng chúng sanh địa ngục, 

 Chánh Thích Kinh Văn

 197

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

vào trong địa ngục giáo hóa bọn họ, khiến bọn họ xuất ly khổ não địa 

ngục, thân tâm được giải thoát! 

Về ngạ quỷ, tuy nói là có vô tài, thiểu tài, đa tài – như các thần  

hưởng  đồ  huyết  thực  –  sai  biệt,  nhưng  do  đói  khát  mà  thành  tên,  nên 

thường  gọi  là  ngạ  quỷ.  Đọa  trong  đường  ngạ  quỷ,  thường  kéo  dài  cả 

trăm ngàn vạn năm, chẳng nghe được tên chất tương (serum) hay nước, 

huống hồ những thứ thức ăn khác? Bởi thế, sa chân vào đường ngạ quỷ 

rất khổ vậy. Quán Âm Bồ Tát thấy chúng sanh ngạ quỷ thọ khổ, đặc biệt 

thị hiện thân quỷ vương Diện Nhiên đại sĩ, tạo cơ hội cho đức Phật giảng 

kinh Diệm Khẩu để phổ cứu hết thảy ngạ quỷ. Đó là hiện thân ngạ quỷ 

thuyết pháp cho ngạ quỷ được giải thoát. 

Về súc sanh, trong hiện thực thế gian có thể thấy rõ loài này. Có 

những loài chim bay trên không trung, có loài thú chạy trên mặt đất, có 

loài lông vẩy bơi lội dưới nước. Chúng sanh đọa vào súc sanh hoặc là để 

trả nợ, hoặc là để đền mạng, thường chịu những đau khổ khó lòng chịu 

đựng nổi. Quán Thế Âm Bồ Tát thấy chúng sanh thọ khổ trong đường 

súc sanh, liền thị hiện các thân tướng chúng sanh sai khác để hóa độ bọn 

họ, khiến bọn họ lìa bỏ quả báo súc sanh, thân tâm được giải thoát. 

Về nhân loại, bốn nỗi khổ lớn Sanh, Lão, Bệnh, Tử, bất luận có 

tiền hay không tiền, bất luận có địa vị hay không địa vị, ai cũng chẳng 

tránh khỏi. Chẳng riêng gì nhân loại, ngay cả các hữu tình trên trời cũng 

chẳng thể  tránh khỏi  giống  như  thế.  Như  cổ  đức  nói:   “Nhân gian nan

 miễn tứ tướng khổ, thiên thượng hà tằng miễn ngũ suy” (Nhân gian khó

thoát bốn tướng khổ, cõi trời ai khỏi năm tướng suy?) Quán Thế Âm Bồ 

Tát thấy nhân loại và chúng sanh trên cõi trời thọ khổ, cũng thị hiện thân 

người hoặc thân trời giống hệt họ, đến thuyết pháp cho chúng ta khiến 

cho chúng ta lìa khổ được vui! Nói chung, chúng sanh trong tam giới, 

bất luận thuộc đường nào, cứ hễ ai có nỗi khổ, chỉ cần nhất tâm xưng 

danh,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  đều  hiện  trước  mặt,  nói  ra 

chánh  pháp  người  ấy  có  thể  tiếp  nhận  được,  khiến  cho  người  ấy  thực 

hành theo chánh pháp đó, bèn có thể dần dần tiêu diệt thống khổ, bởi thế 

nói là  “dĩ tiệm tất linh diệt” (khiến dần dần bị tiêu diệt). Điều này trong 

phần Trường Hàng tôi đã giải thích chi tiết. 

Hai bài kệ nói trên là phần Tổng Tụng về sự hiện thân, nên khoa 

này được gọi là Thân Nghiệp Phổ Ứng. 

2.2.2.1.2 Ý nghiệp phổ quán  (Ý nghiệp quán sát khắp)

 Chánh Thích Kinh Văn

 198

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Chân quán, thanh tịnh quán, 

 Quảng đại trí huệ quán, 

 Bi quán cập Từ quán, 

 Thường nguyện, thường chiêm ngưỡng, 

 Vô cấu thanh tịnh quang, 

 Huệ nhật phá chư ám, 

 Năng phục tai phong hỏa, 

 Phổ minh chiếu thế gian. 

真觀清淨觀。 

廣大智慧觀。       

悲觀及慈觀。 

常願常瞻仰。 

無垢清淨光。 

慧日破諸暗。       

能伏災風火。 

普明照世間。 

 (Chân quán, thanh tịnh quán, 

 Trí huệ quán rộng lớn, 

 Bi quán và từ quán, 

 Thường nguyện, thường chiêm ngưỡng, 

 Sáng thanh tịnh, không nhơ, 

 Huệ nhật phá các tối, 

 Dẹp phục tai, gió, lửa, 

 Chiếu sáng khắp thế gian). 

Đây là phần nói về ý nghiệp quán sát khắp tất cả của đức Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát.  Có  năm  loại  quán:  Chân  Quán,  Thanh  Tịnh  Quán, 

Quảng  Đại  Trí  Huệ  Quán,  Bi  Quán  và  Từ  Quán.  Dùng  năm  thứ  Quán 

này hiển thị căn bản hóa độ hết thảy chúng sanh. Theo cổ đức, ba thứ 

Quán trước thuộc về Tự Lợi, hai Quán sau thuộc về Lợi Tha. Bởi thế, 

năm thứ Quán gồm hai bộ phận lớn là Tự Lợi và Lợi Tha. Nếu luận trên 

phương tiện ứng hóa thù thắng của năm thứ Quán này, phải nói chúng 

đều thuộc về Lợi Tha. Nhưng nếu xem tiếp ý đoạn văn trên:  “Khiến dần 

 dần tiêu diệt thống khổ của chúng sanh”  thì rốt cuộc là dần dần tiêu diệt 

bằng cách nào đây? Vì thế, ở đây bèn nói là dùng năm pháp Quán để dần 

dần diệt khổ cho chúng sanh; đã thế phần kinh văn này lại thuộc về phần 

 Chánh Thích Kinh Văn

 199

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

Hiển Thị Phương Tiện Du Hóa, lẽ đương nhiên là vận dụng Ngũ Quán 

để làm phương tiện độ thoát chúng sanh. 

Có người giải thích như thế này: Do Bồ Tát Quán Âm sanh khởi  

quán huệ Chân Tâm, soi thấy vọng nghiệp của chúng sanh vốn là Không, 

về căn bản, tự thể của nghiệp tánh là bất khả đắc. Khởi quán huệ Thanh 

Tịnh Quán, soi thấy tự tánh của chúng sanh vốn lìa nhiễm, chưa từng bị 

tạp nhiễm làm nhiễm ô. Khởi quán huệ Đại Trí Quán chiếu phá vô minh 

si ám của chúng sanh, hiển phát quang minh mà chúng sanh vốn sẵn có. 

Khởi quán huệ Đại Bi Quán, dẹp trừ vô lượng khổ đau cho chúng sanh, 

chẳng còn bị các thống khổ bức bách. Khởi huệ quán Đại Từ Quán, ban 

cho chúng sanh hết thảy an lạc, khiến chúng sanh vĩnh viễn được sống tự 

do tự tại. Theo cách giải thích này, có thể nói ba phép Quán đầu nhằm 

phá hủy Hoặc nghiệp của chúng sanh, hai phép Quán sau nhằm dẹp khổ 

ban vui. Như vậy năm phép Quán đều là Lợi Tha. Do đó, cổ nhân đem 

ba phép quán Chân, Tịnh, Trí phối hợp với thuyết tam quán Không, Giả, 

Trung của ngài Thiên Thai; chúng tôi cho rằng không nhất thiết là như 

vậy. 

Quán  Âm  Bồ  Tát  dùng  Ngũ  Quán  hóa  độ  chúng  sanh,  chúng  ta 

phải   “thường nguyện”  Bồ  Tát từ bi cứu tế, khiến chúng ta thực sự lìa 

khổ được vui. Đồng thời cũng nên  “thường chiêm ngưỡng”  diệu tướng 

trang  nghiêm  của Bồ  Tát, đảnh  lễ  kính  ngưỡng,  cầu  Ngài nhiếp  chiếu. 

Nói  “chiêm  ngưỡng”   có  nghĩa  là  dùng  tâm  cung  kính  ngửa  trông  vậy. 

Phẩm Phương Tiện kinh Pháp Hoa có câu:  “Chiêm ngưỡng Lưỡng Túc 

 Tôn” , kinh Duy Ma nói:  “Chiêm  ngưỡng  tôn  nhan,  mục  bất  tạm  xả” 

(chiêm ngưỡng tôn nhan, mắt chẳng tạm rời) đều nhằm diễn tả ý này. 

Bốn câu trên là bài tụng để tổng kết phần nói về Trí Quán, hiển thị 

Bồ Tát ứng vật quán chiếu nên mới có năm phép Quán sai biệt. Mỗi một 

phép quán trong năm phép ứng vật quán chiếu của Bồ Tát đều thanh tịnh 

vô cấu. Từ trong thanh tịnh vô cấu quán, phát sanh quang minh đại trí 

huệ, nên nói:  “Vô cấu thanh tịnh quang” . Ánh sáng đại trí huệ ấy rạng 

rỡ chiếu ngời, có thể chiếu tan hết thảy tối tăm phiền não, khác nào vầng 

mặt trời treo cao trên không trung thanh tịnh, chiếu tan hết thảy tối tăm 

trong  đại  địa,  bởi  thế  nói:   “Huệ  nhật  phá  chư  ám”   (huệ  nhật  phá  các 

tối).  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  chép:   “Huệ  nhật  chiếu  thế  gian,  thanh  trừ 

 sanh  tử  vân” (Huệ  nhật  chiếu  thế  gian,  trừ  sạch  mây  sanh  tử),  phẩm 

Phương Tiện kinh Pháp Hoa ghi:  “Huệ nhật đại thánh tôn”  đều nhằm 

diễn tả ý này. Chúng sanh vô tri vô minh, nên gọi là  “chư ám” . Thanh

tịnh trí quang có thể chiếu sáng tăm tối mù lòa của thế gian nên dùng 

 Chánh Thích Kinh Văn

 200

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 “huệ nhật”  (mặt trời trí huệ) để ví dụ. Phẩm Dược Vương Bổn Sự kinh 

Pháp Hoa có câu:  “Hựu  như  Nhật  thiên  tử  năng  trừ  chư  ám,  thử  kinh 

 diệc phục như thị, năng phá nhất thiết bất thiện chi ám”  (Lại như Nhật 

thiên tử trừ được các tối, kinh này cũng giống như thế, phá được hết thảy 

tối tăm bất thiện). 

Ánh  sáng  của  huệ  nhật chẳng những phá được các tối mà còn  

 “năng phục tai phong hỏa” (dẹp được tai nạn, gió, lửa). Chữ  “tai”  bao

gồm hết thảy khổn ách, nhưng nạn gió, nạn lửa là những tai nạn lớn nhất 

trong các tai nạn. Tai nạn gió, lửa còn khuất phục được thì tự nhiên các 

tai nạn khác không thành vấn đề. Nói một cách nghiêm túc, chúng sanh 

sở dĩ có các tai nạn: gió, lửa v.v… chẳng phải do từ bên ngoài xảy đến 

cho chúng sanh mà là do phiền não của chúng sanh chiêu cảm. Hắc ám 

phiền  não  đã  bị  chiếu  tan,  đương  nhiên  dẹp  được  các  tai  nạn.  Quang 

minh của vầng mặt trời trí huệ trừ dẹp tai nạn, chiếu tan hắc ám, khác 

nào thái dương chiếu rực thế gian, khắp nơi được soi thảy đều sáng sủa, 

nên nói là:  “Phổ minh chiếu thế gian” (Chiếu sáng khắp thế gian). 

2.2.2.1.3. Khẩu nghiệp phổ ích  (Khẩu nghiệp lợi ích khắp tất cả)

 Bi thể giới lôi chấn, 

 Từ ý diệu đại vân, 

 Chú cam lộ pháp vũ, 

 Diệt trừ phiền não diệm. 

悲體戒雷震。

慈意妙大雲。

澍甘露法雨。

滅除煩惱焰。

 (Bi thể giới sấm rền, 

 Mây từ  ý lớn diệu, 

 Tuôn mưa pháp cam lộ, 

 Diệt trừ lửa phiền não). 

Đoạn này nói về sự lợi ích khắp cả do khẩu nghiệp của Quán Âm, 

cũng tức là tán thán sự nghiệp thuyết pháp độ sanh của Quán Thế Âm 

Bồ Tát. Tuy nói là “khẩu nghiệp lợi ích khắp cả”, nhưng thực tế bao gồm 

hoạt động  của  cả ba  nghiệp,  cũng có nghĩa là hiển thị tam  luân  bất tư 

nghị hóa của đức Quán Âm. 

 Chánh Thích Kinh Văn

 201

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 “Bi thể” : Bi nghĩa là dẹp khổ. Tâm Bi của chư Phật, Bồ Tát rộng 

lớn khôn sánh, bởi thế gọi là Đại Bi. Phật, Bồ Tát lấy Đại Bi làm thể, 

nên gọi là  “bi thể” . Như nói:  “Phật tâm là đại từ bi” ,   “Bồ Tát chỉ từ đại 

 bi sanh, chẳng từ các điều thiện nào khác mà sanh”  đều có thể coi là 

những thuyết  minh về bi thể; nhưng bi thể ấy còn có thể nói đại từ bi 

pháp thân, do trì giới mà có. Do đó, Giới và Từ Bi có mối liên quan mật 

thiết. Chẳng hạn như bất sát, chẳng làm cho hết thảy hữu tình chịu nỗi 

khổ sát sanh, đó cũng là ban cho hết thảy hữu tình cảm giác an toàn. Cao 

hơn một bậc là phải yêu thương bảo vệ sanh mạng hữu tình. Há chẳng 

phải Giới là thực hiện từ bi đó ư? 

Quán Thế Âm Bồ Tát dùng giới thể đại từ đại bi, thân luân hiện 

thần thông, thị hiện ba mươi ba ứng thân, sức thần thông diệu dụng chấn 

động khác nào sấm rền khắp đại thiên, cảnh tỉnh thế gian đang mê man 

trong giấc mộng bởi thế nói là  “bi thể giới lôi chấn” . Tổ Đức Thanh nói: 

 “Pháp Thân vô thể, lấy Bi làm thể; Giới là những răn dạy lưu xuất từ 

 Pháp Thân. Vì thế để thuyết pháp thì trước hết dùng sấm rền kinh động 

 nhân quần, dùng từ ý nổi mây từ rộng lớn” . 

 “Từ ý diệu đại vân”  chỉ ý nghiệp của Bồ Tát. Bồ Tát không chỉ 

dùng Bi để dẹp trừ đau khổ cho chúng sanh, mà còn đồng thời vận dụng 

Từ để ban sự sướng vui cho chúng sanh, bởi thế nói là Từ Ý. Trong Phật 

pháp,  phàm  muốn  khen  ngợi  điều  gì  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn  thì  gọi  là 

Diệu.  Có  người  nói:   “Diệu  có  nghĩa  là  không  gì  sánh  bằng,  không  gì 

 hơn được nữa” . Lòng Đại Từ của Phật, Bồ Tát duyên khắp hết thảy pháp 

giới  chúng  sanh,  như  đám  mây  che  kín  khắp  hết  thảy,  bởi  thế  nói  là 

 “diệu đại vân” . 

Câu  “chú cam lộ pháp vũ” (xối mưa pháp cam lộ) hiển thị khẩu 

nghiệp thuyết pháp của Bồ Tát. Sách Pháp Hoa Văn Cú viết:  “Cam lộ là 

 thuốc bất tử của chư thiên; ăn vào trường thọ, thân yên ổn, sức lực lớn 

 lao, thân thể tươi sáng” . Sách Duy Ma Cật Chú, quyển bảy viết:  “Ngài

 La Thập nói: ‘Chư thiên đem các thứ thuốc quý bỏ vào biển, dùng núi 

 báu để mài, tạo thành cam lộ. Ăn vào thành tiên, gọi là Bất Tử Dược’. 

 Ngài Đạo Sanh nói: ‘Thức ăn cõi trời là vị cam lộ. Ăn vào trường thọ, 

 nên gọi là thuốc Bất Tử” . 

Đức Phật thường dùng Cam Lộ để ví diệu pháp bất sanh bất tử. 

Diệu pháp tư nhuận (tưới tắm, thấm nhuần) chúng sanh, nên được ví như 

mưa. Kinh Vô Lượng Thọ, quyển thượng ghi:  “Chú pháp vũ, diễn pháp 

 thí”  (xối mưa pháp, diễn pháp thí). Phẩm Tự kinh Pháp Hoa có câu:  “Vũ 

 đại pháp vũ, xuy đại pháp loa” (Mưa trận mưa pháp lớn, thổi ốc pháp 

 Chánh Thích Kinh Văn

 202

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

lớn). Kinh Niết Bàn quyển hai chép:  “Vô thượng pháp vũ, vũ nhữ thân 

 điền, linh sanh pháp nha” (Trận mưa pháp vô thượng rưới xuống ruộng 

thân của ông, khiến cho nó trổ mầm pháp). Lại nói:  “Duy hy Như Lai 

 cam lộ pháp vũ” (Chỉ mong cầu pháp vũ cam lộ của đức Như Lai). Đây 

là dùng cam lộ pháp vũ để ví cho giáo pháp của Như Lai. Quán Thế Âm 

Bồ Tát vì chúng sanh tuyên thuyết diệu pháp,  khiến các chúng sanh đều  

được lợi ích nơi pháp, bởi thế nói là  “xối mưa pháp cam lộ” . 

Có thể làm cho chúng sanh được những lợi ích gì? Chúng sanh có 

đủ phiền não, nhưng phiền não hừng hực như ngọn lửa to lớn, dùng bất 

cứ thứ gì khác cũng vô phương diệt được lửa phiền não của chúng sanh, 

chỉ có cam lộ pháp vũ của Bồ Tát mới có thể làm cho chúng sanh diệt trừ 

được ngọn lửa phiền não, đạt tới địa vị thanh tịnh bất sanh bất diệt, bởi 

thế nói là  “diệt trừ phiền não diệm” (diệt trừ ngọn lửa phiền não). 

2.2.2.2. Chánh hiển du ư Sa Bà  (Hiển thị sự nghiệp du hóa Sa Bà)

 Tránh tụng kinh quan xứ, 

 Bố úy quân trận trung, 

 Niệm bỉ Quán Âm lực, 

 Chúng oán tất thoái tán, 

 Diệu Âm, Quán Thế Âm, 

 Phạm Âm, Hải Triều Âm, 

 Thắng bỉ thế gian âm, 

 Thị cố tu thường niệm, 

 Niệm niệm vật sanh nghi, 

 Quán Thế Âm tịnh thánh, 

 Ư khổ não tử ách, 

 Năng vị tác y hỗ, 

 Cụ nhất thiết công đức, 

 Từ nhãn thị chúng sanh, 

 Phước tụ hải vô lượng, 

 Thị cố ưng đảnh lễ! 

諍訟經官處。

怖畏軍陣中。

念彼觀音力。

眾怨悉退散。

 Chánh Thích Kinh Văn

 203

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

妙音觀世音。

梵音海潮音。

勝彼世間音。

是故須常念。

念念勿生疑。

觀世音淨聖。

於苦惱死厄。

能為作依怙。

具一切功德。

慈眼視眾生。

福聚海無量。

是故應頂禮。

 (Kiện cãi, qua chỗ quan, 

 Trong quân trận kinh hãi, 

 Nhờ sức niệm Quán Âm, 

 Các oán thảy lui tan, 

 Diệu Âm, Quán Thế Âm, 

 Phạm Âm, Hải Triều Âm, 

 Hơn tiếng thế gian kia, 

 Vì thế phải thường niệm. 

 Niệm niệm chớ sanh nghi, 

 Quán Thế Âm tịnh thánh, 

 Trong khổ não, nạn chết, 

 Thường làm chỗ nương dựa, 

 Đủ hết thảy công đức, 

 Mắt từ nhìn chúng sanh, 

 Chứa phước biển vô lượng, 

 Vì thế phải đảnh lễ!)  

Đây là đoạn kệ tụng cuối cùng thuộc phần hiển thị sự du hóa trong 

thế giới Sa Bà kết thúc phần thuyết minh phương tiện du hóa của Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Chúng sanh trong thế giới Sa Bà đặc biệt là nhân loại, 

từ  cổ  đến  nay  đấu  tranh  kiên  cố,  rất  khó  đối  xử  hòa  thuận  vui  vẻ  với 

nhau, thường vì những chuyện nhỏ nhặt bèn phát sanh những tranh chấp 

 Chánh Thích Kinh Văn

 204

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

không cần thiết, đến nỗi tranh tụng nơi cửa quan. Chẳng riêng gì người 

ngoài  như  thế,  ngay  đến  chồng  vợ,  cha  con,  anh  em  v.v…  cũng  đem 

nhau ra tòa rất nhiều. Nếu như có người vì tranh chấp bèn đi thưa kiện, 

lúc phải ra pháp đình hoặc phải đối chất trước mặt nhân viên tư pháp, 

khó  tránh  khỏi  sợ  bị  thua  kiện;  nói  thật  ra,  kiện  tụng  là  chuyện  chẳng 

đáng nên làm nhất, bởi lẽ dù hữu lý hay vô lý, kết quả nói chung đều bất 

lợi  cho  chính  mình.  Giả  sử  có  người  vì  tranh  tụng  phải  đến  cửa  quan 

( “qua chỗ quan” ), cảm thấy rất sợ hãi, nếu có thể niệm thánh hiệu Quán 

Âm Bồ Tát, liền được oai lực Quán Âm gia bị, khiến cho người ấy ngay 

khi đó giải quyết mối tranh chấp một cách hòa bình, đôi bên nói năng tử 

tế với nhau, không còn phải gặp nhau ở pháp đình nữa. Như vậy túc oán 

giữa hai bên nhanh chóng tiêu trừ, trở thành bạn bè rất thân thiết. 

Chẳng riêng gì con người tranh chấp nhau, ngay cả nước này với 

nước kia cũng tranh giành không ngừng; bởi vậy thế giới này của chúng 

ta  từ  trước  đến  nay  chưa  có  được  ngày  nào  hòa  bình.  Có  người  nói: 

 “Lịch sử nhân loại là lịch sử chiến tranh” , thật chẳng sai tí nào! Chiến 

tranh là quân đội đôi bên đối địch bày trận tuyến, giữ nghiêm mặt trận 

đợi thời cơ, đến lúc hai bên giao phong, tự nhiên chẳng bên nào tránh 

khỏi  thương  vong.  Cứ  nghĩ  mỗi  một  sanh  mạng  đang  sống  vui  khỏe, 

từng người một ngã lăn ra, tự nhiên người ta cảm thấy sợ hãi. Vì thế nói 

là  “bố  úy  quân  trận  trung” (trong  quân  trận  kinh  hãi).  Ngay  trong  lúc 

binh tai chiến họa nguy hiểm kinh sợ khẩn cấp, nếu có thể niệm thánh 

hiệu Quán Âm Bồ Tát, ngửa nhờ oai lực Bồ Tát gia bị, các oán địch thảy 

đều  tan  lui,  can  qua  hóa  thành  ngọc  bạch,  sống  đời  hòa  bình.  Chữ 

 “chúng oán”  trong bài kệ tụng không những chỉ các quân trận đối địch 

mà còn gồm cả oán cừu thưa kiện. Do niệm đức Quán Âm, được thánh 

đức cảm hóa, hối lỗi cái tâm trước kia, bởi thế đều tan lui cả. 

Trong phần Ý Nghiệp Phổ Quán ở trên có nói đến Ngũ Quán của 

đức Quán Âm. Trong phần Du Hóa Sa Bà này lại nói đến Ngũ Âm của 

đức Quán Âm. Ngũ Quán là Năng Quán Trí của Bồ Tát; còn Ngũ Âm có 

cái là Sở Quán Cảnh (cảnh được quán) của Bồ Tát, có cái là Thuyết Pháp 

Âm (âm thanh thuyết pháp) của Bồ Tát; dùng năm âm này để giải thích 

duyên do Bồ Tát có danh hiệu Quán Thế Âm. Có người nói Ngũ Âm này 

đều hình dung Quán Âm Bồ Tát thuyết pháp thanh tịnh và mỹ diệu, thật 

ra không phải cả năm âm đều như thế. 

Chẳng hạn như Diệu Âm không cần phải giải thích cách nào khác, 

mà chỉ là chuyên nói về âm thanh tụng niệm  “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ 

 Tát” . Do âm thanh niệm thánh hiệu Bồ Tát chính là âm thanh vi diệu  

 Chánh Thích Kinh Văn

 205

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

chẳng thể nghĩ bàn nên gọi là Diệu Âm. 

Quán Thế Âm nghĩa là quán chiếu hết thảy âm thanh trì danh kêu 

cứu, lập tức không cõi nào chẳng hiện thân, tìm âm thanh đó để đến cứu 

tế; bởi thế gọi là Quán Thế Âm. 

Chữ Phạm trong Phạm Âm có nghĩa là thanh tịnh, khiết bạch, tức 

là dù pháp thế gian hay xuất thế gian của Quán Âm Bồ Tát đều thanh 

tịnh, vô cấu nhiễm. Phẩm Tự kinh Pháp Hoa nói:  “Quán âm vi diệu, linh 

 nhân nhạo văn”  (xem âm thanh vi diệu khiến người thích nghe). Kinh 

Hoa Nghiêm nói:  “Diễn xuất thanh tịnh vi diệu phạm âm, tuyên dương 

 tối thượng vô thượng chánh pháp, văn giả hoan hỷ, đắc tịnh diệu đạo” 

(Diễn nói phạm âm thanh tịnh vi diệu, tuyên bày chánh pháp tối thượng, 

vô thượng, người nghe hoan hỷ đắc đạo tịnh diệu). Sách Pháp Hoa Văn 

Cú viết:  “Phật được quả báo âm thanh thanh tịnh, mầu nhiệm nhất, nên 

 hiệu là Phạm Âm” . 

Hải Triều Âm là tiếng lớn như tiếng hải triều ầm vang, như lúc hải 

triều (sóng biển) lên cao phát ra âm vang tột bậc hùng tráng mênh mông. 

Đã thế, hải triều lên xuống có thời gian nhất định, từ xưa đến nay chẳng 

sai  chạy.  Như  sách  Nghĩa  Sớ  của  ngài  Trường  Thủy  viết:   “Trống  trời 

 không suy nghĩ, tùy theo con người mà phát ra tiếng vang; hải triều vô 

 niệm, chưa hề sai thời” . Điều này ví như Bồ Tát thuyết pháp đúng lúc, 

chưa hề sai thời gian, căn cơ, như chúng sanh lúc nào được đắc độ thì 

ngay  lúc  đó  Bồ  Tát  bèn  thuyết  pháp  cho;  nên  giảng  pháp  nào  mới  độ 

được thì Bồ Tát liền giảng cho chúng sanh pháp đó, giống như hải triều 

chẳng sai giờ, bởi thế gọi là Hải Triều Âm. 

 “Thắng bỉ thế gian âm” (Hơn tiếng thế gian kia): Có người nói  

âm  thanh  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  giống  như  Phạm  Âm,  như  Hải 

Triều  Âm,  vượt  trỗi hết thảy  âm  thanh  thế  gian, vì thế  là  Phật  tử  phải 

thường nên xưng niệm thì mới hòng đạt được lợi ích thực tế. Có người 

nói Quán Âm đại sĩ đối với căn cơ của chúng sanh trong thập giới có thể 

nói các pháp thập giới bất đồng, nhưng âm thanh ấy thanh tịnh, âm thanh 

thế gian trọn chẳng thể bằng, bởi thế chúng ta phải thường niệm tụng. 

Thuyết  trước  là  ước  theo  âm  thanh  niệm  thánh  hiệu  Đại  Sĩ  mà  luận; 

thuyết sau là ước theo âm thanh của Đại Sĩ vì chúng sanh thuyết pháp 

mà luận. Cả hai thuyết đều có lý, nhưng tôi nghĩ thuyết trước hợp lý hơn. 

Đức Phật đau lòng rát miệng khuyên răn chúng sanh, muốn chúng 

ta  thường  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát,  nhưng  trong  lúc 

chúng ta niệm, niệm trước, niệm sau, niệm niệm chớ nên sanh khởi một 

niệm nghi hoặc nào; nếu không, niệm thánh hiệu Quán Âm chẳng có ích 

 Chánh Thích Kinh Văn

 206

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

gì! Nên biết Nghi là đại địch của Tín, nếu có một nghi niệm tồn tại, quý 

vị sẽ chẳng thể chuyên tâm nhất ý niệm được. Do vậy, chẳng thể chân 

thật,  thiết  tha  chí  thành  niệm;  tự  nhiên  khó  thể  cảm  ứng  Bồ  Tát.  Nếu 

muốn  cảm  ứng  Ngài  đến  cứu  tế  khổ  nạn  cho  chúng  ta,  quý  vị  phải 

ngưỡng mộ mà niệm Ngài, không mảy may nghi ngờ gì! Phải biết Quán 

Thế Âm Bồ Tát là Bổ Xứ Đại Sĩ, đã đoạn sạch hết thảy phiền não tạp 

nhiễm, chẳng giống với các Bồ Tát chưa đoạn sạch phiền não vô minh 

khác, nên Ngài được tôn là  “tịnh thánh”  tức là bậc thánh giả thanh tịnh. 

Nhưng chúng ta sanh tử trong khổ não, bất luận gặp phải ách nạn nào, 

nếu quý vị có thể nhất tâm xưng danh, Quán Thế Âm tịnh thánh liền có 

thể làm bậc cha lành cho chúng ta nương nhờ, làm bậc từ mẫu cho chúng 

ta nương cậy. Nói cách khác, chúng sanh trong thế gian này gặp bất cứ 

tai  nạn  nào  thì  Quán  Thế  Âm  luôn  là  người  nương  nhờ  đắc  lực  cho 

chúng ta. 

Thêm nữa, Quán Âm Bồ Tát đầy đủ hết thảy vô lượng công đức. 

Sách Đại Thừa Nghĩa Chương, quyển chín chép:  “Nói đến Công Đức thì 

 Công là công năng; điều thiện có công năng tươi nhuận phước lợi, vì thế 

 gọi  là  Công.  Công  ấy  là  đức  sẵn  có  của  thiện  hạnh  nên  gọi  là  Công 

 Đức” . Sách Nhân Vương Kinh Sớ, quyển thượng của ngài Thiên Thai có 

câu:  “Thí vật là Công, quy về mình là Đức” . Sách Thắng Man Bảo Quật, 

quyển thượng viết:  “Ác hết là Công, thiện viên mãn là Đức. Đức còn là 

 được, do công tu mà có được, nên gọi là Công Đức” . Quán Âm đầy đủ 

các công đức, thường dùng  “Từ nhãn”  (mắt Từ) bình đẳng quán sát hết 

thảy chúng sanh, như con cùng một cha mẹ được yêu thương, che chở, 

chẳng hề đối đãi bất đồng; vì hễ con cái gặp khốn khó, hoạn nạn nào, 

cha mẹ đều là chỗ nương cậy duy nhất cho con. 

Quán Âm Bồ Tát tích công chứa đức, tất cả công đức Ngài tích tụ 

rộng  lớn  như  biển  vô  lượng  vô  biên.  Do  vì  như  vậy,  chúng  sanh  phải 

thường đảnh lễ, cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. Đảnh lễ tức là ngũ 

thể đầu địa (năm vóc gieo xuống đất), như nói  “đầu diện lễ túc”  (đầu 

mặt lễ dưới chân), hoặc  “đảnh lễ Phật túc”  (đảnh lễ chân Phật). Trong 

con  người  không  gì  quý  hơn  đảnh  đầu,  thấp  hèn  nhất  không  gì  bằng 

chân. Nay dùng đảnh đầu tôn quý nhất của mình để đảnh lễ chân thấp 

hèn của người, nói như bây giờ là lễ kính đến cùng cực. 

3. Văn phẩm hoạch ích  (Nghe phẩm kinh này được lợi ích)  

3.1. Trì Địa xưng dương  (Bồ Tát Trì Địa ca ngợi)  

 Chánh Thích Kinh Văn

 207

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 Nhĩ thời, Trì Địa Bồ Tát tức tùng tòa khởi, tiền bạch Phật ngôn: 

 -  Thế  Tôn!  Nhược hữu  chúng sanh  văn  thị  Quán  Thế  Âm  Bồ 

 Tát  phẩm,  tự  tại  chi  nghiệp,  phổ  môn  thị  hiện  thần  thông  lực  giả, 

 đương tri thị nhân công đức bất thiểu. 

爾時持地菩薩即從座起。前白佛言。世尊。若有眾生

。聞是觀世音菩薩品自在之業。普門示現神通力者。當知

是人功德不少。

 (Lúc bấy giờ, Trì Địa Bồ Tát liền từ tòa đứng dậy, bạch trước đức 

 Phật rằng: 

 - Bạch Thế Tôn! Nếu có chúng sanh nghe phẩm Quán Thế Âm Bồ 

 Tát, nghiệp tự tại, sức thần thông phổ môn thị hiện này thì phải biết là 

 người ấy công đức chẳng ít). 

Chữ  “nhĩ thời”  chỉ lúc Phật nói xong phần Kệ Tụng. Ngay lúc đó, 

có vị Trì Địa Bồ Tát liền từ tòa của mình đứng dậy, đến trước đức Phật, 

bạch cùng đức Phật rằng: 

-  Bạch  Thế  Tôn!  Trong  thế  gian  này,  nếu  có  những  chúng  sanh 

nào  có  nhân  duyên  thù  thắng,  nghe  phẩm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này, 

hiểu rõ nghiệp tự tại cứu độ chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn của Quán 

Thế Âm Bồ Tát,  “phổ môn thị hiện”  không chỗ nào chẳng hiện thân, sức 

thần thông không khổ nào chẳng cứu, phải biết là người được nghe phẩm 

Phổ Môn này đạt được công đức thật chẳng ít vậy. 

Do đây ta biết: Chúng ta nếu được nghe Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ  

Môn phẩm, công đức rất lớn như thế đó, nhưng phát tâm nghe phẩm này 

thì tốt nhất là phải nghe từ đầu đến đuôi, chẳng gián đoạn giữa chừng, 

nếu nghe một lần, nghỉ hai ba lần, dù không phải là không có công đức, 

nhưng công đức ấy rất nhỏ. 

Theo kinh Lăng Nghiêm giới thiệu, Trì Địa Bồ Tát trong quá khứ, 

lúc Phổ Quang Như Lai xuất hiện trong đời, từng xuất gia làm một vị tỳ-

kheo, nhưng Ngài là một người khổ não, kém học thức. Dầu tâm làm lợi 

cho người khác rất khẩn thiết, chịu làm các công việc nhọc nhằn, lợi ích 

khắp xã hội nhân quần, thiệt mình, lợi người, đầy đủ tấm lòng Bồ Tát, 

nhưng rất tiếc là chưa từng được nghe Phật pháp, chẳng hiểu biết lẽ đạo 

như thế nào. Bởi thế làm các việc hữu ích cho xã hội toàn là do thiên 

tánh  sai  khiến,  ngầm  hợp  với  hạnh  Bồ  Tát  mà  thôi!  Ngài  sanh  ra  rất 

mạnh mẽ, có sức, suốt ngày ở bên cầu, bên đường, gặp người mang vác 

nặng nề, nhất định đội thay, vác thay qua cầu; hoặc nếu xe không tiến 

 Chánh Thích Kinh Văn

 208

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

lên được, ắt sẽ thay họ đẩy kéo, chẳng nhận công, chẳng nhận lời cảm tạ. 

Thấy đường có chỗ không phẳng, hễ lồi liền san thấp, hễ lõm liền đắp 

cho bằng, hoặc ra sức tu bổ cầu cống, mọi người đều gọi Ngài là Trì Địa. 

Tuy  khổ  tâm  nhọc  nhằn  khắp  nơi,  dụng  tâm  rất  tốt,  nhưng  chưa  từng 

thấy hiệu quả gì. Siêng khổ như thế, trải qua vô lượng đức Phật xuất hiện 

trong đời, sau cùng gặp được Tỳ Xá Phù Phật. Trì Địa gặp đức Phật trên 

đường đến chỗ quốc vương nhận cúng dường, Tỳ Xá Phù Phật thân thiết  

xoa đầu ông ta nói: 

- Ông làm rất nhiều việc công ích từ thiện, cứu tế rộng rãi chẳng ít 

người  khốn  khó,  gian  nan,  đương  nhiên  là  hy  hữu  khó  có,  nhưng  chỉ 

dụng công trên mặt vật chất, chẳng biết dụng công nơi tâm địa, nên rất 

khó có hiệu quả. Phải biết đại địa bên ngoài bất bình (không bằng phẳng) 

là  do  tâm  địa  bất  bình.  Muốn  bình  đại  địa,  phải  bình  tự  tâm  trước  đã. 

Nếu tâm địa bình, thế giới, đại địa hết thảy đều bình. 

Trì Địa Bồ Tát nghe Tỳ Xá Phù Phật khai thị như thế, lập tức tâm 

địa đốn khai, thấy vi trần trong tự thân và tất cả vi trần tạo thành thế giới 

hoàn toàn bình đẳng vô sai biệt, vì thế Ngài trở thành Trì Địa Bồ Tát. 

3.2. Thời chúng phát tâm  (Đại chúng hiện diện trong lúc ấy phát tâm)

 Phật  thuyết  thị  Phổ  Môn  phẩm  thời,  chúng  trung  bát  vạn  tứ 

 thiên chúng sanh giai phát Vô Đẳng Đẳng A Nậu Đa La Tam Miệu 

 Tam Bồ Đề tâm. 

佛說是普門品時。眾中八萬四千眾生皆發無等等阿耨

多羅三藐三菩提心。

 (Lúc Phật nói phẩm Phổ Môn này, tám vạn bốn ngàn chúng sanh 

 trong đại chúng đều phát tâm Vô Đẳng Đẳng Vô Thượng Chánh Đẳng 

 Chánh Giác). 

Lúc  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  phẩm  Phổ  Môn  này,  không 

riêng gì Trì Địa Bồ Tát được công đức không ít, mà trong số đại chúng 

hiện  diện  nghe  giảng,  cũng  có   “tám  vạn  bốn  ngàn  chúng  sanh”  nghe

xong,  lập  tức  đều  phát   “tâm  Vô  Đẳng  Đẳng  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

 Chánh Giác” . 

Tám vạn bốn ngàn là nói số nhiều, ở Ấn Độ, khi nói đến số nhiều, 

thường dùng con số tám vạn bốn ngàn để nói. Nêu thí dụ: Trong phẩm 

Diệu Âm Bồ Tát kinh Pháp Hoa có nói:  “Dữ Diệu Âm Bồ Tát câu lai 

 giả, bát vạn tứ thiên nhân” (Cùng đến với Diệu Âm Bồ Tát là tám vạn 

 Chánh Thích Kinh Văn

 209

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

bốn ngàn người). Lại chép:  “Dữ bát vạn tứ thiên Bồ Tát vi nhiễu” (Và

tám vạn bốn ngàn Bồ Tát vây quanh). Còn chép:  “Thị bát vạn tứ thiên 

 Bồ Tát đắc Hiện Nhất Thiết Sắc Thân tam-muội” (Tám vạn bốn ngàn Bồ 

Tát này đắc Hiện Nhất Thiết Sắc Thân tam-muội). Phẩm Hiện Bảo Tháp 

kinh Pháp Hoa chép:  “Hỏa  diệt  dĩ  hậu,  thâu  thủ  xá-lợi,  tác  bát  vạn  tứ 

 thiên bảo bình, dĩ khởi bát vạn tứ thiên tháp” (Sau khi lửa tắt, thâu lấy 

xá-lợi, làm tám vạn bốn ngàn cái bình báu [để đựng], dựng tám vạn bốn 

ngàn tháp). Kinh Vô Lượng Thọ còn ghi liên hoàn như sau:  “Vô Lượng 

 Thọ Phật, hữu bát vạn tứ thiên tướng. Nhất nhất tướng, các hữu bát vạn 

 tứ thiên tùy hình hảo. Nhất nhất hảo, phục hữu bát vạn tứ thiên quang 

 minh,  nhất  nhất  quang  minh  biến  chiếu  thập  phương  thế  giới” (Vô

Lượng Thọ Phật có tám vạn bốn ngàn tướng, mỗi một tướng có tám vạn 

bốn ngàn tùy hình hảo, mỗi một [tùy hình] hảo lại có tám vạn bốn ngàn 

quang minh, mỗi một quang minh chiếu khắp mười phương thế giới). Trí 

Độ Luận viết:  “Bát Nhã Ba La Mật trừ được tám vạn bốn ngàn bệnh căn 

 bản” ,  lại  viết:   “Tám  vạn  bốn  ngàn  quan  thuộc  ai  nấy  đều  cũng  đắc 

 đạo” . Trong kinh luận nói tám vạn bốn ngàn như thế rất nhiều, chúng ta 

phải hiểu “tám vạn bốn ngàn” ngụ ý một con số rất lớn, chứ không nhất 

định chỉ có tám vạn bốn ngàn thôi đâu! 

 “Vô  đẳng  đẳng” : Phật là tối cao  tối  thượng, không  có gì  có thể 

bằng được, nhưng Phật Phật đạo đồng, chư Phật và chư Phật bình đẳng 

nên gọi là Vô Đẳng Đẳng. Bản chú giải kinh Duy Ma Cật của ngài Tăng 

Triệu, quyển một viết:  “Chư Phật gọi là Vô Đẳng (không ai sánh bằng), 

 nhưng  bình  đẳng  với  chư  Phật,  nên  gọi  là  Vô  Đẳng  Đẳng” .  Trí  Độ 

Luận, quyển bốn mươi viết:  “Vô Đẳng Đẳng: Chư Phật gọi là Vô Đẳng, 

 ngang bằng với chư Phật nên gọi là Vô Đẳng Đẳng” . Sách Tịnh Ảnh Sớ 

ghi : “So với những chúng sanh khác, không ai bằng được Phật nên gọi 

 là Vô Đẳng; đạo của chư Phật là bình đẳng, nên lại nói là Đẳng” . Bản 

sớ giải kinh Pháp Hoa của ngài Gia Tường, quyển mười hai ghi:  “Phật 

 đạo không gì bằng được, chỉ có Phật với Phật mới bằng được, nên đạo 

 ấy gọi là Vô Đẳng Đẳng” . Theo những cách giải thích trên đây, ta biết là 

chỉ có đức Phật mới được gọi là Vô Đẳng Đẳng. 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là tiếng Ấn Độ, Hán dịch là 

Vô Thượng Chánh Biến Tri, hoặc Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, hoặc 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Tách ra mà nói thì A Nậu Đa La 

dịch là Vô Thượng; Tam Miệu Tam Bồ Đề dịch là Chánh Biến Tri. Giác 

ngộ được hết thảy chân lý chân chánh bình đẳng là công dụng vô thượng 

của trí huệ. Theo Trí Độ Luận:  “Chỉ mình trí huệ của đức Phật mới gọi 

 Chánh Thích Kinh Văn

 210

 Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Giảng Lục 

 là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” . Chánh Giác là phân biệt với 

phàm phu chỉ mê không giác, Chánh Đẳng để phân biệt với Nhị Thừa 

giác  nhưng  chẳng  phổ  biến,  Vô  Thượng  là  phân  biệt  với  Bồ  Tát  vẫn 

chưa giác rốt ráo viên mãn. Phát Vô Đẳng Đẳng A Nậu Đa La Tam Miệu 

Tam Bồ Đề tâm, nói đơn giản là phát Bồ Đề tâm, nghĩa là lấy bi trí viên 

thành đại giác đại giải thoát làm mục tiêu, mong chính mình thành tựu 

đại giác như thế, đó là phát Bồ Đề tâm. 

Ai ai cũng có thể thành Phật, vấn đề là chúng ta có chịu phát tâm 

Bồ  Đề  hay  không?  Nếu  phát  tâm  đại  Bồ  Đề,  nhất  định  sẽ  thành  Vô 

Thượng Đại Giác. Quán Âm là Bồ Tát đã phát đại tâm, nếu muốn được 

Bồ Tát cứu tế, thì phải phát tâm tương ứng với bi nguyện của Bồ Tát. 

Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm 

Giảng Lục hết

(Dịch xong ngày 14 tháng 10 năm 2004, tăng đính ngày 28 tháng 12 năm 

2011)

 Chánh Thích Kinh Văn

 211

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT BỔN 

TÍCH CẢM ỨNG TỤNG 

觀世音菩薩本跡感應頌

彭澤菩薩戒弟子許止淨述

印光法師鑒定 

(越語本) 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

Ấn Quang Pháp Sư giám định 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến - Huệ Trang - Vạn Từ - Đức Phong  

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT BỔN TÍCH  

CẢM ỨNG TỤNG 

觀世音菩薩本跡感應頌

彭澤菩薩戒弟子許止淨述

印光法師鑒定 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

Ấn Quang Đại Sư giám định 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến - Huệ Trang - Vạn Từ - Đức Phong 

 Tán  dương  hình  tượng  ở  đầu  sách  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Bổn  Tích 

 Cảm Ứng Tụng  

Tuyệt thay Đại Sĩ, thệ nguyện khó tuyên, Bi vận Đồng Thể22, Từ 

khởi Vô Duyên23, tầm thanh cứu khổ, tùy loại hiện hình, hiện khắp sắc 

thân,  tình  lẫn  vô  tình.  Nếu  có  chúng  sanh  gặp  các  khổ  nạn,  vừa  xưng 

danh Ngài, lập tức cứu vớt. Giàu, thọ, con cái, hễ có mong cầu, lễ bái 

cúng dường, đều  được  thỏa  nguyện.  Vì  sao  xưng  danh,  liền  được  cảm 

thông? Do tâm Bồ Tát đã chứng Chân Không từ thuở lâu xa. Do tâm “vô 

tâm” hợp tâm chúng sanh và hợp tâm Phật, chúng sanh mê trái, chẳng 

22  Đồng  Thể  Bi:  Coi  hết  thảy  chúng  sanh  giống  hệt  như  chính  mình,  phát  lòng 

thương xót khởi tâm cứu độ trừ khổ não cho chúng sanh giống như tự cứu độ chính 

mình. Nói rộng hơn, do nhận biết hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, Phật tánh 

của mỗi một chúng sanh không khác gì chính mình, không còn phân biệt ta và người. 

Do vậy, trừ khổ não cho chúng sanh chính là trừ khổ não của chính mình. 

23  Vô  Duyên  Từ:  Vô  Duyên  Từ  là  mức  cao  nhất  trong  ba  loại  Từ  (Chúng  Sanh 

Duyên Từ, Pháp Duyên Từ và Vô Duyên Từ), tức là lòng từ bi bình đẳng, không có 

đối tượng đặc biệt nào để nương tựa vào, hoàn  toàn không còn thấy  có  sự đối lập 

giữa mình và người. Đây là thứ từ bi chân thật tuyệt đối. Trong Trí Độ Luận, Long 

Thọ Bồ Tát đã giảng lòng Từ này như sau:  “Chư Phật khéo tu hành Tất Cánh Không 

 nên  gọi  là  Vô  Duyên”.   Trong  Phật  Thuyết  Vu  Lan  Bồn  Kinh  Giảng  Ký,  pháp  sư 

Hiển Minh giảng:  “Hiểu rõ phiền não chính là Bồ Đề, sanh tử chính là Niết Bàn, 

 pháp giới nhất tướng. Lại tiến thêm một tầng nữa, thiện - ác xét đến cội nguồn đều là 

 do cùng một tâm tạo. Chúng Sanh Duyên Từ là pháp tu chung của cả ba thừa, Pháp 

 Duyên Từ là pháp tu của Bồ Tát, Nhị Thừa cũng tu được chút phần. Còn Vô Duyên 

 Từ là Trung Đạo Phật pháp, Nhị Thừa không thể tu tập, chỉ riêng hàng Bồ Tát có thể 

 tu tập lòng Từ này, nên nó là pháp môn bất cộng”. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 213

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thể thọ ân. Do gặp tai nạn, hoặc chuyện khẩn cấp, vừa phát lòng Thành, 

cảm ứng đạo giao, như trăng trong mát, vằng vặc giữa trời, in bóng trong 

nước, không đâu chẳng trọn. Nếu như chẳng tin, không sao cảm được, 

như nước xao, đục, bóng trăng chẳng tỏ, lỗi tại nơi nước, há trăng chẳng 

chiếu? Nếu nước lặng trong, liền hiện rạng ngời. Cũng như nắng Xuân, 

tăng trưởng mầm mộng, gặp phải cây khô, càng thêm mục nát; cam lộ 

tưới khắp, cây cỏ cùng tươi, nếu cây không rễ, làm sao sanh sôi? 

Yếu quyết nhập đạo: Tín là bậc nhất; muốn gội từ ân, không tin 

chẳng được! Tưởng nghĩ Bồ Tát, vì sao được vậy? Là vì gốc xưa, nên 

thành  như  thế.  Gốc  xưa  ra  sao?  Chứng  trọn  Tam  Giác24,  hiệu  Chánh 

Pháp Minh25, phước huệ cùng trọn, tuy trụ Tịch Quang26, bi nguyện chưa 

nguôi, lại hiện Bồ Tát, phù tá Pháp Vương. Hiện thân mười giới27, thân

nào  cũng  hiện,  xét  theo  chiều  dọc,  suốt  khắp  ba  đời,  xét  theo  chiều 

ngang, trọn khắp mười phương, Công đức Bồ Tát, khó tán dương trọn, 

nêu bày đại lược, làm đèn soi sáng trong chốn đêm dài. Riêng cầu cư sĩ, 

ở đất Giang Tây, là Hứa Chỉ Tịnh, đọc khắp kinh điển, soạn lời tán tụng, 

kính  vẽ  thánh  tượng,  truyền  khắp  pháp  giới,  khiến  mọi  hàm  thức  đều 

được chở che. 

Thường Tàm Quý Tăng Ấn Quang hòa-nam28 kính cẩn soạn. 

 Lời đề từ thứ nhất mở đầu sách  



Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thệ  nguyện  rộng  sâu,  từ  bi  rộng  lớn,  ứng 

theo từng loại chúng sanh mà hiện thân, tầm thanh cứu khổ. Người đời 

hễ bị bệnh tật, hoạn nạn, nếu tâm có thể sửa lỗi, hướng lành, cung kính 

chí thành, thường niệm danh hiệu của Bồ Tát thì tùy theo lòng Thành lớn 

hay nhỏ, không ai chẳng được Ngài rủ lòng gia bị. [Lòng Thành] nhỏ thì 

gặp  dữ  hóa  lành,  gặp  nạn  thành  hên,  [nếu  lòng  Thành]  lớn  thì  nghiệp 

tiêu, trí rạng, chướng hết, phước tăng, thậm chí siêu phàm nhập thánh, 

liễu thoát sanh tử. Đáng tiếc là cõi đời phần nhiều không biết; vì thế, đặc 

24 Tam Giác: Tự Giác, Giác Tha, Giác Hạnh viên mãn. 

25 Theo kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni (trong tụng văn 

thường gọi tắt là kinh Đại Bi hay Đại Bi Chú Kinh), Quán Thế Âm Bồ Tát đã thành 

Phật từ lâu xa trong quá khứ, hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai. 

26 Tịch Quang: Thường Tịch Quang Độ. 

27 Mười giới: Tức là mười pháp giới, gồm Phật,  Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, 

thiên, nhân, A-tu-la, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục. 

28 Hòa nam (vandanam): Kính lễ

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 214

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

biệt duyệt khắp kinh điển và các sách vở, soạn thành tụng văn, ghi thêm 

chú thích cặn kẽ, ngõ hầu khắp cõi đời đều biết Bồ Tát quả thật là thuốc 

men cho bệnh ngặt, là gạo thóc trong năm đói kém, là người dẫn đường 

nơi nẻo hiểm, là bè báu nơi bến mê. Kính mong những ai đọc sách này 

sẽ  đều  tùy  theo  sức  mình,  lần  lượt  khuyên  dạy  lẫn  nhau,  in,  biếu,  lưu 

truyền khiến cho hết thảy những người cùng hàng đều được gội từ ân, 

cùng được hưởng pháp hóa, ngõ hầu an ủi lòng Bi độ sanh của Bồ Tát, 

thỏa chí khăng khăng cảm thánh của đương nhân. 

 Lời đề từ thứ hai ở đầu sách  



Kính cẩn trình bày phương pháp xem đọc dành cho những vị chưa 

từng nghiên cứu Phật học. 



Ba quyển đầu trong bộ tụng văn này được chia làm hai phần lớn:  

1)  Từ  trang  thứ  nhất  của  quyển  Một  cho  đến  dòng  thứ  sáu  của 

trang  hai  mươi  lăm  [trong  quyển  Một]  đều  là  những  bài  ca  tụng  các 

chuyện thuộc Bổn hay Tích của Bồ Tát trong kiếp xưa trích theo kinh 

điển. 

2) Tiếp theo đó đều là những bài kệ tụng về sự tùy cơ cảm ứng 

của Bồ Tát ở phương này (tức cõi Sa Bà nói chung và Trung Hoa nói 

riêng – chú thích của người dịch). 

Nếu  những  vị  nào  chưa  từng  nghiên  cứu  Phật  Học  thì  khi  xem, 

hãy  nên  đọc  trước  từ  dòng  thứ  bảy  trang  hai  mươi  lăm  của  quyển  thứ 

Nhất trở đi cho đến hết quyển thứ Ba, rồi đọc những phần dẫn kinh văn 

để chứng minh trong quyển thứ Tư. Đọc phần kinh văn dẫn chứng xong, 

lại xem từ trang thứ nhất của quyển Một thì sẽ chẳng cảm thấy khó hiểu, 

chẳng nẩy sanh ý tưởng không muốn đọc cho hết, chắc chắn sẽ hớn hở, 

hoan  hỷ,  sanh  lòng  cảm  kích  lớn  lao.  Đối  với  những  điều  người  đời 

trước  đã  may  mắn  tránh  được  thì  chính  mình  cũng  muốn  tránh.  Phàm 

những gì người xưa đã may mắn đạt được thì chính mình cũng muốn đạt 

được.  Bỏ  cái  tâm  chấp  trước  của  phàm  phu,  thuận  theo  hoằng  nguyện 

của Bồ Tát, tự xót, xót người, tự thương, thương người. Từ đấy, thường 

niệm thánh hiệu của Bồ Tát, lại còn khuyên khắp hết thảy những người 

cùng  hàng  [đều  niệm  danh  hiệu  Bồ  Tát]  để  ai  nấy  ắt  đều  tiêu  trừ  ác 

nghiệp từ vô thủy, tăng trưởng thiện căn tối thắng, gần là hưởng cái nhân 

“các duyên thuận thảo, không điều gì chẳng tốt lành”, xa là đạt cái quả 

“siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử”. 

Ấn Quang bạch. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 215

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Lời tựa của bộ Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng  



Một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  ta  bất  biến  nhưng  tùy  duyên,  tùy 

duyên mà bất biến. Gặp phải duyên mê nhiễm sẽ trái giác, hợp trần, luân 

hồi trong lục đạo, đến mức cùng cực là đọa mãi trong địa ngục A Tỳ, 

nhưng  tâm  tánh  chẳng  giảm.  Gặp  duyên  ngộ  tịnh  sẽ  bỏ  vọng  về  với 

Chân,  tiến  nhập,  chứng  đắc  tam  thừa,  tột  bậc  là  viên  thành  vô  thượng 

giác đạo, nhưng tâm tánh chẳng tăng. Trong địa vị phàm phu, nếu được 

nghe danh hiệu của Phật và những ý nghĩa rất sâu trong kinh thì ngay lúc 

ấy  pháp  Bồ  Đề  thấm  nhuần  đã  được  gieo  xuống  ruộng  tám  thức.  Tuy 

thoạt đầu  mịt  mờ  chẳng  tự hay  biết, nhưng  nếu  có thể  chẳng  tự  ruồng 

rẫy, phụ bạc chính mình, cực lực tăng trưởng [chủng tử ấy] thì sẽ tiếp tục 

từ mảy giọt trở thành ngòi rãnh, dần dần trở thành kinh rạch29 cho đến 

thành sông to sóng cuộn ngập trời, cuối cùng ắt sẽ vào được biển Tát Bà 

Nhã (Nhất Thiết Trí)30, viên mãn Bồ Đề, trở về chỗ “không thể được”, 

triệt chứng tánh Chân Như nhiệm  mầu thường trụ bất biến vốn sẵn có 

trong tâm, từ đấy, lại do Bổn mà thị hiện Tích, dùng Quả để hành Nhân, 

truyền đăng cho nhau, sáng ngời vô tận. Há chẳng phải là bậc đại trượng 

phu vĩ đại ư? 



Kinh Pháp Hoa dạy:  “Chư Phật lưỡng túc tôn, tri pháp thường vô 

 tánh, Phật chủng tùng duyên khởi, thị cố thuyết Nhất Thừa”  (Chư Phật 

lưỡng túc tôn31, biết pháp thường vô tánh, Phật chủng do duyên khởi, vì 

29 Nguyên văn  “phiếm châu”  (có thể bơi thuyền được). 

30 Tát Bà Nhã Trí (Sarvajña): Hiểu theo nghĩa chung thì Nhất Thiết Trí đồng nhất với 

Nhất Thiết Chủng Trí, là trí huệ rốt ráo nơi Phật Quả, thông hiểu Thật Tướng của các 

pháp. Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Ba La Mật Đa Kinh, quyển Hạ, giảng:  “Trọn 

 đủ  vô  lậu  giới,  thường  tịch  giải  thoát  thân,  tịch  diệt  chẳng  nghĩ  bàn,  gọi  là  Nhất 

 Thiết Trí” . Du Già Sư Địa Luận, quyển 38, giảng:  “Đối với hết thảy các pháp giới, 

 hết thảy sự, hết thảy phẩm, hết thảy thời, trí vô ngại chuyển”.  Có nghĩa là: Hiểu rõ 

đúng theo chân đế hết thảy pháp giới, sự tướng, hữu vi, chúng sanh giới, vô vi, nhân 

quả sai biệt v.v... Đây là quan điểm của Hoa Nghiêm Kinh Đại Sớ. Nếu hiểu theo 

nghĩa riêng, Nhất Thiết Trí chỉ là trí huệ viên mãn của Thanh Văn, Duyên Giác, như 

Đại Trí Độ Luận, quyển 27, đã giảng:  “Tổng tướng là Nhất Thiết Trí, biệt tướng là 

 Nhất Thiết Chủng Trí, nhân là Nhất Thiết Trí, quả là Nhất Thiết Chủng Trí. Nói đại 

 lược thì là Nhất Thiết Trí, nói rộng thì là Nhất Thiết Chủng Trí. Nhất Thiết Trí là 

 phá hết thảy tối tăm vô minh nơi hết thảy pháp, còn Nhất Thiết Chủng Trí phá hết 

 thảy vô minh trong các pháp môn”. 

31 Lưỡng Túc Tôn: Bậc trọn đủ hai thứ công đức cao quý nhất. Thông thường, Lưỡng 

Túc Tôn được hiểu là Phước và Huệ trọn đủ, lượng bằng pháp giới; nhưng Lưỡng 

Túc Tôn có ý nghĩa rộng hơn rất nhiều như trong Pháp Hoa Sớ, quyển 4, ngài Gia 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 216

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thế nói  Nhất  Thừa), thời  và  nghĩa  của  chữ  Duyên  lớn lao thay!  Tôi  từ 

thuở đội mũ32 liền đọc kinh Phật; khi ấy, chỉ muốn cắt xén lấy những ý 

nghĩa  của  kinh  văn  để  làm  tài  liệu  viết  lách.  Năm  Dân  Quốc  thứ  hai 

(1913) mới hướng lòng về Tịnh Độ để mong thoát khỏi nhà lửa này, vào 

ao báu kia. Do biết Quán Âm Đại Sĩ chính là bậc hướng dẫn hàng đầu 

nơi cõi sen, lại hiện thân trong khắp các cõi nước nhiều như vi trần, tùy 

theo căn cơ lợi ích chúng sanh, lại có nhân duyên sâu đậm nhất với cõi 

Sa Bà. Do Bồ Tát thị hiện ứng hóa tại Phổ Đà, tỉnh Chiết Giang, nên bèn 

dấy lên ý niệm muốn đến triều bái, nhưng còn chưa có dịp khởi hành. Về 

sau, đọc mấy bài văn của lão pháp sư Ấn Quang đăng trên báo đề xướng 

niệm  Phật, khuyến  khích,  cổ  vũ  [hành nhân  tịnh nghiệp]  hãy  dốc  lòng 

thành kính, không ngờ rất hợp với nỗi niềm canh cánh trong lòng tôi, chỉ 

đúng căn bệnh tôi đang mắc phải  (căn bệnh ở chỗ hoàn toàn không biết thành 

 kính, nay tự phơi bày ngõ hầu sám hối), bèn một lòng mong được gặp Ngài. 

Năm Dân Quốc 11 (1922), gói ghém hành trang lên đường, lên núi 

triều  bái,  yết  kiến,  dâng  lên  thầy  bài  Lễ  Quán  Âm  Sớ,  rất  mong  được 

thầy hứa khả. Ngài chẳng đợi tôi thỉnh cầu, đem tặng bộ Văn Sao mà tôi 

vốn sẵn lòng ngưỡng mộ; nếu chẳng phải do túc duyên xui khiến, há lại 

có chuyện khế hợp như thế ư? Ngày hôm sau xuống núi, Sư lại ủy thác 

chuyện  soạn  Đại  Sĩ  Tụng,  tôi  cũng  tự  quên  mình  kém  hèn,  ngây  ngô 

nhận lời. Tu chỉnh, thêm  một thiên Đại Sĩ Tụng vào bộ [Phổ Đà] Sơn 

Chí là chuyện thầy đã canh cánh bên lòng mấy năm; hiềm vì tâm độ sanh 

tha  thiết,  người  hỏi  đạo  quá  đông,  Ngài  chưa  rảnh  rang  để  cất  bút. 

Những người cùng học Phật nơi xứ tôi mấy năm trước đã từng yêu cầu 

soạn  văn  ca  tụng  sự  cảm  ứng  của  phẩm  Phổ  Môn,  nhưng  tôi  sợ  phải 

nhọc lòng nên đã viện cớ bệnh tật để thoái thác. 

Đến  nay,  vâng  lời  thầy  dặn  dò,  giao  phó,  rốt  cuộc  dùng  văn 

chương  để  báo  đáp  [ân  đức]  Đại  Sĩ,  thỏa  lòng  mong  mỏi  của  những 

người cùng hàng, nhân duyên ấy há có thể nghĩ bàn được ư? Trước hết là 

biên tập kinh văn, đến phần sự tích cảm ứng, tôi phải than thở [những sự 

Tường giảng:  “Lưỡng Túc Tôn: Hoặc lấy Giới Định làm Nhị Túc, hoặc lấy Quyền 

 Thật làm Nhị Túc, hoặc lấy Phước Huệ làm Nhị Túc, hoặc lấy Giải Hạnh làm Nhị 

 Túc, đấy đều là lấy Nội Đức làm Nhị Túc. Đối với ngoại hình thì lấy Thiên Nhân làm 

 Nhị Túc, nghĩa là Phật tôn quý nhất trong cả người lẫn trời”. 

32 Đội mũ (nhược quan): Theo lệ xưa, ở Trung Hoa khi con trai đến hai mươi tuổi 

liền làm lễ Gia Quan (hay Nhược Quan), búi tóc, đội mũ, không để tóc xõa nữa, ngụ 

ý đã đến tuổi trưởng thành. Khi ấy, cha mẹ hay thầy dạy thường đặt cho thêm một 

tên nữa, gọi là Quan Danh (tên đặt khi bắt đầu đội mũ) với ngụ ý nhắc nhở người 

thanh niên ấy hãy thực hiện hoài bão hay ước vọng của người thân. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 217

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tích cảm ứng của Quán Thế Âm Bồ Tát] mênh mang như khói tỏa trên 

mặt biển, chẳng biết phải viết từ đâu. Từ những lời thầy răn như  “mong

 được  lưu  thông  trọn  pháp  giới,  khiến  cho  chúng  sanh  đều  cùng  được 

 thấm đượm sự giáo hóa từ ái” , như  “khiến cho chúng sanh trong pháp 

 giới cùng gieo thiện căn, cùng được sanh về Tây Phương mới thôi” , như 

 “người đọc sẽ do sách này mà hoan hỷ, sẽ hưởng lợi ích sanh thiện, phá 

 ác, thấu hiểu lý” , bất giác đột nhiên ngộ hiểu lời thầy khuyên chính là 

[nói về] tấm lòng Đại Sĩ. Công đức của Đại Sĩ, [ngay cả] Phổ Hiền Bồ 

Tát vẫn chẳng thể suy lường được một phần bằng sợi lông thì làm sao 

[hạng  phàm  phu  như  tôi  có  thể]  ca  tụng  được?  Xó  chợ  cùng  quê,  ngu 

phu, ngu phụ không ai chẳng nghe danh Đại Sĩ, sùng phụng Ngài là bậc 

từ mẫu, há có thể ca tụng được ư? Lời ca tụng này, bất quá là nương theo 

Bổn Tích của Đại Sĩ để răn đời, giáo hóa cõi tục mà thôi! 

Trong tác phẩm ca tụng này, trước hết là Khế Kinh, kế đến là sự 

cảm ứng, [tức là] Bổn trước, Tích sau33. Sự tu chứng được nói đến trong 

kinh chính là Bổn của Bổn, còn sự ứng hóa chính là phần Tích của Bổn. 

Những sự  thị hiện  theo từng loại  trong phần  cảm  ứng  chính  là  từ Bổn 

hiện Tích; cứu khổ, ban vui, chính là phần Quyền của Tích. Hoằng pháp, 

nhiếp hóa chúng sanh chính là Thật trong Tích. Đoạn nói về mười tâm 

trong phần kết luận sau đấy nhằm khuyến khích hành giả hãy từ Tích trở 

về Bổn. 



Hơn nữa, sự thị hiện trong loại cảm ứng đầu tiên chính là vì chúng 

ta trái giác hợp trần, làm nô lệ cho tai mắt đã lâu, phàm những gì chúng 

ta  không  thể  thấy  biết  thường  coi  là  hư  giả34,  chẳng  tin  Pháp  Thân 

thường trụ và [thật sự] có Phật, Bồ Tát, cũng chẳng tin Pháp Thân lưu 

chuyển, có nhân quả báo ứng. Nỗi họa của kiến giải cho rằng “chết rồi là 

hết sạch”  chẳng  thể  kể  xiết được!  Vì  thế,  Đại  Sĩ  thị  hiện để  răn  nhắc, 

muốn cho con người đừng cô phụ ơn Phật, đừng cô phụ tánh linh của  

33 Bổn: Sự chứng đắc thật sự trong Nhất Chân pháp giới. Tích: Sự thị hiện. 

Có thể hiểu Bổn như mặt trăng, còn Tích là bóng trăng hiện trong nước. Chẳng hạn, 

bổn địa (Bổn) của Quán Thế Âm Bồ Tát là cổ Phật, đã thành Như Lai cực quả từ lâu, 

nhưng để độ sanh, Ngài hiện làm thân Bồ Tát và ba mươi hai ứng thân khác để phù 

tá  Di  Đà,  Thích  Ca  và  mười  phương  chư  Phật  hóa  độ  chúng  sanh.  Sự  thị  hiện  ấy 

chính là Tích. 

34 Nguyên văn  “tử hư ô hữu”.  Tử Hư và Ô Hữu là hai nhân vật hư cấu trong bài Tử 

Hư Phú của Tư Mã Tương Như. Trong bài phú ấy, Tử Hư nước Sở đi sứ nước Tề đã 

cùng Ô Hữu tiên sinh đối đáp. Cả hai tên này cùng mang ý nghĩa phúng thích, Tử Hư 

(không  thật),  Ô  Hữu  (chẳng  có).  Do  vậy,  thành  ngữ   “tử  hư  ô  hữu”   chỉ  những  gì 

hoang đường, giả dụ, không thật sự có. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 218

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chính mình. 

Kế đó, cứu khổ, ban vui là vì chúng ta bao kiếp mê vọng, dẫu biết 

tâm là chủ nhân, [xả] thân như đổi nhà, nhưng Ngã Kiến vẫn chẳng thể 

rỗng không được, vẫn cứ hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu, vẫn cứ tạo 

nghiệp như ôm củi chữa lửa, chỉ càng thêm tự thiêu thân. Nhất niệm hồi 

quang,  dùng  tâm  chuyển  nghiệp,  hình  ngay,  bóng  sẽ  thẳng,  đấy  gọi  là 

 “tự cầu lắm phước”  vậy! Kế đến là kẻ hoằng pháp, ba cõi không yên ví 

như nhà lửa, hy sinh những thứ quý đẹp, cam phận tầm thường mà còn 

tự hào, dùng Phật pháp để cầu phước báo, dùng minh châu để ném chim 

sẻ, người trí tiếc nuối lắm thay! 

Vì thế, đẩy lùi pháp thế gian, đề cao pháp xuất thế; nhưng tu hành 

không gì đơn giản bằng trì danh, thành Phật không chi dễ bằng sanh về 

Tịnh  Độ.  Bởi  thế,  nhiếp  hóa  chúng  sanh,  để  đến  rốt  cuộc  họ  sẽ  quy 


hướng pháp này. Đấy chính là ý nhỏ nhiệm khuyên dụ dần dần, mà điều 

ấy  cũng  nhằm  đề  cao ý  chỉ  của  chương [Quán  Âm]  Viên  Thông trong 

kinh Lăng Nghiêm:  “Trước hết là thị hiện, kế đến là cứu khổ, thỏa mãn 

 sở  cầu,  nhằm  [khiến  cho  chúng  sanh  đều]  quy  hướng  đại  Niết  Bàn” . 

Chánh  văn  và  phần  chú  giải  [của  bộ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Bổn  Tích 

Cảm  Ứng  Tụng  này]  tổng  cộng  ba  quyển,  tôi  ghép  thêm  vào  sau  sách 

những đoạn trích dẫn kinh văn để làm chứng, tạo thành một quyển nữa. 

Soạn xong bản thảo tôi liền trình lên Ấn Quang đại sư giám định, 

được Ngài hứa khả rồi mới dám soạn thành bản hoàn chỉnh. Văn chương 

tuy kém cỏi, vụng về, nhưng đối với ý nguyện muốn nêu bày sự cảm ứng 

nơi Bổn và Tích của Đại Sĩ cũng không phải là chẳng giúp được tí nào! 

Nguyện Tam Bảo gia bị, ngõ hầu đọc giả đều tin tưởng, hành theo, sẽ về 

thẳng  Lạc  Bang,  chẳng  lẩn  quẩn  trong  tam  giới,  triệt  chứng  tự  tánh, 

thường trụ Tịch Quang. Kinh giáo trong Đại Tạng như ngón tay chỉ mặt 

trăng, tấm cám thế tục nào đáng cho người sáng mắt đoái hoài, nhưng 

thanh luận35 đã tuyên rõ, Như Lai huyền ký36, do lòng ngưỡng mộ Đại Sĩ, 

nên bất đắc dĩ vẫn chẳng tự xét mà cứ phô trương văn chương phàm tục, 

tầm thường. Tôi trước đã có duyên với Đại Sĩ, sau lại được kết duyên 

với  Ấn  Quang đại sư,  rốt cuộc tác phẩm  này  có  lẽ  sẽ  được Đại  Sĩ  tạo 

35 Thanh luận: Những lời  luận nghị bàn bạc trong Phật  giáo.  Do cõi này  dùng  âm 

thanh để làm Thể, nhĩ căn của  chúng sanh nhạy bén nhất, nên  giáo pháp của Phật 

thường gọi là “thanh giáo”. 

36 Huyền ký: Những lời dự đoán về sự việc trong tương lai lâu xa, chẳng hạn, đức 

Phật huyền ký sau khi Phật nhập diệt, sẽ có Bồ Tát Long Thọ ra đời trung hưng Phật 

pháp Đại Thừa. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 219

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

duyên mà lưu thông phổ biến trong thiên hạ mai sau, đèn nối tiếp đèn, 

sáng ngời vô tận, ngõ hầu thỏa nguyện độ sanh của Đại Sĩ, công khăng 

khăng soạn thuật cũng chẳng uổng phí. Đấy chính là điều tôi vẫn sớm tối 

thơm thảo cầu chúc vậy. 

Đầu  Hạ  năm  Giáp  Tý,  tức  năm  Dân  Quốc  13  (1924),  Hứa  Chỉ 

Tịnh soạn ở Bành Trạch. 

 Lời tựa thứ hai  



Sự khổ trong thế giới Sa Bà nhiều nhất, chúng sanh trong cõi Sa 

Bà nhĩ căn nhạy bén nhất. Do Quán Âm Đại Sĩ tâm từ bi tha thiết nên có 

nhân  duyên  sâu  đậm  nhất  đối  với  thế  giới  này.  Do  Ngài  tùy  loại  hiện 

thân,  tầm  thanh  cứu  khổ,  khiến  cho  chúng  sanh  nghe  danh,  thấy  hình, 

luyến mộ, tán thán. Do nhân duyên ấy khiến cho chúng sanh gần là gieo 

phước  trong  cõi  trời  người,  xa  là  chứng  quả  Bồ  Đề.  Trong  hội  Lăng 

Nghiêm thuở trước, Ngài hiển thị sự tu nhân nơi bổn địa, từ Văn - Tư - 

Tu, nhập Tam Ma Địa, xoay [cái Nghe] trở lại nghe nơi tự tánh, chứng 

viên thông chân thường. Tâm diệu giác do Ngài chứng được nơi bổn địa, 

trên hợp với sở chứng rốt ráo của mười phương chư Phật, dưới hợp với 

cái tự  tâm  sẵn  có  của  chúng sanh  mười  phương.  Do vậy,  Ngài và  chư 

Phật có chung một từ lực, cùng một niềm bi ngưỡng với chúng sanh. Từ 

đấy, hiện thân trong mười pháp giới, dùng ba mươi hai ứng thân, mười 

bốn  thứ  vô  úy,  bốn  thứ  vô  tác  diệu  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn  độ  thoát 

chúng sanh, khiến cho họ đều đích thân chứng được diệu giác chân tâm 

sẵn có trong tự tâm mới thôi. 

Đức Phật sai ngài Văn Thù chọn lựa pháp môn khế cơ nhằm lợi 

lạc chúng sanh trong đời hiện tại, vị lai; nhân đấy, đức Văn Thù loại trừ 

[pháp Viên Thông của] hai mươi bốn vị thánh, riêng đề cao [pháp môn 

Nhĩ  Căn  Viên  Thông  của]  Quán  Âm.  Những  kẻ  mò  mẫm  mù  quáng 

chẳng hiểu rõ duyên do, liền bảo: “Quán Âm trúng tuyển, Thế Chí hỏng 

thi!” Do một lời này khiến cho những kẻ không hiểu biết miệt thị pháp 

môn Niệm Phật, chẳng chịu tu trì, chẳng biết Nhĩ Căn Viên Thông nhằm 

dành cho bậc đương cơ là A Nan vốn phạm lỗi đa văn37 cũng như những 

kẻ lợi căn chuyên tham cứu hướng thượng trong đời sau, còn Niệm Phật 

37  Vì  ngài  A  Nan  chỉ  chú  trọng  học  rộng  nghe  nhiều,  nhưng  không  tu  chứng,  nên 

ngài  Văn  Thù  dạy  đương  cơ  (đối  tượng  giáo  hóa  chánh  yếu)  trong  pháp  hội  Lăng 

Nghiêm là ngài A Nan phải biết “xoay trở lại nghe nơi tự tánh” để chứng nhập Chân 

Như, không bị Thanh Trần xoay chuyển. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 220

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Viên  Thông  thích  hợp  với  khắp  mọi  căn  cơ  của  hết  thảy  chúng  sanh 

trong mười phương ba đời. Vì vậy, bậc chứng ngang chư Phật vẫn phải 

hồi  hướng  vãng  sanh,  kẻ  sắp  đọa  A  Tỳ  mười  niệm  liền  dự  vào  phẩm 

cuối. 

Quán  Âm  và  Thế  Chí  cùng  là  bậc  thượng  thủ  trong  cõi  Di  Đà, 

cùng nhiếp thọ người niệm Phật trong mười phương sanh về Tịnh Độ; 

nhưng mỗi Ngài dạy pháp tu khác biệt đôi chút. Bởi lẽ, một vị chuyên 

trọng niệm Tha Phật, nhưng không có Tự Phật thì làm sao hiển được Tha 

Phật? Một vị chú trọng niệm Tự Phật, nhưng không có Tha Phật làm sao 

liễu được Tự Phật? Niệm Tha Phật dường như thuộc về sự tướng, nhưng 

Lý do Sự hiển. Niệm Tự Phật dường như thuộc về lý tánh, nhưng Sự do 

Lý thành. Hiểu rõ điều này thì Tự và Tha chẳng hai, Sự và Lý như một, 

cùng trở về biển Tát Bà Nhã, cùng tiến nhập Bồ Đề giác đạo, đâu còn gì 

để luận định là giống hay khác! 

Hơn nữa, trong kinh Đại Bi, Đại Sĩ dạy người tụng chú hãy  “chí

 tâm xưng niệm danh hiệu ta”  mà cũng  “hãy chuyên niệm danh hiệu đức 

 Bổn  Sư  của  ta  là  A  Di  Đà  Như  Lai,  rồi  mới  tụng  chú” .  Ngài  còn  đối 

trước  đức  Phật,  tự  thề  rằng:   “Tụng  trì  thần  chú  Đại  Bi  mà  nếu  chẳng 

 sanh về các cõi Phật thì con thề chẳng thành Chánh Giác” . Đấy chính là 

 “ức Phật, niệm Phật, hiện tiền, tương lai nhất định thấy Phật”  như Đại 

Thế Chí Bồ Tát đã nói. Cần biết rằng: Đại Sĩ ứng hóa từ đầu đến cuối 

đều lấy Niệm Phật làm pháp chủ yếu. Trong phẩm Phổ Môn, Phật dạy 

hết thảy phàm thánh hãy niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, xét ra có khác gì 

niệm Phật đâu? 

Phổ Đà Sơn ở phía Đông đất Chiết Giang chính là đạo tràng ứng 

hóa của Đại Sĩ, mà cũng là chỗ Đại Sĩ thuyết pháp cho Thiện Tài thuở 

ấy. Pháp sư Ấn Quang đã trụ tích38 tại núi ấy hơn ba mươi năm, do thấy 

Phổ Đà Sơn Chí bản cũ chưa từng nêu tỏ sự cảm ứng của Đại Sĩ nơi Bổn 

và Tích, thật đúng là bỏ gốc lấy ngọn, mua rương trả châu39, thật đáng 

đau tiếc, tính đem những điều thuộc về Bổn và Tích của Đại Sĩ trong Đại 

Tạng và sự cảm ứng tại phương này soạn thành lời ca tụng và chú thích 

ý nghĩa của từng điều một, lại tập hợp những sự thuộc về Bổn Tích trong 

các kinh để làm chứng cứ, ngõ hầu hết thảy hữu tình đều cùng biết đến 

ân sâu bao kiếp  của Đại  Sĩ, sẽ đều  thường  niệm,  cung  kính, đều được 

38 Trụ Tích, hay còn gọi là Trác Tích, Quải Tích, đều có nghĩa là một vị pháp sư trụ 

tại một nơi nào đó tu tập. Tích (錫) ở đây là tích trượng. 

39 Nguyên văn  “mãi độc hoàn châu”  là một thành ngữ chê trách kẻ ngu dại, chỉ biết 

chuộng hình thức bề ngoài, không biết quý thực chất. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 221

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mãn nguyện. Do sức không lo xuể, bèn cậy người bạn thân thiết là cư sĩ 

Hứa Chỉ Tịnh biên soạn. May sao bản thảo đã hoàn thành, muốn sắp chữ 

in ra mấy vạn bản hòng lưu truyền khắp trong ngoài nước. Do vậy, tôi 

ghi lại nguyên do để thưa trình cùng các vị độc giả. 

Giữa  Hạ  năm  Giáp  Tý,  tức  năm  Dân  Quốc  13  (1924),  Hoàng 

Khánh Lan (nguyên quán Thượng Hải) viết tại dinh Đạo Doãn40 đất Cối 

Kê

 Lời tựa thứ ba  

Hết  thảy  các  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  do  thời  tiết,  nhân 

duyên mà phát khởi. Vì thế, cổ đức nói:  “Nếu thời tiết đến, lý tự tỏ bày” . 

Thật đúng là như thế! Quang tầm thường, kém cỏi, trăm chuyện chẳng 

làm được một điều nào, ăn bám chùa Pháp Vũ ở núi Phổ Đà ba mươi hai 

năm. Trước kia đọc Phổ Đà Chí, thấy những điều ghi chép trong ấy đều 

thuộc  chuyện  hưng  -  phế  của  đạo  tràng  và  những  chuyện  tầm  thường 

như vậy. Còn như sự - lý, bổn - tích trong những kiếp xưa của Quán Âm 

Đại  Sĩ  cũng  như  những  nhân  duyên  Ngài  cảm  ứng  trong  cõi  này  đều 

thiếu sót, sơ sài, khôn ngăn khiến người ta phải thở dài! 

Năm  Dân  Quốc  thứ  sáu  (1917),  ba  vị  cư  sĩ  Vương  Thái  Thần, 

Châu Hiếu Hoài, Trần Tích Châu lên núi tìm gặp. Ông Vương, ông Châu 

nói:

- Phổ Đà là đạo tràng thánh địa của Quán Âm Đại Sĩ, trong ngoài 

nước đều kính ngưỡng, sao lại bãi bỏ giảng tòa đã lâu, nỡ để pháp đạo 

tịch mịch? Xin thầy hãy phát tâm giảng kinh, chúng con sẽ vì thầy trù 

liệu, lo toan chi phí. 

Quang viện cớ mình bệnh tật, kém cỏi, hết sức từ chối. Ông Tích 

Châu bèn nói:



-  Sơn  Chí  đã  lâu  không  tu  chỉnh,  bản  gỗ  khắc  đã  mờ  câm.  Nếu 

thầy chịu sửa chữa, con sẽ khắc in. 

Quang nói:



- Chuyện ấy nào phải dễ dàng! Nếu chiếu theo lệ cũ thì phải là văn  

40 Ông Hoàng Khánh Lan (hiệu là Hàm Chi), pháp danh Trí Hải là người xứ Thượng 

Hải, làm Đạo Doãn xứ Ninh Thiệu (tức hai phủ Ninh Ba và Thiệu Hưng), dinh Đạo 

Doãn đặt tại Cối Kê (Giang Tô). Một Đạo gồm nhiều phủ. Theo quy chế nhà Thanh, 

toàn quốc chia thành nhiều tỉnh, mỗi tỉnh gồm nhiều phủ, mỗi phủ gồm nhiều châu 

hay huyện. Đạo là cấp quản lý coi từ hai phủ trở lên. Viên quan cai trị một Đạo gọi là 

Đạo Doãn hay Đạo Đài. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 222

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhân mới làm nổi. Nếu đem những chuyện tu - chứng, bổn - tích trong 

những kiếp xưa kia của Đại Sĩ và những sự tích cảm ứng trong phương 

này,  mỗi chuyện đều lược thuật những nét chánh khiến cho người đọc 

đều biết ân Đại Sĩ trọn khắp các cõi số lượng nhiều như cát, lòng Từ tế 

độ không ngằn mé; từ đấy, phát khởi chánh tín, thân tâm quy y, gần là 

hưởng phước trời - người, xa là chứng quả Bồ Đề, mà không xem khắp 

Đại  Tạng,  tra  cứu  đủ  mọi  sách  vở  sẽ  không  thể  làm  được.  Nếu  chẳng 

vạch rõ các sự - lý, bổn - tích, cảm ứng của Đại Sĩ thì chính là bỏ chủ 

trọng khách, bỏ gốc theo ngọn, có khác gì những sơn kinh thủy chí41 tầm 

thường? Làm sao tỏ rõ Phổ Đà là đạo tràng ứng hóa của Đại Sĩ, lại sao 

có thể tỏ rõ Đại Sĩ là bậc cha mẹ đại từ bi của pháp giới chúng sanh, có 

nhân duyên rất sâu đối với chúng sanh trong cõi Sa Bà cho được? Nhưng 

Quang do túc nghiệp đến nỗi tâm không hiểu biết, mắt gần như mù lòa, 

còn phải sám hối một hai năm đợi đến lúc nghiệp tiêu trí rạng, chướng 

hết mắt sáng thì sẽ chẳng tiếc thân mạng gắng làm cho thành tựu. Nếu 

như nghiệp nặng chẳng thể cảm ứng để trừ khử cho hết [nghiệp chướng] 

được thì sẽ qua Giang Tây, cầu cư sĩ Lê Đoan Phủ thay Quang lo liệu 

việc này. Ông ấy học vấn quán thông Nho - Thích, văn tài xuất chúng, ắt 

sẽ nêu tỏ tâm hạnh, sự tích từ bi của Đại Sĩ. 



Năm  sau,  cư  sĩ  Từ  Úy  Như  đem  Văn  Sao  ấn  hành,  khiến  cho 

những ai không xem xét kỹ, lầm tưởng Quang là bậc tri thức; từ đấy, thư 

từ qua lại, ngày càng không rảnh rỗi để làm. Mùa Xuân năm Dân Quốc 

thứ  tám  (1919),  ông  Đoan  Phủ  quy  Tây,  cái  tâm  đã  phát  trước  kia  trở 

thành chuyện nói xuông! Mùa Xuân năm Dân Quốc 11 (1922), Tri Sự42

vùng  Định  Hải là ông  Đào  Tại  Đông  lên  núi, bảo:  “Sơn  Chí được lưu 

thông sẽ khiến cho ai nấy do tin tưởng đều cải ác làm lành, phản vọng 

quy chân, quả thật là nhiệm vụ quan trọng để vãn hồi thế đạo nhân tâm, 

hãy nên gấp rút tu chỉnh”. Quang thấy tâm ông Đào hộ pháp khẩn thiết, 

lòng cứu thế ân cần, liền thưa với chủ nhân hai chùa Phổ Tế và Pháp Vũ 

khẩn khoản xin ông Đào hãy đích thân đảm nhiệm chuyện này. Ông Đào 

do bận bịu việc công, bèn ủy thác vị nhân sĩ trong vùng là ông Vương 

Nhã Tam đảm nhiệm. Hết thảy sự việc thì ngoài có ông Đào, trong núi 

41 Sơn kinh thủy chí là những cuốn sách trình bày đặc điểm lịch sử của một vùng núi 

non, sông ngòi nào đó. 

42 Tri Sự vào cuối đời Thanh, nhỏ hơn chức Tri  Huyện. Nhưng tại Đài  Loan dưới 

thời lệ thuộc Nhật Bản thì Tri Sự lại lớn hơn Tri Huyện. Tri Sự ở Trung Hoa lục địa 

là người đứng đầu một trấn hay một hạt. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 223

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

có hòa thượng Khai Như đã thoái ẩn43 cùng thương lượng, châm chước 

lo liệu, Quang không rảnh rỗi nên tuyệt chẳng hề hỏi đến. 

Năm  sau,  ông  Đào  được  thăng  chức,  chuyển  lên  huyện  Hàng, 

nhưng vẫn gởi thư từ qua lại để bàn bạc, châm chước chuyện này. Nếu 

chẳng phải từ xưa đã từng được Đại Sĩ phó chúc, há có được như thế hay 

chăng? Lúc mới vừa bàn bạc chuyện tu chỉnh Sơn Chí xong xuôi, chưa 

đầy một tháng thì cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh từ huyện Bành Trạch, tỉnh Giang 

Tây, đến viếng thăm, vừa gặp gỡ liền thành [bạn bè] thuận thảo. Quang 

giãi bày nỗi niềm ấp ủ khi xưa, đem chuyện soạn Đại Sĩ Tụng nhờ vả, 

ông bèn chấp thuận ngay. Nếu chẳng phải do Đại Sĩ ngầm gia bị, làm 

sao có dịp gặp gỡ như vậy cho được? 



Ông Hứa bèn tra cứu khắp Kinh Tạng và các sách vở, phải mất hai 

năm mới hoàn thành bản thảo, soạn thành tụng văn gần hai vạn chữ. Lại 

còn chú thích những ý nghĩa liên quan để người đọc biết hết căn cội; lại 

còn trích lục các kinh để làm chứng cớ. Tụng Văn gồm ba quyển, dẫn 

chứng  từ  kinh  văn  gồm  một  quyển,  tổng  cộng  hơn  ba  trăm  bảy  mươi 

trang, được gởi đến [Phổ Đà] vào đầu mùa Hạ. Những ý nghĩa của Tụng 

Văn đã được trình bày trong lời tựa của ông Hứa; ở đây không nhắc lại 

nữa. Trước kia, Quang vốn muốn đặt phần này vào đầu bộ Sơn Chí, nay 

vì số quyển quá nhiều, nên đặc biệt cho khắc in riêng để lưu truyền khắp 

hậu thế. Nếu in chung với bộ Sơn Chí ắt khó thể lưu truyền rộng khắp 

được. 

Đại Sĩ từ vô lượng kiếp đến nay phân thân trong các cõi nhiều như 

bụi trần, bổn - tích cảm ứng của Ngài chỉ mình Phật có thể biết được nổi. 

Mấy quyển tụng văn này chẳng qua chỉ là một hạt bụi nơi đại địa, một 

giọt nước trong biển cả, khiến cho những ai chẳng biết lòng Từ sâu xa, 

lòng Bi lớn lao của Đại Sĩ sẽ biết được đại khái. Từ đấy, hổ thẹn, đột 

nhiên dũng mãnh nói: “Tâm của chúng ta và tâm của Đại Sĩ không hai, 

không khác, Đại Sĩ đã viên thành Phật đạo bao kiếp lâu xa, lại dùng bi 

tâm vô tận chẳng lìa cõi Tịch Quang, thùy tích44 trong chín giới hiện đủ 

mọi sắc thân độ thoát chúng sanh. Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay 

luân hồi trong sáu nẻo, được hưởng ân dẹp khổ ban vui của Ngài không 

biết là bao nhiêu! Mãi cho đến ngày nay, vẫn còn là phàm phu. Trên đã 

phụ thâm ân Đại Sĩ cứu vớt, dưới phụ bạc Phật tánh sẵn có của chính 

43 Hòa thượng Khai Như trước kia làm Trụ Trì chùa Pháp Vũ, sau xin thôi làm Trụ 

Trì nên gọi là  “thoái cư”  (tạm dịch là “thoái ẩn”). 

44 Từ bổn địa, thị hiện các thân hay sự tướng để hóa độ gọi là  “thùy tích”  (lưu dấu). 

Chẳng hạn như Bồ Tát Quán Âm đã thùy tích tại Phổ Đà. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 224

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mình. Lặng im suy nghĩ, há không thẹn đến chết ư? Ngài đã là trượng 

phu thì ta cũng thế. Chẳng nên tự khinh để rồi lui sụt!” 



Do vậy, chuyển biến phàm tình, noi theo dấu Thánh, đánh đổ ham 

muốn xằng bậy để khôi phục lễ nghĩa, dứt lòng tà, giữ lòng thành, tận 

lực hành điều thiện thế gian, kiêm tu Tịnh nghiệp, lâu dần đều được biến 

đổi.  Bậc  thượng  thì  ngay  trong  đời  này  đoạn  Hoặc,  chứng  Chân,  liễu 

sanh thoát tử, bậc hạ thì đến lúc lâm chung cậy vào Từ lực của Phật vãng 

sanh Tây Phương. Được như thế thì ai nấy đều giữ vẹn lễ nghĩa, ai nấy 

biết nhân  quả, tự  nhiên  can qua dứt, tai  họa do  con người  gây  ra  vĩnh 

viễn  dứt  mất,  mưa  thuận  gió  hòa,  quyến  thuộc  cõi  trời  thường  đến. 

Nhiệm vụ trọng yếu căn bản để vãn hồi thế đạo nhân tâm như ông Đào 

đã nói chính là chuyện này đó chăng? Mong sao những ai thấy nghe đều 

cùng  phát  tâm  kính  ngưỡng  Đại  Sĩ,  gắng  sức  tu  tập  thì  may  mắn  lắm 

thay! 

Giữa Thu năm Giáp Tý, tức năm Dân Quốc 13 (1924), Cổ Tân45

Thường Tàm Quý Tăng Ấn Quang Thích Thánh Lượng kính soạn  

 Phụ Lục - Lời tựa cho bản Phổ Đà Sơn Chí in theo lối thạch bản 46

Quán Thế Âm Bồ Tát từ vô lượng kiếp trước thành Phật đạo đã 

lâu, hiệu là Chánh Pháp Minh, nhưng do ý niệm độ sanh khẩn thiết, tâm 

cứu khổ ân cần, chẳng lìa Tịch Quang, hiện hình trong sáu nẻo. Trong 

các  cõi  Phật  nhiều  như  vi  trần  ở  khắp  mười  phương,  hiện  đủ  mọi  sắc 

thân độ thoát chúng sanh, chứ nào phải chỉ hiện thân Bồ Tát; còn trong 

45 Tổ Ấn Quang quê ở huyện Cáp Dương, tỉnh Thiểm Tây. Do Cáp Dương có cánh 

đồng  Tân  (Sân)  Dã  (莘野,thường  đọc  trại  thành  Sằn  Dã)  là  nơi  ông  Y  Doãn  cày 

ruộng trước khi ra giúp vua Thành Thang dựng nghiệp, nên Cáp Dương thường được 

gọi là Cổ Tân. 

46  Thạch  ấn  (lithography)  là  một  phương  pháp  dùng  bản  in  bằng  đá  hay  kim  loại, 

dùng chất dầu để làm dung môi cho mực in. Bản in được chia thành hai phần: Phần 

hút nước (hydrophilic) thường không thấm mực in và phần kỵ nước (hydrophobic) 

có phủ một lớp chất nhờn sẽ hút mực in. Phương pháp này do Alois Senfelder sáng 

chế vào năm 1796 và được sử dụng chủ yếu để in những tác phẩm nghệ thuật. Khi in 

một bức vẽ hay sách theo lối này, người ta chế  bản in sao cho những nét vẽ sẽ là 

phần kỵ nước và phần để trắng sẽ là phần hút nước. Nhúng bản vẽ vào hỗn hợp nước 

và mực in, phần kỵ nước sẽ dính mực in, tạo ra nét chữ và hình vẽ khi áp lên giấy. 

Hiện thời, người ta không còn dùng đá để chế bản mẫu nữa. Hình vẽ được tạo bằng 

chất polymer phủ lên những tấm nhôm đã được điện cực hóa để chúng không dính 

mực in, còn phần polymer sẽ hút mực. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 225

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nhị  Thừa,  lục  đạo,  không  thân  nào  chẳng  hiện.  Kinh  Pháp  Hoa  nói: 

 “Nên dùng thân nào để độ được bèn hiện thân ấy thuyết pháp” . Tuy vào

khắp các cõi Phật mười phương, nhưng Ngài có nhân duyên rất sâu với 

cõi Sa Bà. Tuy hiện thân khắp mười pháp giới, nhưng căn cứ trên sự ứng 

tích, người đời chỉ nói Ngài là Bồ Tát mà thôi. Do Ngài chứng triệt để 

duy tâm, phô bày trọn vẹn tự tánh, nên vận dụng lòng Bi đồng thể, khởi 

lòng Từ vô duyên. Do Bổn cao, Thể đại, nên Tích quảng, Dụng rộng47. 

Tùy  loại  hiện  hình,  theo  tiếng  cứu  khổ.  Thị  hiện  hễ  có  cảm  liền  ứng, 

không nguyện nào chẳng thuận theo, như mặt trăng vằng vặc giữa trời, 

hiện  bóng  trong  mọi  nơi  có  nước.  Không  chỉ  sông,  hồ,  rạch,  biển  đều 

hiện bóng vẹn toàn, dù chỉ một chước48, một giọt, không đâu chẳng đều 

hiện bóng toàn vẹn. 



Lại  nữa,  bóng  trăng  hiện  trong  sông,  hồ,  rạch,  biển,  một  người 

nhìn vào thì thấy mặt trăng ấy đối trước người đó; trăm ngàn vạn người 

ở trăm ngàn vạn nơi nhìn vào thì mỗi một người đều thấy trăng đối trước 

chính  mình.  Nếu  người  ấy  đi  sang  Đông,  trăng  cũng  theo  sang  Đông; 

nếu  đi  sang  Tây,  trăng  cũng  theo  sang  Tây.  Nếu  người  ấy  đứng  yên 

chẳng  động,  trăng  cũng  chẳng  lìa  nơi  ấy.  Từ  một  người  cho  đến  trăm 

ngàn vạn người đều như vậy. Trong một niệm, nếu khắp pháp giới cảm, 

Bồ Tát bèn ứng khắp pháp giới. Cảm ứng đạo giao, không sai khác chút 

nào! Giống như mặt trăng hiện bóng trong mọi chỗ có nước, người nào, 

nơi nào cũng đều thấy trọn vẹn bóng trăng, trọn chẳng sai khác gì! Ấy là 

do Bồ Tát tâm gồm trọn thái hư, lượng gồm thâu các cõi nhiều như cát. 

Do lấy tâm chúng sanh làm tâm, do lấy cảnh của chúng sanh làm cảnh 

[của chính mình], nên chẳng nghĩ tưởng mà hợp, vô duyên bèn ứng. Há 

thế trí phàm tình hòng có thể tính lường được ư? 



Còn nếu như nước đục, mắt lòa, thì trăng chẳng thể hiện, phải đâu 

trăng không hiện, mà là do lỗi của nước đục, mắt lòa đấy chứ! Xét cảm 

ứng trên mặt Tích, thì có hiển cảm hiển ứng, minh cảm minh ứng (cảm 

ngầm, ứng ngầm),  minh cảm hiển ứng, hiển cảm  minh ứng, diệc minh 

diệc hiển cảm nhi hiển ứng (vừa hiển vừa ngầm cảm mà lại hiển ứng), 

diệc minh diệc hiển cảm nhi minh ứng (vừa ngầm vừa hiển cảm mà lại 

ngầm ứng) sai khác  (“Hiển cảm hiển ứng” là ngay trong đời này dốc lòng thành, 

 cạn lòng kính lễ niệm cúng dường thì sẽ được gia bị, gặp điều hung trở thành điều 

 lành,  gặp  nạn  thành  may,  và  nghiệp  tiêu  chướng  tận,  phước  tăng,  huệ  rạng  v.v… 

47 Thể là bản chất, còn Dụng là tác dụng, hoặc Thể là bản tánh, là thật quả, còn Dụng 

là tác dụng hóa độ, tùy cơ hiện tướng ứng hóa. 

48 Chước (勺) là đơn vị đo lường dung tích rất nhỏ, gần bằng 1 ml. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 226

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 “Minh cảm minh ứng” là trong đời quá khứ từng tu những hạnh cạn lòng thành, tận 

 lòng kính lễ niệm, đời này tuy chưa tu tập, nhưng do thiện căn trong đời trước, được 

 Ngài gia bị mà không hay không biết, họa diệt, phước đến, nghiệp tiêu chướng tận 

 v.v… “Minh cảm hiển ứng” là đời trước từng gieo thiện căn, đời này được gia bị. 

 “Hiển cảm minh ứng” là đời này dốc lòng thành, kiệt lòng kính lễ niệm, chẳng thấy 

 được gia bị, âm thầm được Từ lực gia bị khiến hung lui, cát (tốt lành) đến, nghiệp 

 tiêu,  chướng  tận  v.v…  “Diệc  hiển  diệc  minh  cảm  hiển  ứng”  là  đời  trước  đã  từng 

 gieo thiện căn, đời này dốc cạn lòng thành lễ niệm, được gia bị rõ ràng, chuyển họa 

 thành  phước  v.v… “Diệc  hiển  diệc  minh  cảm  minh  ứng”  là  đời  trước  từng  gieo 

 thiện căn, đời này dốc lòng thành lễ niệm, âm thầm được Từ lực gia hộ, đạt được các 

 thứ lợi ích. Hiểu rõ điều này sẽ biết công chẳng hư uổng, quả chẳng tự nhiên mà có. 

 Dẫu cho trọn đời chẳng thấy dấu hiệu gì được gia bị, cũng chẳng đến nỗi sanh tâm 

 oán vọng, bỏ cuộc giữa đường. Đạo cảm ứng vi diệu khó thể nghĩ suy, tạm ghi đại 

 lược để khơi gợi cho người sáng suốt trong mai sau). 



Sự ứng hiện ấy lớn - nhỏ, hơn - kém là do lòng Thành đã đến mức 

cùng cực hay chưa mà thôi! Dẫu cho tâm không thể tin chắc, chưa chí 

thành đến cùng cực, nhưng nếu có thể nhất niệm dốc lòng Thành ắt cũng 

đạt được lợi ích. Nhưng tùy theo một niệm chí thành của mình mà chia 

ra hơn - kém, lợi ích đạt được sẽ chẳng thể siêu tuyệt như người dốc cạn 

lòng  Thành,  tận  hết  lòng  kính.  Giống  như  trăng  vẫn  hiện  bóng  trong 

nước  đục,  nhưng  lờ  mờ  không  rõ.  Người  mù  tuy  chẳng  thể  đích  thân 

thấy được ánh trăng, nhưng có khi nào chẳng được ánh trăng chiếu soi? 

Bồ Tát đại từ đại bi, làm chỗ nương tựa cho các chúng sanh trong khắp 

pháp giới. Do vậy, nhân dân cả nước ai nấy đều tín phụng, vì thế mới 

thường nói  “nhà nhà Quán Thế Âm” . 



Đạo tràng ứng hóa của Ngài cố nhiên không phải chỉ có một chỗ. 

Như Nam Ngũ Đài Sơn, Đại Hương Sơn ở Thiểm Tây, Thiên Trúc Sơn ở 

Chiết Giang v.v… là những nơi cảm ứng rõ ràng, hương đèn nhộn nhịp, 

nhưng chỉ có Nam Hải Phổ Đà Sơn thật là bậc nhất do tên chỗ này được 

ghi trong kinh Hoa Nghiêm, năm xưa Thiện Tài đích thân tham học [tại 

đây]. Ân trọn khắp mọi loài, hoàng đế các đời sắc kiến49, nên được cả cõi 

đời sùng kính, các nước ngưỡng mộ. 

Tưởng nghĩ Bồ Tát ứng hóa cho hàng căn cơ Đại Thừa trong tam 

thừa thiên tiên, nên trải bao kiếp thường trụ nơi núi này, chứ nào phải 

chỉ dài lâu như trời như đất. Nhưng về phía thị hiện ứng tích cho phàm 

49 Vua hạ chiếu, cử quan trông coi xây dựng, hoặc ban tiền bạc để trùng tu, thì gọi là 

 “ sắc kiến ” . 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 227

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

phu thì trong năm Trinh Minh thứ hai (916) nhà Châu Lương50 thời Ngũ 

Đại, Huệ Ngạc51 đại sư thỉnh tượng Quán Âm bằng đồng từ núi Ngũ Đài 

muốn  đưa  về  Nhật  Bản.  Đi  đến  đây,  thuyền  bị  ách  lại  không  đi  được 

nữa, mới bèn khai sơn. Đến nay đã hơn một ngàn năm, sự tích, thi văn 

được biên soạn thành tập với tựa đề là Phổ Đà Sơn Chí. 

Tôi thường hay bệnh nên đối với những sự - lý cảm ứng chẳng thể 

nghĩ bàn của Bồ Tát thật khó phát huy. Tính đọc khắp Đại Tạng, xem 

trọn các sách, phàm những sự tích Bồ Tát tùy cơ ứng theo lòng cảm đều 

ghi chép đầy đủ, khắc bản lưu thông, một là để xiển dương đạo mầu độ 

sanh của Bồ Tát, hai là khải phát duyên lành thoát khổ cho chúng sanh; 

nhưng do bệnh mắt chưa lành, chưa thể như nguyện. 



Cư sĩ Hà Liêm Thần ở Cối Kê, thấu hiểu tâm tủy đạo Nho, y thuật 

được xưng là quốc thủ52, chí hạnh cao khiết, tín tâm thuần chân, từng kêu 

gọi đồng nhân53 lập Tang Du Xã54, với ý nghĩa cảnh chiều tà không còn 

50 Châu Lương: Châu Ôn sáng lập nhà Lương vào thời Ngũ Đại nên sử gọi là Châu 

Lương hoặc Hậu Lương để phân biệt với nhà Tiền Lương của Lương Vũ Đế (Tiêu 

Diễn) thuộc thời Nam Bắc Triều. 

51 Huệ Ngạc: Không rõ quê quán, năm sanh và năm mất. Sư là người Nhật, vâng lệnh 

Quất Thái Hậu sang Trung Hoa cầu pháp trong thời đầu niên hiệu Thừa Hòa (834-

847). Sư theo ngả Nhạn Môn lên núi Ngũ Đài triều bái thánh tích, rồi sang chùa Linh 

Trì ở Hàng Châu tham yết quốc sư Tế An, cung thỉnh thiền sư Nghĩa Không sang 

Nhật hoằng dương pháp Thiền. Tục truyền, năm Tế Xung nguyên niên (854), ngài 

Huệ Ngạc lại sang Trung Hoa, lên Ngũ Đài Sơn, chiêm lễ, thấy thánh tượng Quán 

Âm quá xinh đẹp, không cầm lòng được, bèn lén lấy đem về Nhật (Có lẽ đây là ngoa 

truyền. Đa số các sách như Phật Tổ Thống Kỷ, Phổ Đà Sơn Chí v.v... đều ghi là ngài 

Huệ Ngạc lễ Phật, xin được tượng Quán Âm đem về Nhật. Xét ra, Ngài đến Trung 

Hoa nhiều lần, lẽ nào không thỉnh được tượng vừa ý mà phải ăn trộm!). Thuyền đi 

đến  núi  Bổ  Đà  (ngoài  khơi  Ninh  Ba),  thuyền  không  đi  được  nữa,  bèn  thỉnh  thánh 

tượng lên bờ thì thuyền lại đi được. Do vậy, bèn ở lại đảo, dựng chùa, đặt tên nơi ấy 

là Quán Âm Bất Khẳng Khứ (Quán Âm không chịu đi), gọi đảo là Bổ Đà Lạc Già 

Sơn (thánh địa đạo tràng ứng tích của ngài Quán Thế Âm). Do Bổ Đà Lạc Già còn 

phiên âm là Phổ Đà, nên hầu như không ai gọi nơi ấy là Bổ Đà Lạc Già nữa. Núi Phổ 

Đà, vốn có tên là Mai Sầm Sơn (vì theo truyền thuyết, tiên nhân Mai Phước ẩn cư tu 

tiên ở núi này), đến đời Tống, đảo được đổi tên thành Bảo Đà, nhưng dân cư vẫn 

quen gọi là Phổ Đà. 

52  Ý  nói  tài  chữa  bệnh  rất  giỏi.  Khi  xưa,  những  người  giỏi  về  một  tài  nghệ  nào 

thường được gọi là “quốc thủ”, chẳng hạn người đánh cờ vây giỏi cũng được xưng là 

 “vi kỳ quốc thủ”. 

53 Đồng nhân: Những người cùng chí hướng, cùng căn tánh. 

54 Dựa theo ý câu thơ cổ:  “Nhật lạc tang du”  (Mặt trời lặn bên nương dâu) diễn tả 

cảnh chiều tà. Sau này thơ văn thường dùng chữ “nương dâu” để chỉ tuổi già. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 228

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhiều, nghĩ cách quay về, đồng tu Tịnh nghiệp, cầu sanh An Dưỡng. Lại 

do hết thảy chúng sanh đắm chìm trong biển khổ đã lâu, chẳng nương 

vào pháp lực thì không cách nào vượt ra được, tính đem những sự tích 

ứng hóa của Bồ Tát làm thuyền cứu mạng, thả trong biển khổ, vung tay 

kêu  gấp  để  dẫn  dắt  những  kẻ  chìm  đắm  lên  thuyền,  ngõ  hầu  cùng  lên 

được bờ kia, về thẳng quê nhà, vĩnh viễn lìa khỏi các nỗi khổ, chỉ hưởng 

những sự vui. Do vậy, bèn cho in thạch bản cuốn Phổ Đà Sơn Chí để lưu 

truyền rộng rãi hòng đền ân Đại Sĩ độ sanh, tạo đường nẻo cho chúng 

sanh gieo lòng Thành. Ông ta bảo tôi viết lời tựa, tôi khôn ngăn hoan hỷ, 

quên phứt mình kém hèn, liền đem những chuyện cảm ứng mầu nhiệm 

của Bồ Tát nêu tỏ đại lược. Những sự tích khác, cố nhiên đã chép trọn 

vẹn trong sách, cần gì phải dài dòng nữa! 

Mùa Xuân năm Kỷ Mùi, tức năm Dân Quốc thứ tám (1919), Cổ 

Tân Thường Tàm Quý Tăng Ấn Quang Thích Thánh Lượng kính soạn 

 Phụ lục - Bài ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại Nam Ngũ 

 Đài Sơn & lời tán tụng 

 (Núi này cách tỉnh thành Thiểm Tây bảy mươi dặm)  

 Bài ký về sự thị hiện ứng tích văn từ điển nhã, tường thuật sự việc 

 tinh tường. Tiếc rằng diệu lực vô tác chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát còn 

 chưa được nêu tỏ. Quang tôi chẳng nề hà kém tệ, gượng soạn một bài 

 tán để đặt ở trước, mong sao sự lý viên dung, Thể lẫn Dụng cùng được 

 nêu tỏ. Nguyên do chúng sanh có thể cảm, nguyên do thánh có thể ứng 

 đều được nêu bày, ngõ hầu người sau đọc đến liền phát Bồ Đề tâm, thấy 

 người hiền mong được bằng, lấy tâm của đức Quán Âm làm tâm mình, 

 lấy việc của ngài Quán Âm làm việc của mình, để rồi cũng là đức Quán 

 Âm  trong  đời  vị  lai.  Tuy  văn  từ  chẳng  bóng  bảy,  trang  nhã,  nhưng  ý 

 nghĩa cũng đáng chấp nhận được. Tán rằng:  

  

 Quán  Âm  đại  sĩ  trong  vô  lượng  kiếp,  thành  Phật  đã  lâu.  Vì  độ 

 chúng sanh chẳng lìa Tịch Quang, hiện thân Bồ Tát. Lại còn ứng khắp 

 quần cơ, hiện hình trong lục đạo. Dùng ba mươi hai ứng thân, mười bốn 

 vô úy, bốn vô tác diệu lực chẳng thể nghĩ bàn, tầm thanh cứu khổ, độ 

 thoát  quần  manh.  Nên dùng thân nào để độ  được bèn hiện thân  ấy để 

 thuyết pháp. Khác nào trăng in bóng trên ngàn con sông, mùa Xuân tăng 

 trưởng muôn cây cỏ. Tuy trọn chẳng tính nghĩ, nhưng chẳng sai sót mảy 

 may. Ấy là vì triệt chứng duy tâm, tỏ trọn tự tánh. Vận lòng Bi đồng thể, 

 khởi lòng Từ vô duyên, lấy niệm của chúng sanh làm tâm, lấy hết cảnh 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 229

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 trong pháp giới làm lượng. Do vậy biết vô tận pháp giới vô lượng chúng 

 sanh đều ở trong tâm tịch chiếu của Bồ Tát. Cho nên được mây bủa cửa 

 Từ, sóng trào biển Bi, hễ cảm liền ứng, không nguyện nào chẳng thỏa! 

 (Năm Giáp Dần tức năm Dân Quốc thứ ba (1914), Ấn Quang Thích Thánh 

 Lượng đảnh lễ kính cẩn viết. Từ đây trở đi là phần ký về sự thị hiện ứng tích)  



Hang Đại Sơn Nham là chỗ rồng rắn ở, lâu năm biến thành yêu 

tinh, mặc tình gieo hung tác nghiệt, ăn nuốt không ngừng, gây họa lây 

cho dân chúng, biến ra hình thù quái dị bay lên, không ai chế ngự nổi. 

Nếu không phải bậc ứng thân Đại Sĩ, ai có thể cứu tế cho được! Vòi vọi 

thay diệu trí thần lực chẳng thể nghĩ bàn! Nhưng trong cảnh chẳng nghĩ 

bàn, gượng dùng văn từ để ghi chép, thuật lại sự tích, ngõ hầu gợi lòng 

tin sâu xa cho những bậc quân tử cả ngàn năm sau. 

Xưa kia, vào thời Tùy, trong niên hiệu Nhân Thọ (601-604), núi 

này có độc long. Do nó có sức thần thông tạo bởi nghiệp lực, nên biến 

hình thành người mặc áo lông (đạo sĩ)55, cầm đan dược đi bán ở Trường 

An, trá xưng tiên thuật để lừa kẻ ngu tục, bảo thuốc ấy linh lắm, uống 

vào lập tức bay lên trời. Ô hô! Người dân vô tri nhẹ dạ tin lời ấy, phàm 

kẻ uống thuốc ấy bay lên trời không biết là bao nhiêu! Nào có biết sẽ bị 

rớt xuống sào huyệt của đạo sĩ ấy để thỏa bụng miệng hắn? 

Dân cư một phương vẫn mê chẳng ngộ, chỉ có đức Đại Sĩ ta do 

sức bi nguyện, hiện thân tỳ-kheo, kết cỏ làm am, sống trên đỉnh núi ấy, 

dùng sức diệu trí hàng phục thần thông yêu quái ấy, dùng gió thanh tịnh 

trừ  khử  nhiệt  não  cho  nó.  Ý  niệm  từ  bi  thấm  đến,  độc  khí  ngầm  tiêu, 

rồng được thanh lương ở yên trong hang núi. Dân chúng nhờ đức ấy đều 

giữ được  mạng  sống.  Chuyện quái dị xưa  kia  chẳng  còn  thấy  nữa.  Do 

vậy, sự thi ân linh ứng ấy thấu đến triều đình. Vì Sư có công đối với đất 

nước,  có  ân  đối  với  dân,  nên  lập  chùa  trên  đỉnh núi  để  đáp  tạ.  Đại  Sĩ 

dùng  gió  Từ,  mưa  pháp  cứu  khắp  hàm  linh,  huệ  nhật  sáng  ngời  thanh 

tịnh, phá  các  tối tăm.  Do  vậy,  người  quyền  quý56  ngưỡng  mộ,  kẻ bình 

dân khâm phục phong cách, cắt lưới ái để quy chân, bỏ trâm anh để nhập 

55 Vũ nhân (người khoác áo lông vũ, hay người có lông vũ) vốn là thuật ngữ chỉ thần 

tiên, về sau thường được dùng để chỉ Đạo Sĩ vì họ tự xưng là người tu tiên. Theo 

sách Bão Phác Tử, trên thân thần tiên có lông mịn như nhung màu đen, hai bên mình 

có  cánh  gắn  lông  vũ,  có  lúc  hiện  hình  người,  đi  trên  đỉnh  núi,  hay  bay  lượn  trên 

không. Vì thế, gọi thần tiên là  “vũ nhân”. 

56 Nguyên văn là “tấn thân” (縉紳), cắm cái hốt vào đai, mô tả cách phục sức của 

quan lại. Do đó, chữ “tấn thân” được hiểu theo nghĩa rộng là giới quan lại cũng như 

con cháu nhà quan. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 230

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đạo. Đại Sĩ thường ngồi trên tảng đá, vượn núi, thú hoang quây quần bên 

tòa, trăm loài chim tụ họp đông nghịt, đậu lặng lẽ như đang nghe pháp 

âm, một lúc lâu sau mới bay đi. 

Ô  hô!  Dựng  chùa  vừa  được  một  năm  thì  vào  ngày  Mười  Chín 

tháng  Sáu,  Đại  Sĩ đột  nhiên  thị  hiện vô thường, điềm  nhiên  nhập  diệt. 

Mùi hương lạ ngập thất, sương sầu phủ kín trời, chim thú kêu ai oán, núi 

rừng đổi sắc. Lúc đó, mọi người trong chùa nghe triều đình sai sứ đem 

hương ban xuống, phụng chỉ phúng điếu, phong tặng để đề cao phước 

ngầm. Lúc làm lễ trà-tỳ57, trời đất tối tăm, trong khoảnh khắc ấy, [nơi ấy] 

hóa thành cõi bạc, chợt nghe trên không trung vang lên tiếng tiêu, tiếng 

trống, núi non lay động, mây lành phủ trùm, hương lạ ngào ngạt. Từ trên 

ngọn núi phía Đông chợt hiện ra cái cầu vàng, trên cầu thiên chúng đứng 

thành hàng, ai nấy cầm tràng phan và rải hoa vàng phơi phới chẳng rơi 

xuống đất. Cuối cùng trên ngọn Nam Đài, trăm thứ báu chói ngời, nhiều 

không  biết  xuể,  xông  lên  tận  trời  không  ngằn  mé!  Trong  đó,  [Bồ  Tát] 

hiện tướng tự tại đoan nghiêm, từ dung vĩ đại, rực rỡ, anh lạc, thù y58, 

gió trời hiu hiu, sáng ngời trước mắt. Khi ấy, hai chúng Tăng - tục một 

ngàn một trăm mấy mươi người đều thấy dung nghi thật sự, buồn vui lẫn 

lộn, không ai chẳng khóc lóc chiêm lễ, quy y, xưng danh hết sức cung 

kính. Lúc ấy mới biết là Quán Âm Đại Sĩ thị hiện ứng tích vậy! Thanh 

khí, dị hương đọng lại cả tháng. 

Quan  Tả  Bộc  Xạ59  là  ông  Cao  tấu  trình  đầy  đủ  sự  việc.  Hoàng 

thượng xem tờ biểu, than thở hồi lâu, thâu thập di cốt lập tháp, đích thân 

viết biển đề, ban hiệu là Quán Âm Đài Tự, ban tặng ruộng đất rừng núi 

mỗi chiều rộng trăm dặm. Mỗi năm ban ngự hương để chư Tăng làm lễ 

cúng tôn sùng pháp hóa rộng lớn. Đến năm Đại Lịch thứ sáu (771) đời 

Đường, đổi tên chùa thành Nam Ngũ Đài Sơn Thánh Thọ Tự. Thời Ngũ 

Đại, chiến tranh liên miên, điện vũ thuộc các đài đều bị thiêu hủy, chỉ 

còn tàn tăng, nhà nát ở lẫn cùng gỗ đá. 

57 Trà-tỳ (Jhāpeti): Đôi khi còn phiên âm là Đồ Tỳ, Xà Tỳ, Xa Tỵ, Tà Duy, có nghĩa 

là hỏa thiêu, tức là dùng lửa thiêu hủy thi hài, rồi thâu nhặt di cốt. 

58 Thù y: Thù (殊) là một đơn vị đo lường thời cổ, bằng 1/24 lạng. Thù y là thứ áo 

cực nhẹ, trong kinh Phật thường dùng chữ “thù y” để chỉ áo của chư thiên vì nó rất 

nhẹ. 

59  Tả  Bộc  Xạ  là  một  chức  quan  văn.  Thời  Hán,  chức  quan  này  là  tùy  viên  của 

Thượng Thư Lệnh (chuyên coi sóc về xét duyệt tấu chương, chiếu biểu, có thể hiểu 

giống như chức Chánh Thư Ký Văn Phòng Nội Các bây giờ). Từ thời Tùy - Đường 

trở đi, Bộc Xạ tương đương chức Tể Tướng, và chia làm Tả Bộc Xạ và Hữu Bộc Xạ 

(Hữu Bộc Xạ thấp hơn Tả Bộc Xạ). 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 231

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đến mùa Hạ năm Thái Bình Hưng Quốc thứ ba (978) đời Tống, 

trước sau sáu lần hiện những điềm lành như mây lành có hình tròn năm 

màu.  Vị  Tăng  chủ  trì  là  Hoài  Vĩ  tâu  trình  đầy  đủ  lên  quan  Phủ  Doãn, 

được quan tâu lên triều đình. Triều đình bèn sắc tứ bảng vàng, đề là Ngũ 

Đài  Sơn  Viên  Quang  Tự.  Do  vậy,  tu  sửa,  xây  thêm  điện  báu,  đắp  vẽ 

tượng  Bồ  Tát.  Ráng  khói  hương  cùng  vàng,  ngọc  đua  sáng;  nhịp  mõ 

cùng tiếng gió thổi qua rặng tùng cùng diễn nhiệm mầu. Nhà cửa trong 

các đài trên dưới đều xây dựng mới, trụ trì tiếp nối hương đèn chẳng dứt. 

Từ  quang  chiếu  sáng,  đá  ươm  mây  lành,  mưa  pháp  thấm  đẫm,  nước 

thành cam lộ. 

Cách mấy trăm bước về phía Nam Đài, có một thạch tuyền, chảy 

vào một cái ao hình vuông, sắc vị ngọt sạch, trừ được nhiệt não, làm tươi 

nhuận  sự  khô  kháo.  Mở  rộng  ra  thời  tràn  ngập  sa  giới  (các  cõi  nước 

nhiều như cát), thâu hẹp lại thì ao đá lặng trong. Có lúc hạn hán gắt gao, 

người nghênh thỉnh đứng nối tiếp nhau bên đường, đều được cảm ứng 

như lòng mong, châu quận đều ghi rõ [chuyện này] trong sách vở. Hữu 

tình  được  hưởng  phước,  cây  cỏ  đượm  ân.  Từ  xưa  đến  nay,  tiếng  tăm 

chẳng mất. 

Ôi! Đại Thánh dùng sức bi nguyện, phước phủ một phương, mà 

dân  một  phương  ấy  cũng  chẳng  quên  ân  phước  từ  bi.  Mỗi  dịp  Thanh 

Minh và nhằm ngày kỵ cuối Hạ, chẳng ngại xa xôi trăm dặm, trèo leo 

khó khăn, hiểm trở, đều mang tấm lòng thanh tịnh noi dấu chân lên đến 

nơi, nào phải chỉ trăm ngàn vạn? Dìu già, dắt trẻ, đông nghịt đường nẻo, 

kéo dài hơn cả tháng. Ai nấy đều dùng hương hoa, âm nhạc, lọng lụa, 

tràng phan, vật dụng cần dùng để cúng dường. Rồi đầu mặt đảnh lễ, hết 

sức  cung  kính  chiêm  ngưỡng  hình  tượng,  đi  nhiễu,  tán  thán,  không  ai 

chẳng gột tội, được phước, trừ chướng, đượm ân, nào uổng công bôn ba 

leo trèo. Vị Tăng trong chùa là Pháp Nhẫn lo rằng năm tháng đã lâu, dấu 

thiêng  bị  chìm  mất,  nên  đem  các  tấm  bia  hư vỡ nhờ ghi  chép  lại,  Phổ 

Minh cố từ tạ nhưng chẳng được, thật xấu hổ chẳng phải là tay văn tài. 

Nếu gặp được bậc hiền sĩ sửa đổi cho đúng, chẳng hợp lẽ hơn ư? 

Thái Bạch Sơn Thích Phổ Minh kính cẩn soạn (Đời nhà Nguyên, 

tháng Giêng năm Chí Nguyên thứ bảy (1270) lập bia). 

 Bài tựa cho bản Phổ Đà Sơn Chí in theo lối thạch bản đã nêu rõ 

 lý cảm ứng rất tường tận. Bài ký về sự thị hiện ứng tích tại Nam Ngũ Đài 

 chính là dấu tích thật sự của chuyện Đại Sĩ hiện thân tỳ-kheo cứu khổ, 

 đấy  cũng  chính  là  căn  nguyên  của  lễ  hội  dâng  hương  vào  ngày  Mười 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 232

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Chín tháng Sáu, cho nên tôi sao lục ngõ hầu độc giả sẽ sanh lòng chánh 

 tín. 

 Thích Ấn Quang kính đề. 

 Phụ Lục - Lễ Quán Thế Âm Bồ Tát Sớ

 (Đây chính là nguyên nhân soạn cuốn tụng văn này cho nên sao lục thêm vào đây)  



Từng nghe chư Phật Như Lai lấy đại bi làm Thể, Bồ Đề Tát Đỏa60

nương theo Bát Nhã quán tâm. Tịch diệt hiện tiền, nên đắc thượng đồng 

hạ hợp; chân không vô tướng, bèn có thể cứu khổ tầm thanh. Bậc Thất 

Hạnh mới bắt đầu vào cõi tục độ sanh, ngôi Lục Địa mới dần dần tu tập 

đồng  sự,  ái  ngữ.  Nếu  chẳng  thành  Chánh  Giác  đã  lâu,  hiện  thân  Liệt 

Ứng61 để hành hạnh Từ, độ hết chúng sanh rồi mới hiện rõ tướng thành 

Phật; ai có được sức oai thần vòi vọi như thế hay chăng? 

Cung kính tán dương bậc đại từ đại bi Quán Thế Âm Bồ Tát, trụ 

trong núi Bổ Đát Lạc Ca (Potalaka), đắc pháp đại bi giải thoát, sư thừa 

Tĩnh  Trụ62,  thị hiện  thánh  hiệu  Chánh  Pháp  Minh.  Bổ xứ  Di  Đà,  được 

thọ ký non cao công đức. Bảo Tạng trụ thế, hồi hướng Bồ Đề63. Vườn 

rừng oai đức, thệ nguyện rộng sâu. Từ Văn - Tư - Tu, đốn nhập Chánh 

Định, đắc viên thông chân thường, mọi chuyện đều chân thật. Huân tu 

Kim  Cang tam-muội,  thanh  tịnh  bảo giác viên dung.  Mười bốn  vô  úy, 

phước trọn chúng sanh. Ba mươi hai ứng thân, độ khắp muôn loài đều 

thành Đẳng Giác. Trọn đủ công đức đại tự tại, diệu dung liền hiện. Có 

đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  ban thí  cực  quả.  Vì  thế,  niệm  danh  Ngài  một 

niệm, công đức bằng với trì niệm sáu mươi hai ức danh hiệu các vị Bồ 

Tát khác. Hai mươi bốn pháp Viên Thông của các thánh giả đều phải lui 

60 Bồ Đề Tát Đỏa (Boddhisattva) là danh xưng đầy đủ địa vị Bồ Tát. 

61  Liệt  Ứng:  Thân  ứng  hiện  kém  hèn,  tức  là  những  thân  ứng  hiện  chỉ  tốt  đẹp  hơn 

người thế gian đôi chút. Chẳng hạn như Phật Thích Ca hiện thân trượng sáu, ba mươi 

hai  tướng  đẹp,  tám  mươi  tùy  hình,  chứ  Thắng  Ứng  Thân  của  Ngài  có  vô  lượng 

tướng, thường được nói đại lược là  ‘sát hải vi trần tướng’, trong mỗi tướng lại có vô 

lượng vi trần sát tùy hình hảo. 

62 Theo Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, Quán Thế Âm Bồ 

Tát đắc pháp nơi đức Thiên Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai. 

63 Theo kinh Bi Hoa, khi vua cha Vô Tránh Niệm (tiền thân của A Di Đà Phật) nghe 

theo lời khuyên của đại thần Bảo Hải (tiền thân của Thích Ca Mâu Ni Phật) đã đến 

quy y, nghe pháp với Bảo Tạng Phật, phát tâm Bồ Đề và các đại nguyện, trưởng tử là 

vương tử Bất Thuấn (tiền thân của Quán Thế Âm), vương tử Ni Ma (tiền thân của 

Đại Thế Chí Bồ Tát) và 888 vương tử đã cùng phát Bồ Đề tâm. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 233

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhường. Một nẻo Niết Bàn, ba đời học Phật vẫn phải kính nghe; thị hiện 

Phổ Môn, tám vạn người phát Vô Đẳng Đẳng. Đã thế, phù tá Di Đà, tuy 

ngự An Dưỡng, nhưng vì nhiếp hóa chúng sanh, hiện trụ Sa Bà. 

Kim Thành, Hùng Nhĩ, đua nhau thuật chuyện hóa thân. Ngũ Đài, 

Tứ  Châu,  cùng  phô  thánh  tích.  Thậm  chí,  nơi  vỏ  sò,  nghêu,  hiện  hình 

tượng mầu nhiệm trang nghiêm; trứng gà, ba ba, thấy dấu tích kim dung 

chói rạng. Vì thế biết thâm ân của từ phụ dẫu đốt thân vẫn khó đáp đền. 

Lòng đau đáu thiết tha, quả thật phải gào than, ứa lệ! Đệ tử Chỉ Tịnh bỏ 

cha trốn đi, đói rách chốn quê người đã lâu ngày64, trôi giạt theo nghiệp, 

càng dùng dằng hết nửa đời người. Tám năm phụng sự, gánh phân, bỏ 

vàng. Ma bệnh trói buộc65, nhận bọt sóng quên mất biển cả, tự thẹn mê 

cuồng66, phát tâm kính lễ dưới chân Đại Sĩ  (lễ tượng Tam Thánh tại nhà); tay

lần chuỗi niệm Phật, mỗi ngày ba trăm lượt. Đảnh lễ, tụng kinh  (chỉ kinh 

 Di  Đà),  mỗi  tháng  một  trăm  lẻ  tám  quyển,  đọc  văn  Kim  Cang,  chỉ  cầu 

làm Phật. Lễ kệ Phổ Hiền, phát nguyện độ sanh; niệm chú Vãng Sanh, 

đức Phật thường trụ trên đảnh. Trì thần chú Đại Bi, nước tắm cũng độ 

được người67; đều cậy vào những nhân duyên đại thiện như thế, để làm 

công cứ vãng sanh. Vả nữa, đời này độn căn, ma chướng khó tiêu, túc 

thế  oan  nghiệt  sâu  nặng,  chánh  tín  dễ  lui  sụt,  bèn  toan  gõ  cửa  Bạch 

64 Đây là một thí dụ trong kinh Pháp Hoa: Con ông trưởng giả tự bỏ cha lưu lạc quê 

người,  làm  thuê  làm  mướn,  ăn  xin  nuôi  thân,  chẳng  biết  mình  là  con  ruột  một  vị 

trưởng giả giàu có nhất nước. 

65 Nguyên văn  “nhị thụ ma triền”  (ma bệnh tật trói buộc).  “Nhị thụ” (二豎) là một 

từ ngữ chỉ bệnh tật phát xuất từ một câu chuyện thời Xuân Thu: Theo Tả Truyện, 

Tấn Cảnh Công bị bệnh, sai người sang nước Tần mời danh y Y Hoãn qua trị bệnh. 

Khi danh y chưa tới, Cảnh Công mộng thấy hai “thụ tử” (tiếng cổ chỉ hai đứa bé) nói 

chuyện:  “Thầy  thuốc  giỏi  sẽ  được  mời  đến,  chúng  ta  phải  làm  sao?”  Đứa  kia  nói: 

“Hãy trốn vào phần trên Hoang, phía dưới Cao thì ông ta không thể nào làm gì chúng 

ta  được”.  Y  Hoãn  đến  thăm  bệnh,  nói:  “Bệnh  không  chữa  được,  đã  nhập  Cao 

Hoang”. Cao Hoang là từ ngữ chỉ chung phần nằm dưới tim, phía trên hoành cách 

mô. Do truyện này mà có hai từ ngữ:  “Nhị thụ” chỉ bệnh tật rề rề và  “bệnh nhập Cao 

 Hoang”  (bệnh đã nguy ngập, không còn chữa được nữa). 

66 Nguyên văn  “tự quý bố đầu” (tự thẹn đã sợ hãi cái đầu của mình). Ông Hứa tự ví 

mình như anh chàng Diễn Nhã Đạt Đa trong kinh Lăng Nghiêm, soi gương thấy đầu 

mình bèn sợ hãi hóa cuồng. Do vậy,  “bố đầu”  hàm nghĩa mê cuồng, loạn mất tâm 

tánh. 

67 Theo kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, người trì chú 

Đại Bi, nước của người ấy tắm văng dính vào thân chúng sanh nào, chúng sanh ấy 

cũng được giải thoát. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 234

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hoa68,  kiền  thành  tham  lễ  tượng  báu.  Như  Từ  Mẫn69 sang Tây, mong

được thấy thánh dung thật sự; học Thiện Tài đi về phương Nam, nguyện 

gặp bạn thánh. Vẫn xin Ngài từ bi thương xót, hãy gấp gia bị cho con, 

giữa mây thị hiện cho Trương Sứ thấy, anh lạc đoan nghiêm70; vách đá 

hiện thân cho Sử tướng, kim quang chói ngời71. Cam lộ quán đảnh, tăng 

biện tài cho Trí Giác72. Tay báu phanh ruột, chữa chứng khí tật cho Pháp 

Nghĩa73. 

68 Bạch Hoa là dịch nghĩa của chữ Phổ Đà (Bổ Đát Lạc Ca). 

69 Từ Mẫn chính là ngài Huệ Nhật sống vào thời Đường, sau khi thọ Cụ Túc Giới đã 

tham yết ngài Nghĩa Tịnh, nghe ngài Nghĩa Tịnh kể lại chuyến đi sang Ấn Độ cầu 

pháp,  liền  phát  tâm  hâm  mộ,  nguyện  noi  theo  chí  thầy.  Trong  niên  hiệu  Võ  Tắc 

Thiên, Sư vượt biển, ba năm sau mới đến được Ấn Độ, tham bái các thánh địa di tích 

của Thích Ca Mâu Ni Phật, vừa thu thập các bản kinh Phật bằng tiếng Phạn. Trong 

quá  trình  cầu  pháp,  Sư  gặp  nhiều  nỗi  nhọc  nhằn  nên  tâm  nhàm  chán  Sa  Bà  càng 

mạnh, tâm hâm mộ Cực Lạc càng cao. Nghe nói trên quả núi to ở phía Đông Bắc 

thành Kiện Đà La (Gandhara), Quán Thế Âm Bồ Tát thường hiện thân, nên Sư lên 

đỉnh  núi  ấy,  lễ  bái  suốt  bảy  ngày,  nhịn  ăn,  thệ  nguyện  đến  chết  mới  thôi.  Đến  tối 

ngày thứ bảy, Quán Thế Âm Bồ Tát hiện thân tử kim trên không trung, ngồi trên sen 

bảy báu, duỗi tay phải xoa đầu ngài Huệ Nhật, khuyên hãy hoằng dương pháp môn 

Tịnh Độ. Pháp sư Huệ Nhật ở lại Ấn Độ học pháp suốt mười ba năm, trở về Trung 

Hoa  nhằm  thời  Đường  Huyền  Tông,  được  vua  ban  hiệu  Từ  Mẫn  Tam  Tạng.  Sư 

hoằng dương Tịnh Độ, chủ trương  “Giới Tịnh song tu, Giáo Thiền nhất trí, đem hết 

 thảy công đức hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ”.  Tư tưởng này được ngài Vĩnh Minh 

Diên Thọ kế thừa và bổ sung hoàn chỉnh. 

70 Theo Quán Âm Linh Cảm Tập, Trương Sứ ở đây chính là Trương Bồng Sơn, giữ 

chức Tập Hiền Học Sĩ thời Nguyên Thành Tông. Ông Trương đến Phổ Đà tham bái, 

trông thấy Đại Sĩ hiện bóng lờ mờ trên vách Triều Âm Động. Đến động Thiện Tài, 

chợt Thiện Tài đồng tử hiện thân trong đám mây lành, lại thấy Đại Sĩ đeo mão hoa, 

anh lạc, tay cầm cành dương liễu, các vị thần hộ pháp chắp tay cung kính đứng hầu 

chung  quanh.  Ông  Trương  vui  sướng,  kêu  những  người  cùng  đi  kiền  thành  lễ  bái, 

mây lành ngập tràn động một hồi lâu sau mới tan. 

71 Theo lời chú của chính cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh trong phần Hiện Tướng Ở Phổ Đà của 

sách  này:  Vào  năm  Mậu  Thìn  (1158)  trong  niên  hiệu  Thiệu  Hưng  đời  Tống  Cao 

Tông, Sử Hạo và Trình Hưu Phủ đến động Triều Âm [triều bái] không thấy gì. Một 

vị Tăng dạy: “Trên đỉnh vách núi có hang báu có thể thấy được”. Họ nghe theo lời, 

chợt [Đại Sĩ] hóa hiện tướng tốt lành, sắc vàng chói ngời, mày mắt rành rành. 

72 Trí Giác là danh hiệu do Trung Ý Vương (Tiền Thục) phong tặng cho ngài Vĩnh 

Minh Diên Thọ. Trong thời gian tu học tại Thiên Thai Sơn, trong khi Thiền Quán, 

đại sư thấy Quán Thế Âm Bồ Tát dùng cam lộ rưới vào miệng, từ đó, Ngài đắc biện 

tài vô ngại. 

73 Theo Quán Âm Từ  Lâm Tập, tại núi Thỉ Ninh có một vị tăng tên là Trúc Pháp 

Nghĩa nhằm niên hiệu Hưng Ninh đời Tấn. Sư thông thạo các kinh điển, đặc biệt là 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 235

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nay  con  vẫn  còn  gởi  thân  nơi  đất  khách,  chưa  được  ở  yên,  xin 

Ngài  ban cho nhà đẹp,  mong được  thấu hiểu  pháp  môn.  Lần  chuỗi  Lý 

mẫu, biết trước lúc mất. Ăn khoai Đình Chương74, định ngày về Tây. Ấn 

sáp ép xuống kim nê, ấn nát mà nét ấn đã hiện, niệm Phật, Phật bèn tùy 

tâm  hiện,  duỗi  cánh  tay  sen  hồng,  đón  lên  đài  vàng,  phóng  bạch  hào 

quang,  đẫn  về  gác  báu,  cùng  chứng  An  Lạc.  Chúng  sanh  và  Phật  vốn 

chẳng sai biệt, cách ngăn. Trở lại Sa Bà, mẹ con chẳng hề xa cách. Trình 

tâm  nguyện  ấy,  cúi  xin  chứng  minh.  Ngày  hôm  nay  trên  đá kim  cang, 

quy y bậc đạo sư nơi biển trí, đến năm nào trong tương lai, nơi đóa hoa 

Ma Ni, con sẽ được theo hầu vị thiện hữu thù thắng đội mão trời. 

Tiết Xuân năm Nhâm Tuất, tức năm Dân Quốc 11 (1922), Bành 

Trạch Hứa Chỉ Tịnh kính soạn  (chữ Táp (卅)  đọc âm giống chữ Tát (薩),  nghĩa 

 là ba mươi)

 Phàm Lệ 75

1. Sách gồm bốn quyển, ba quyển đầu là tụng văn, ca tụng nhân 

duyên nơi Bổn và Tích của Quán Âm Bồ Tát trong những kiếp xưa và sự 

tích cảm ứng trong phương này. Quyển cuối gồm những trích dẫn kinh 

kinh Pháp Hoa. Đến năm Hàm An thứ hai (372), Sư chợt mắc bệnh hô hấp, tim cứ 

đau nhói mỗi khi hít thở, đau đớn khôn cùng. Sư bền lòng niệm thánh hiệu Quán Thế 

Âm,  chợt  mộng  thấy  một  người  mổ  bụng  mình  moi  ruột  ra  rửa  ráy,  khi  tỉnh  giấc 

bệnh đã lành hẳn. 

74 Theo Cư Sĩ Truyện, cư sĩ Châu Đình Chương, hiệu là Sở Phong, người tỉnh Vân 

Nam, sống vào khoảng niên hiệu Chánh Đức - Gia Tĩnh đời Minh, tánh tình thuần 

phác, gia cảnh nghèo hèn. Ai mắng nhiếc, chửi bới gì cũng cười mà thôi. Một lòng 

tin tưởng Phật pháp, mỗi sáng đều tụng kinh Kim Cang, Di Đà, Quán Âm mỗi thứ 

một biến. Một hôm vào tiết Thanh Minh, từ biệt cha và vợ nói: “Tôi sắp đi đây, Di 

Đà đến đón tôi, Quán Âm cũng đã đến”, rồi lại nói: “Ngài Quán Âm bảo tôi phải thôi 

ăn mặn trong năm ngày thì mới về Tây được”, bèn mỗi ngày ăn một bữa cháo, một 

bữa rau. Đến thời hạn, liền tắm gội, đội mũ, bảo con em tụng danh hiệu của bảy đức 

Như Lai, tụng kinh xong bèn ngồi ngay ngắn qua đời, đến hôm sau thân vẫn còn tỏa 

mùi thơm, vẻ mặt như lúc sống. Theo như pháp sư Đức Sâm đã viết trong bài ký về 

sự sanh Tây của cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

2) thì khi ông Hứa Chỉ Tịnh dâng bài sớ này lên tổ Ấn Quang, Tổ Ấn Quang đọc tới 

câu  này,  hiểu  ngay  là  ông  Hứa  Chỉ  hãy  còn  ăn  mặn,  liền  nghiêm  mặt,  quở  trách: 

 “Thật là tệ! Bậc đại thông gia như vậy mà vẫn chưa lấy thân làm gương ăn chay thì 

 làm sao cảm hóa được người khác?”  Cư sĩ không giận mà còn tâm phục, khẩu phục, 

hôm sau dâng thư xin biên tập tiếp bộ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. 

75 Phàm lệ : Những quy định, cách trình bày được áp dụng cho một tác phẩm. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 236

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

văn nhằm làm chứng, trích dẫn đại lược mười mấy bộ kinh ngõ hầu đọc 

giả biết duyên do đại sự của đức Quán Âm, cũng như chú thích cặn kẽ 

những điều thuộc về Bổn và Tích của Ngài trong tụng văn ở phần trước 

 (trong phần văn ca tụng Bổn và Tích trong các quyển trước, dưới mỗi đoạn văn có 

 lời chú thích đại lược nhưng từ ngữ và ý nghĩa chưa thể trọn đủ, nên cần phải tham 

 khảo phần kinh văn dẫn chứng này thì mới có thể thông suốt nguyên ủy). Lại kèm 

thêm một quyển ca tụng kinh Kim Cang vì người trì tụng kinh này rất 

đông nên tôi cũng soạn văn ca tụng để mong người đọc sẽ được hưởng 

lợi  ích  thật  sự.  Tuy  không  phải  là  cùng  một  bộ  sách  với  phần  trước, 

nhưng do muốn được lưu truyền rộng rãi nên tôi kính cẩn ghép vào cuối 

bộ sách này. 



2.  Sách  Quán  Âm  Bổn  Tích  Tụng  gồm  bốn  quyển  này  chính  là 

quyển đầu của bộ Phổ Đà Sơn Chí. Do số quyển [của Phổ Đà Sơn Chí] 

khá nhiều, nên đem [sách Quán Âm Bổn Tích Tụng này] ấn hành riêng 

nhằm mong được lưu truyền rộng rãi. 



3. Cách phân chia chương mục trong sách này hết sức giản lược, 

chẳng câu nệ theo lệ  thường,  chỉ  nhằm  trình  bày  đại  cương. Hơn  nữa, 

trong phần tụng văn, gặp chỗ nào cần thiết cũng sẽ tùy nghi diễn giải, 

hơi khác với sườn bài. Các chương như các tướng thị hiện tại Phổ Đà, sẽ 

đặc biệt đánh số một, hai v.v... cho tiện tra cứu. 



4.  Phàm  trích  dẫn  kinh,  luận  và  các  sách  không  thuộc  nhà  Phật 

đều  trích  dẫn  đại  lược  nguyên  văn.  Danh  xưng  của  nguyên  tác  [được 

trích dẫn] cũng tuân theo cách gọi tắt  (như những sách được nêu trong phần 

 chú thích, có những danh xưng như Khoáng Viên, Quái Viên, Hữu Đài Tiên Quán76

 v.v... đều là tên của những bộ bút ký)  



5. Nếu phần chú thích của tụng văn khá chi ly, chẳng dễ đối chiếu, 

thì đối với mỗi câu tụng văn liên quan đều ghi những con số 1, 2, 3 v.v... 

trước mỗi câu để độc giả có thể dựa theo con số trước mỗi câu để kiếm 

phần chú thích tương ứng sẽ có thể thấy được ngay. Nếu phần chú thích 

của tụng văn không quá rắc rối, dễ đối chiếu, hoặc là lời chú thích cho cả 

một đoạn kinh văn, hoặc chú thích vài ý nghĩa liên quan đến tụng văn, 

không thể cắt rời từng phần được thì không đánh số. 



6. Cách chấm câu: Đối với mỗi đoạn tụng văn sẽ chia thành hai 

câu để  người  mới  học  đọc  tụng  thuận tiện.  Còn  những  phần chú  thích 

76 Khoáng Viên gọi đủ là Khoáng Viên Tạp Chí do Ngô Trần Diễm soạn vào thời 

Đồng Trị nhà Thanh. Quái Viên là tác phẩm của Tiền Hy Ngôn soạn vào đời Minh. 

Hữu Đài Tiên Quán Bút Ký là tác phẩm của Du Việt được soạn dưới thời Đạo Quang 

nhà Thanh. 

 Tán Dương - Đề Từ - Phụ Lục Sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng

 237

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cho lời tựa chẳng hạn thì không tuân theo lệ ấy, cứ mỗi một đoạn lớn là 

một câu để lời văn khỏi bị cắt vụn, tản mạn. 



7. Sau khi bản thảo hoàn thành, giao cho thợ in, ấn loát lưu truyền, 

có những chỗ nào chưa thỏa đáng thì mai sau rảnh rang sẽ sửa đổi lần 

nữa cho được hoàn thiện. 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT BỔN TÍCH  

CẢM ỨNG TỤNG, QUYỂN NHẤT 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 



Tụng văn chia thành ba phần:  



1. Trình bày ý nghĩa. 



2. Chánh thức ca tụng. 



3. Kết luận, khuyên lơn, hồi hướng. 

 I. Trình bày ý nghĩa

 Bị chú của người dịch: Để độc giả dễ phân biệt phần tụng văn và phần lược 

 chú của cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh, chúng tôi áp dụng cách thức như sau:  

  

 - Phần tụng văn in chữ đậm và nghiêng, những con số đánh dấu mỗi đoạn 

 được trình bày dưới dạng “1.”, “2.” v.v... 

  

 - Phần chú thích của ông Hứa Chỉ Tịnh sẽ được in bình thường, con số tương 

 ứng với mỗi câu trong phần tụng văn sẽ được bỏ trong ngoặc. 



Nêu rõ duyên khởi soạn tụng văn. Đây chính là phần mở đầu của 

toàn bộ thiên sách, được chia thành bốn đoạn:  



* Ca tụng Đại Sĩ bi trí song tu. 



* Ca tụng Đại Sĩ là bậc cổ Phật ứng thế nên tiếng tăm chấn động 

mười phương. 



* Ca tụng Ngài sốt sắng đại bi cứu khổ nên có duyên sâu nặng với 

cõi Sa Bà. 



* Dựa theo kinh văn để đính chánh những thuyết sai ngoa nhằm 

phát khởi chánh tín, nêu duyên khởi soạn tụng văn. 

 1. Thường nghe chư Phật không thân, nhưng Bát Nhã quả thật 

 là mẹ  chư  Phật;  Bồ  Đề  chẳng  phải  là  cây,  nhưng  đại  bi  vốn  tự  nẩy 

 mầm. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 238





 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 2.  Vì  thế,  Pháp  Thân,  giải  thoát,  thiếu  trí  huệ  chẳng  thể  viên 

 dung. Bổn trí, vạn hạnh, chỉ từ bi mới hòng hòa hợp. 

 3. Vì vậy, Tự Tha bất nhị, sáng suốt đến cùng cực thì chính là 

 Như Lai. Nhân quả đan xen, hạnh sâu xa quả thật chỉ có Bồ Tát.  (Lý

 Trưởng Giả chú giải kinh Hoa Nghiêm, cho rằng Quán Âm biểu thị Bi, Tự Tại biểu 

 thị Trí, mà hai chữ Bi và Trí đã bao gồm hết thảy các môn Sự và Lý trong Phật pháp. 

 Vì thế, xếp [hai điều này] vào đầu[ bài ca tụng])  

(1).  Trong  phẩm  Quang  Minh  Giác  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có 

đoạn:  “Ngã tánh vị tằng hữu, Ngã Sở diệc không tịch, vân hà chư Như 

 Lai,  nhi  đắc  hữu  kỳ  thân?”   (Ngã  tánh  chưa  hề  có,  Ngã  Sở  cũng  rỗng 

lặng,  cớ  sao  các  Như  Lai,  lại  có  được  thân  ấy?).  Ngài  Di  Lặc  lại  bảo 

Thiện Tài:  “Bồ Tát dĩ Bát Nhã Ba La Mật vi mẫu”  (Bồ Tát lấy Bát Nhã 

Ba La Mật làm mẹ). Lục Tổ có bài kệ như sau:  “Bồ Đề bổn vô thụ”  (Bồ 

Đề vốn chẳng phải là cây). Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm có câu:  “Nhân

 ư đại bi, sanh Bồ Đề tâm”  (Do đại bi mà sanh tâm Bồ Đề). 

(2). Pháp Thân, Giải Thoát, Bát Nhã như ba điểm của chữ 

, có

nghĩa là ba đức viên dung.  (

 là chữ Phạn, đọc là Y, biểu thị tam đức 

 viên dung).  Kinh  Hoa  Nghiêm  lấy  Văn  Thù  tượng  trưng  cho  Căn  Bản 

Trí, lấy Phổ Hiền tượng trưng cho Sai Biệt Hạnh, Quán Âm biểu thị tâm 

từ bi, Ngài ở vào địa vị Thất Hồi Hướng. Địa vị Thập Hướng là do từ 

Thập Trụ và Thập Hạnh [mà có], nhưng đã dung hội nguyện lực từ bi, 

hưng khởi trọn khắp những sự lợi ích to lớn. 

(3). Tự giác, giác tha, giác mãn thì gọi là Phật. Phẩm Nhập Pháp 

Giới [của kinh Hoa Nghiêm] có câu:  “Ly tự tha kiến, tri tùng duyên khởi 

 cố”  (Lìa cái thấy Tự và Tha, biết là do duyên khởi mà có). Sách Hợp 

Luận viết:  “Vô biên cõi nước, tự tha chẳng ngăn cách chừng bằng đầu 

 lông” . Kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Minh cực tức Như Lai”  (Sáng suốt đến 

cùng cực chính là Như Lai). Lại nữa, [kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô 

Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni chép]:  “Trong đại hội, Quán Thế Âm Như 

 Lai thọ ký cho ta thánh hiệu Quán Thế Âm” , chỉ rõ nhân quả thành tựu 

lẫn  nhau,  Thể  và  Dụng  soi  tỏ  tột  cùng  lẫn  nhau.  Tâm  Kinh  có  câu: 

 “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa” . 

 1.  Dẫu  là  bậc  đã  đạt  địa  vị  Hiện  Tiền,  còn  phải  tu  hạnh  Tứ 

 Nhiếp dần dần. Chứng địa vị Bất Động, vẫn phải đợi ba lần gia hộ. 

 2.  Há chẳng phải là xuất Triền thì trí chướng dễ sanh, nguyện 

 vào cõi tục bèn gặp phải nạn vua đó ư? 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 239

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 3. Chỉ có bậc Đại Sĩ tầm thanh cứu khổ, mang hiệu Quán Âm, 

 đoạn Hoặc, chứng Chân, được danh Tự Tại. 

 4. Danh là Niêm Sách, thật là lời “hễ được gặp sẽ chẳng luống 

 uổng”. Hiệu nhằm ứng tiếng, mang ý nghĩa “có cảm bèn thông”. 

 5. Vốn thành Phật, hiệu Chánh Pháp Minh, nguyên là thầy của 

 đức Thích Ca. Trọn thành Thiên Quang Nhãn độ sanh, lại phù tá A 

 Di Đà Phật. (Do đây, nêu ra hai danh hiệu Bi và Trí, thừa dịp, nêu ra các danh 

 hiệu khác ngõ hầu thế tục biết được Bổn địa xa xưa của Ngài). 

 6. Nguyện sâu vô lượng, cùng Tỳ Lô đáng gọi trượng phu. Đức 

 nêu mảy lông, dẫu Phổ Hiền chẳng rành ngằn mé! 

 7.  Vì  thế,  sát-na  xưng  niệm,  giống  xưng  danh  trăm  ngàn  ức 

 triệu Như Lai. Ngẫu nhiên thọ trì, hơn niệm hiệu sáu mươi hai hằng 

 sa Bồ Tát. 

 8.  Tin  tưởng  danh  hiệu  tôn  quý,  khó  thể  được  nghe.  Phạm, 

 Thích, trời, người đều nên sanh lòng kính ngưỡng (Đây là theo kinh Đại 

 Bi, từ hàng Bồ Tát cho đến trời người đều phải nên sanh lòng cung kính [Quán Thế 

 Âm Bồ Tát], dẫn khởi duyên sâu nặng với cõi Sa Bà). 

(1).  Theo  Hoa  Nghiêm,  Lục  Địa  có  tên  là  Hiện  Tiền  Địa.  Theo 

Hợp Luận:  “Trước khi chứng Lục Địa, đối với Tứ Nhiếp chưa được tự 

 tại” . Bát Địa có tên là Bất Động Địa, kinh văn có nói đến ba lần gia hộ, 

bảy lần khuyên lơn. Ba lần gia hộ là: 

- Chư Phật hiện thân. 

- Ban cho trí huệ. 

- Tán thán, xoa đầu. 

Kinh còn chép:  “Nhược chư Phật bất dữ thử chư Bồ Tát khởi trí 

 môn giả, bỉ tức nhập cứu cánh Niết Bàn, khí xả nhất thiết lợi chúng sanh 

 nghiệp”  (Nếu chư Phật chẳng dấy khởi trí môn cho các vị Bồ Tát ấy, họ 

liền nhập  rốt  ráo  Niết  Bàn, buông bỏ  hết thảy  sự nghiệp lợi lạc  chúng 

sanh). 

(2). Trí Chướng là nói về Tịnh Chướng. Lục Địa Bồ Tát có hai thứ 

nhiễm nghiệp và tịnh nghiệp chưa mất, vì thế còn bị phiền não trói buộc 

chưa  được  tự  tại.  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  nói  tới  mười  nguyện 

vương. Phẩm Thập Định có chép:  “Chư Bồ Tát ư Phổ Hiền sở, tâm sanh 

 tôn trọng, khát ngưỡng dục kiến, tất ư chúng hội, châu biến quán sát, nhi 

 cánh bất đổ, diệc bất kiến kỳ sở tọa chi tòa”  (Chư Bồ Tát sanh tâm tôn 

trọng Phổ Hiền Bồ Tát, khát ngưỡng muốn được thấy, nên đều quán sát 

trọn khắp chúng hội nhưng trọn chẳng thấy Ngài, cũng chẳng thấy tòa 

của Ngài đang ngồi). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 240

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(3). Sách Hoa Nghiêm Hợp Luận viết:  “Quan Thế Âm, tiếng Phạn 

 là  Quang  Thế  Âm,  dùng  ánh  sáng  từ  bi  chiếu  thế  gian,  nghe  khổ  liền 

 cứu. Quán Tự Tại có nghĩa là quán chiếu rõ ràng, thành tựu xuất thế Bát 

 Nhã” . 

(4). Đại Bi Chú Kinh:  “Quán Thế Âm còn có tên là Niêm Sách” . 

Niêm Sách (拈索)  chính  là  sợi  dây  quyến  sách  (羂索:  dây  trói),  thợ  săn 

dùng dây này để bắt thú, thú không thoát được. [Danh hiệu Niêm Sách] 

nhằm tỷ dụ nghe danh hiệu và thấy thân tướng của Đại Sĩ thì tâm niệm 

chẳng  luống  uổng.  Vãng  Sanh  Luận  có  câu:   “Quán  Phật  bổn  nguyện 

 lực, ngộ vô không quá giả”  (Quán sức bổn nguyện của Phật thì sẽ là gặp 

gỡ không luống uổng). Thiên Địa Bổn Khởi Kinh:  “Ứng Thanh Bồ Tát 

 chính là Quán Thế Âm” . Phần Hệ Từ Truyện trong Châu Dịch có câu: 

 “Cảm  chi  toại  thông  thiên  hạ  chi  cố”   (Hễ  cảm  liền  thông  khắp  nhân 

gian). 

(5). Đại Bi Chú Kinh:  “Thử Bồ Tát bất khả tư nghị oai thần chi 

 lực,  quá  khứ  vô  lượng  kiếp  trung,  dĩ  tác  Phật  cánh,  hiệu  Chánh  Pháp 

 Minh  Như  Lai”   (Sức  oai  thần  của  vị  Bồ  Tát  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

trong  vô  lượng  kiếp  đời  quá  khứ,  Ngài  đã  thành  Phật,  hiệu  là  Chánh 

Pháp  Minh  Như  Lai).  Lại  nữa,  Quán  Âm  Tam  Muội  Kinh  chép:   “Thị 

 Quán Thế Âm, tại ngã tiền thành Phật, danh Chánh Pháp Minh Như Lai, 

 ngô vi đệ tử dã”  (Vị Quán Thế Âm Bồ Tát này đã thành Phật trước ta, 

hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai, ta là đệ tử). Đại Bi Chú Kinh:  “Quán

 Thế Âm, diệc danh Thiên Quang Nhãn”  (Quán Thế Âm cũng có tên là 

Thiên Quang Nhãn). 

(6).  Đại  Giáo  Vương  Kinh:   “Ngũ  trượng  phu  đồng  Mạn  Thù 

 nguyện, tức kim ngũ Phật, nhất Tỳ Lô Giá Na Phật, nhị A Súc Phật, tam 

 Bảo Sanh Phật, tứ Quán Tự Tại Vương Phật, ngũ Bất Không Thành Tựu 

 Phật”  (Năm vị trượng phu có cùng nguyện với ngài Văn Thù, nay chính 

là năm vị Phật, một là Tỳ Lô Giá Na Phật, hai là A Súc Phật, ba là Bảo 

Sanh Phật, bốn là Quán Tự Tại Vương Phật, năm là Bất Không Thành 

Tựu Phật). Trong kinh Trang Nghiêm Bảo Vương, đức Phật nói:  “Quán

 Tự Tại Bồ Tát, lịch kiếp cứu khổ, cập trụ chủng chủng tam-muội, thân 

 chư mao khổng hy hữu công đức, Phổ Hiền Bồ Tát hành thập nhị niên, 

 bất  đắc  biên  tế”   (Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  trải  nhiều  kiếp  cứu  khổ  và  trụ 

trong các thứ tam-muội, các lỗ chân lông trên thân đều có công đức hy 

hữu, Phổ Hiền Bồ Tát đi [trong một lỗ chân lông] suốt mười hai năm mà 

chẳng biết được ngằn mé). 

(7). Thập Nhất Diện Chú Kinh:  “Nhược hữu xưng niệm bách thiên  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 241

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 câu-chi na-dữu-đa chư Phật danh hiệu, phục hữu tạm thời ư ngã danh 

 hiệu, chí tâm xưng niệm. Bỉ nhị công đức, bình đẳng bình đẳng”  (Nếu có 

kẻ nào xưng niệm danh hiệu của trăm ngàn câu-chi na-dữu-đa chư Phật, 

lại có kẻ tạm thời chí tâm xưng niệm danh hiệu ta thì hai công đức ấy 

đều bình đẳng). Pháp Hoa Kinh:  “Nhược hữu nhân thọ trì lục thập nhị 

 ức Hằng hà sa Bồ Tát danh tự, phục tận hình cúng dường; nhược phục 

 hữu nhân, thọ trì Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, nãi chí nhất thời lễ 

 bái cúng dường, thị nhị nhân phước, chánh đẳng vô dị”  (Nếu có người 

thọ trì danh hiệu của sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát và lại suốt đời 

cúng dường; rồi lại có người thọ trì danh hiệu của Quán Thế Âm Bồ Tát, 

cho  đến  lễ  bái,  cúng  dường  trong  một  lúc  thì  phước  của  hai  người  ấy 

giống hệt như nhau không sai khác). 

(8). Thập Nhất Diện Chú Kinh:  “Ngã do thử chú, danh hiệu tôn 

 quý, nan khả đắc văn”  (Do chú này mà danh hiệu của ta tôn quý, khó thể 

được  nghe).  Đại  Bi  Chú  Kinh:   “Chánh  Pháp  Minh  Như  Lai  đại  bi 

 nguyện  lực hiện  tác Bồ  Tát.  Nhữ đẳng chư  Bồ Tát,  Phạm,  Thích, long 

 thần, giai ưng cung kính, nhất thiết nhân thiên, thường tu cúng dường” 

(Chánh Pháp Minh Như Lai do đại bi nguyện lực thị hiện làm bậc Bồ 

Tát. Hàng Bồ Tát các ông, Phạm Vương, Đế Thích, long thần đều nên 

cung kính. Hết thảy người trời hãy thường nên cúng dường). 

 1. Chỉ vì: Hoa Tạng vô tận, riêng Sa Bà khổ nhóm cực nhiều. 

 Cực Lạc dễ sanh, lòng Bồ Tát từ bi xót thương sâu nhất. 

 2. Vì thế, hiện thân trong các cõi nhiều tợ vi trần, nhưng cõi này 

 tôn Ngài là Thí Vô Úy. [Tuy ở địa vị] Bổ Xứ chốn Liên Bang, vẫn tới 

 cõi này nhiếp người niệm Phật. 

 3. Làm tròng mắt cho thế gian, thái dương thêm rạng rỡ. Trên 

 biển lắm thánh hiền, ngự trên đóa bạch hoa. 

 4. Bởi lẽ, chúng sanh nghiệp nặng, tình ân cần như thương con 

 một. 

(1).  Kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  rõ  Hoa  Tạng  thế  giới  chủng,  trên 

dưới gồm tất cả hai mươi tầng. Trong tầng thấp nhất có một cõi Phật sát 

vi trần số thế giới vây quanh. Cứ lên mỗi một tầng trên, lại tăng thêm 

một sát trần77 thế giới. Đến tầng cao nhất có hai mươi Phật sát vi trần số 

thế giới vây quanh. Thế giới Sa Bà nằm ở trung tâm tầng mười ba. Sa Bà 

77 Sát trần: Số lượng vi trần trong một sát-độ (ksetra: Một cõi Phật). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 242

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(Sahā),  cõi này  dịch là  Kham  Nhẫn,  có  nghĩa  là  chúng  sanh  có  những 

phiền não như tham, sân, si v.v... có thể chịu đựng khổ quả sanh tử. Lại 

còn dịch là Tạp Hội, có nghĩa là tam ác, năm đường, các nẻo xen tạp tụ 

hội. 

(2). Pháp Hoa Kinh:  “Thập phương chư quốc độ, vô sát bất hiện 

 thân”  (Các cõi nước mười phương, không cõi nào chẳng hiện thân) và: 

 “Quán Thế Âm Bồ Tát ư bố úy cấp nạn chi trung, năng thí vô úy. Thị cố, 

 thử Sa Bà thế giới giai hiệu chi vi Thí Vô Úy giả”  (Trong khi sợ hãi, tai 

nạn cấp bách, Quán Thế Âm Bồ Tát có thể ban cho sự không sợ hãi. Vì 

thế, thế giới Sa Bà đều gọi Ngài là bậc Thí Vô Úy). 

Vô Lượng Thọ Kinh:  “Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, hiện cư thử 

 giới, tác đại nhiêu ích, nhiếp niệm Phật nhân, sanh bỉ Phật quốc” (Quán

Thế Âm, Đại Thế Chí hiện đang trụ trong thế giới này tạo sự lợi ích lớn, 

nhiếp thọ người niệm Phật sanh về cõi Phật kia). 

(3). Thiên Địa Bổn Khởi Kinh:  “Kiếp sơ thời, thiên hạ vô quang, 

 Di Đà Phật kích kiền chùy tập chúng, vị: ‘Quá thử bát thập Hằng hà sa 

 độ, hữu Nhẫn độ, thất vu quang minh, thùy kiến công đức?’ Ứng Thanh 

 Bồ  Tát,  dữ  Cát  Tường  Bồ  Tát,  cộng  nghị  vi  thế  tác  nhãn  mục.  Ứng 

 Thanh tác nhật, Cát Tường tác nguyệt” (Thuở kiếp sơ, thế gian không 

có ánh sáng. Phật Di Đà gõ kiền chùy78 nhóm chúng, bảo: ‘Qua khỏi đây 

tám mươi Hằng hà sa cõi, có cõi Kham Nhẫn, bị mất ánh sáng, ai sẽ lập 

công đức?’ Ứng Thanh Bồ Tát và Cát Tường Bồ Tát cùng nhau bàn bạc 

làm con mắt cho cõi đời. Ứng Thanh làm mặt trời, Cát Tường làm mặt 

trăng). 

Bài kệ tụng của cư sĩ Bệ Sắt Chi La [giới thiệu trụ xứ của Quán 

Âm Bồ Tát] trong [phẩm Nhập Pháp Giới của] kinh Hoa Nghiêm có câu: 

 “Hải  thượng  hữu  sơn  đa  thánh  hiền”   (Trên  biển  có  núi,  trong  ấy  có 

nhiều thánh hiền). Bổ Đát Lạc Ca (Potalaka), cõi này dịch là Tiểu Bạch 

Hoa vì trong núi có nhiều loại ấy. Còn dịch là Hải Đảo vì nó ở giữa biển 

cả, chính là chỗ ứng hóa của Quán Thế Âm Bồ Tát, tức là Phổ Đà Sơn 

hiện nay. 

(4). Chiêm Sát Nghiệp Báo Kinh:  “Tuy phục phổ du nhất thiết sát 

 độ, thường khởi công nghiệp, nhi ư ngũ trược ác thế, hóa ích thiên đa” 

(Tuy vẫn dạo khắp hết thảy cõi nước, thường tạo sự nghiệp công đức, 

nhưng đối với đời ác ngũ trược lại riêng chú trọng giáo hóa, tạo nhiều lợi 

78 Kiền chùy (Ghanta): Chỉ chung những pháp khí dùng trong nhà Phật làm hiệu lệnh 

như chuông, trống, khánh, mõ v.v... Ý nghĩa nguyên thủy của chữ này chỉ có nghĩa là 

chuông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 243

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ích).  Phẩm  Thập  Hồi  Hướng  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:   “Bồ  Tát  đẳng 

 quán nhất  thiết  chúng sanh,  do như nhất  tử” (Hàng  Bồ  Tát  bình đẳng 

xem hết thảy chúng sanh ví như con một). 

 1. Thường xả thân và vật quý báu, vua, quan cung kính, phụng 

 sự, hương hoa cúi lạy, phụ nữ, trẻ thơ quy y. 

 2. Được tôn thờ tột bậc, năm trăm thân có dư, ghi chép sự cảm 

 ứng, ngàn vạn lời chẳng trọn. 

 3.  Nhưng  văn  nhân  biên  chép,  thiện  thư  đã  nhiều,  dã  sử  lưu 

 truyền, ngoa ngôn cũng lắm. 

 4.  Hoặc  nói  là  công  chúa  xả  thân,  hoặc  bảo  là  thần  tiên  nuốt 

 gió. 

 5. Hoặc nghi là bầy tôi Đế Thích, hoặc lầm tưởng hình tượng 

 Diện Nhiên. Tuy truyền thuật chẳng thiếu ý tôn sùng, nhưng danh vị 

 quả thật đã bị vu báng. Bèn dựa theo Khế Kinh, trình bày Bổn Tích 

 đại lược, ngõ hầu hàng thiện tín cùng được kết pháp duyên (Đây là vì 

 Ngài có duyên sâu nặng nên đến nỗi có lắm điều ngoa truyền, nên tôi đặc biệt dựa 

 vào Khế Kinh để soạn tụng văn, ngõ hầu người đọc sanh lòng chánh tín). 

(1). Lăng Nghiêm Kinh:  “Sở du thế giới, giai linh chúng sanh xả 

 thân  trân  bảo,  cầu  ngã  ai  mẫn” (Trong  những  thế  giới  ta  đi  đến  đều 

khiến cho chúng sanh xả thân và vật quý báu, cầu ta xót thương). 

(2).  Văn  bia  Phó  Đại  Sĩ  có  câu:   “Quán  Âm  có  năm  trăm  thân 

 trong cõi Diêm Phù Đề, thị hiện giống như phàm phu để giáo hóa chúng 

 sanh” , xem trong kinh Đình Thủy. 

(3). Tục truyền Đại Sĩ là con gái thứ ba của Diệu Trang Vương, 

tên là Diệu Thiện, xả tay và  mắt để chữa bệnh ngặt cho cha, bèn hiện 

hình tượng ngàn mắt ngàn tay. Sách Biên Niên Thông Luận bảo đó lời 

của thiên thần nói với Nam Sơn Đạo Tuyên luật sư. Lại nữa, sách Nhữ 

Châu Chí chép con gái thứ ba của Sở Trang Vương tên là Diệu Thiện. 

Vua bị bệnh ngặt, thầy lang nói: “Ắt phải có được tay và mắt của người 

thân  thì  mới  lành  bệnh  được!”  Công  chúa  bèn  cắt  tay  và  mắt  cứu  cha 

lành bệnh. Công chúa cũng tọa hóa (ngồi qua đời). Thầy lang nói: “Đấy 

là bậc Bồ Tát đại bi”, nói xong, không thấy đâu nữa. Trang Vương liền 

phong tặng công chúa là Đại Bi Bồ Tát, dựng chùa ở Hương Sơn, đắp 

tượng  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn.  Hoặc  nói:  Trang  Vương  hạ  lệnh  đắp 

tượng   “toàn  thủ  toàn  nhãn”   (có  đủ  mắt  và  tay),  bầy  tôi  tưởng  lầm  là 

 “thiên thủ thiên nhãn” . Xét ra, lời thiên thần chắc là nói về chuyện kiếp 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 244

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trước,  nhưng  Cảm  Thông  Lục  không  chép.  Còn  như  thuyết  của  Nhữ 

Châu Chí là ngoa truyền, sai lầm, không còn nghi ngờ chi nữa! 

Sách Kỷ Sử Thông Giám chép thời Châu Tuyên Vương, Trường 

Tang Công nói:  “Lão Quân bảo: - Ta đến Nam Hải, nghe nói đến động 

 Triều Âm ở Lạc Ca Nham có một vị nữ chân79 tên là Từ Hàng Đại Sĩ, 

 Ngài dạy ta cách uống nước cam lộ” . Sách còn chép Tiện Môn Tử nói: 

 “Tần  Thủy  Hoàng  đi  lên  phương  Bắc,  tôi  vào  Nam  Hải,  đến  thăm  Từ 

 Hàng Đại Sĩ, Ngài lấy ra cây xương bồ80 chín đốt, dạy tôi gieo trồng” . 

Sách Thần Tiên Giám lại chép:  “An Kỳ Sinh81 gặp Đại Sĩ, xin bài thuốc 

 cam lộ, Đại Sĩ tặng cho” . Đây chính là đạo luyện Kim Đan mượn danh 

Phật pháp để tăng thanh thế, giá trị, nhằm lừa bịp người đời, quyết chẳng 

đáng tin. Lại còn có cuốn Tâm Kinh Chân Giải của Tỉnh Mộng đạo nhân 

biến lời Phật thành lời ma, càng biến thành đại vọng ngữ, đọa trong ngục 

Vô Gián. Hãy gấp nên đốt sạch để tiêu trừ tội khiên ấy. 

(4).  Sách  Nam  Hải  Nhất  Chước  chép  trong  đàn  cầu  mưa  ở  phủ 

Bảo Ninh, tỉnh Tứ Xuyên, thần tiên hiển hóa giáng cơ bút có những câu 

như   “Nam  Hải  Quán  Âm  quỳ  mọp  ở  kim  khuyết82  van  nài  Ngọc  Đế” . 

Đúng là coi Bồ Tát như bầy tôi của Ngọc Đế, chẳng biết Ngọc Đế như 

thế tục tôn xưng chính là Đế Thích trong kinh Phật, tức Đao Lợi thiên 

vương. Trong Dục Giới, ở trên [tầng trời Đao Lợi] còn bốn tầng trời nữa, 

Sắc Giới có mười tám tầng trời, Vô Sắc Giới có bốn tầng trời, đều thuộc 

về [những cõi còn] luân hồi trong tam giới. Xét đến địa vị của Bồ Tát thì  

79 Nữ chân là nói gọn của Nữ Chân Nhân, chỉ tiên nữ, thánh nữ hay thánh mẫu trong 

Đạo Giáo. 

80 Xương bồ (Sweet Flag, có tên khoa học là Acorus Calamus) là một loài cỏ mọc 

trong nước, lá hẹp và dài, có mùi thơm, thường nở hoa màu vàng vào giữa Hạ. Do có 

mùi thơm dễ chịu, nó thường được dùng làm hương liệu và chữa nhiều bệnh tật. Đạo 

giáo gán cho Xương Bồ rất nhiều công năng nên trong tết Đoan Ngọ người ta vẫn hái 

Xương Bồ và lá Ngải đem ngâm rượu uống nhằm trừ độc khí. Xương Bồ có chứa 

chất gây nghiện và tạo ảo giác nếu dùng với liều cao; có lẽ vì thế Đạo Giáo mới gán 

cho nó nhiều tác dụng thần kỳ. 

81 Theo truyền thuyết của Đạo Giáo, An Kỳ Sinh tên thật là An Kỳ, người xứ Lang 

Nha, sống vào thời Tần - Hán tại Đông Hải. Họ cho rằng Đạo giáo được sáng lập bởi 

Lão Tử và Hoàng Đế, truyền cho Hà Thượng Trượng Nhân, An Kỳ Sinh là học trò 

của Hà Thượng. An Kỳ Sinh dạy cho Mao Hấp, Mao Hấp dạy cho Nhạc Hà v.v... 

Người ta tin An Kỳ Sinh tu tiên ở nhiều nơi. Thậm chí núi Yên Tử ở Đông Triều, 

Việt Nam, cũng được coi là nơi An Kỳ Sinh từng tu tiên. 

82  Thông  thường,  Kim  Khuyết  có  nghĩa  là  cung  điện  nơi  vua  ở,  nhưng  theo  Đạo 

Giáo, Kim Khuyết là một trong hai cung điện của Ngọc Hoàng Thượng Đế trên tầng 

trời Đại La. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 245

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

toán, số, thí dụ đều chẳng thể tính xuể, làm sao Ngọc Đế dám nhận sự lễ 

kính của Quán Âm là bậc thành Phật đạo đã lâu, thị hiện ở địa vị Bồ Tát? 

Cần biết rằng: Bài văn ấy chính là do linh quỷ giả mạo. 

Thế  tục  làm  đàn  chay,  thường  tạo  hình  tượng  Diện  Nhiên  Đại  Sĩ, 

điều này vốn phát xuất từ Cứu Bạt Diệm Khẩu Ngạ Quỷ Đà La Ni Kinh, 

nên chẳng phải là sai ngoa! Chỉ có điều hễ tạo tượng Ngài thì ắt là tai 

bên phải đeo vòng, chân phải còn mặc quần của nữ nhân, họ bảo là Đại 

Sĩ biến hóa mấy chục lần, nhưng không thể biến đổi được điều ấy83, quê

kệch đáng nực cười! 

 II. Phần tụng văn chánh thức  



Chia làm hai đoạn:  



1.  Ca  tụng  Bổn  Tích  trong  kiếp  xưa  nhằm  nêu  rõ  đạo  lớn,  đức 

rộng. 



2.  Ca  tụng  sự  cảm  ứng  trong  phương  này,  nhằm  chỉ  rõ  bi  sâu, 

nguyện nặng. 

 2.1.  Ca  tụng  Bổn  Tích  trong  những  kiếp  xưa  nhằm  nêu  rõ  đạo  lớn, 

 đức rộng  

Trong phần này lại chia làm hai đoạn lớn:  

1. Tu chứng  

2. Ứng hóa. 

 2.1.1 Tu Chứng  

Trong phần Tu Chứng lại chia thành hai đoạn:  

1.  Phát  tâm:  Ca  tụng  nhân  duyên  xưa  kia  được  thuật  trong  kinh 

[Quán Thế Âm Bồ Tát] Thọ Ký. 

2.  Chứng  thánh:  Ca  tụng  chương  [Nhĩ  Căn]  Viên  Thông  trong 

kinh Lăng Nghiêm. 

Trong phần Ứng Hóa lại chia thành hai đoạn:  

83 Đây là sự đồn đại sai lầm trong dân gian Trung Hoa. Do họ thấy Bồ Tát thường có 

hình  tượng  người  nữ,  nên  cứ  nghĩ  Bồ  Tát  là  nữ  nhân.  Khi  Bồ  Tát  hiện  thân  Diện 

Nhiên thì dù có biến hiện tướng hung dữ, vẫn không giấu được thân phận nữ nhân 

nên tai phải mới đeo vòng, chân phải còn mặc quần của phụ nữ! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 246

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

1. Sự ứng hóa trước thời Phật Thích Ca: Ca tụng sự phát tâm, thọ 

ký được nói trong kinh Bi Hoa. 

2. Sự ứng hóa phù tá Phật Thích Ca. Trong phần này chia làm sáu 

tiểu đoạn:  

a.  Dạy  về  Bi:  Ca  tụng  chương  trần  thuật  lần  tham  học  thứ  hai 

mươi bảy của Thiện Tài trong kinh Hoa Nghiêm. 

b. Dạy về Trí: Ca tụng Tâm Kinh. 

c. Thần chú: Ca tụng Thập Nhất Diện Chú Kinh, Tiêu Phục Độc 

Hại Chú Kinh, Bất Không Quyến Sách Kinh, Đại Bi Chú Kinh và các bộ 

kinh nói về thần chú khác. 

d. Thọ ký: Ca tụng Thọ Ký Kinh. 

e. Quán tưởng: Ca tụng phép quán về hoa tòa và quán thân tướng 

của Đại Sĩ trong Quán Kinh. 

f. Lễ kính, trì danh: Ca tụng phẩm Phổ Môn của kinh Pháp Hoa, 

mười bốn món Vô Úy được nói trong chương [Nhĩ Căn] Viên Thông của 

kinh Lăng Nghiêm và đoạn văn nói về sự tiếp dẫn trong Quán Kinh. 

 1. Phàm người học đạo, muốn cầu thành Phật, trước hết phải 

 chú trọng phát tâm. 

 2. Chẳng tu nhân rộng lớn, há đắc quả chân thường? 

 3. Bồ Đề vừa phát, chẳng có ngằn mé, phước đức vô lượng. 

 4.  Vì  thế,  Hoa  Tạng  đại  chúng  nhiều  phen  than  khó  thể  phát 

 tâm, lại nói vãng sanh Tịnh Độ dễ dàng. 

 5. Muốn tìm biết sự phát tâm của Đại Sĩ, phải xét trong kiếp xưa 

 từ thời Không Vương Phật (Từ đây trở đi là phần nhân duyên xưa kia được nói 

 trong kinh Thọ Ký, nói về chuyện Đại Sĩ mới phát Bồ Đề tâm, gồm có hai đoạn). 



(1). Lục Tổ Đàn Kinh:  “Ngũ Tổ hỏi: Ngươi cầu vật gì? Thưa: Chỉ 

 cầu làm Phật” . Phẩm Phát Tâm Công Đức của kinh Hoa Nghiêm chép: 

 “Dục tri nhất thiết chư Phật pháp, nghi ưng tốc phát Bồ Đề tâm. Thử 

 tâm công đức trung tối thắng, tất đắc Như Lai vô ngại trí”  (Muốn biết 

pháp của hết thảy chư Phật, hãy nên mau phát Bồ Đề tâm. Tâm này có 

công đức thù thắng nhất trong các công đức, ắt sẽ đắc Vô Ngại Trí của 

Như Lai). 

(2).  Phẩm  Phát  Tâm  Công  Đức  [của  kinh  Hoa  Nghiêm]  chép: 

 “Phát tâm vô ngại, vô tế hạn, dục cầu kỳ lượng bất khả đắc” (Phát tâm

vô ngại, không ngằn mé; muốn biết đến hạn lượng của nó sẽ không thể 

được). Lại chép:  “Dĩ chư tam thế nhân trung tôn, giai tùng phát tâm nhi 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 247

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 đắc sanh”  (Những bậc Nhân Trung Tôn84 trong ba đời, đều do phát tâm 

mà thành). 

(3). Trong phẩm Phát Tâm Công Đức, Đế Thích hỏi công đức của 

sự phát tâm là như thế nào, Pháp Huệ Bồ Tát nói:  “Nan thuyết, nan tri, 

 nan tư nghị, nan độ lượng”  (Khó nói, khó biết, khó nghĩ bàn, khó suy 

lường). 

(4). Theo phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, Văn Thù 

bảo  Thiện  Tài:   “Nhược  hữu  chúng sanh, năng phát  Bồ  Đề  tâm,  thị sự 

 thậm  nan”   (Nếu  có chúng  sanh  có thể  phát tâm  Bồ  Đề,  chuyện  ấy  rất 

khó); ngài Đức Vân lại nói:  “Nhữ dĩ năng phát Bồ Đề tâm, phục năng 

 thỉnh vấn chư Bồ Tát hạnh, như thị chi sự, nan trung chi nan”  (Ngươi đã 

có thể phát tâm Bồ Đề, lại có thể thưa hỏi các hạnh Bồ Tát, chuyện như 

vậy là chuyện khó nhất trong những chuyện khó). Trong kinh Vô Lượng 

Thọ, ba bậc vãng sanh đều lấy phát Bồ Đề tâm làm chánh nhân nên nói: 

 “Dị vãng nhi vô nhân”  (Dễ đi nhưng không có ai theo). 

(5). Tố (溯) là đi ngược dòng.  “Không Vương kiếp”  là lời nói tột 

bậc về sự lâu xa, bởi lẽ, sự phát tâm của Đại Sĩ, nếu chẳng phải là Phật 

sẽ chẳng thể biết được! 

 Có một cõi tên là Đức Tụ, Phật hiệu là Kim Quang, có vị vua 

 sáng suốt tên là Oai Đức, nghe pháp ấn của Như Lai, đang ở trong 

 vườn  hoa,  nhập  tam-muội,  thấy  trong  hoa  sen  hóa  sanh  hai  đứa  bé 

 trai, chứng “hết thảy pháp là không”, cắt đứt ba đời, danh không chân 

 thật, nói năng là giả bày, ngẫu nhiên xưng danh là Bảo Ý, cùng nhau 

 lễ Kim Sư Phật làm thầy, hỏi hương hoa cúng dường thì phước đức 

 của ai là nhiều, biết sự trang nghiêm trong trần sát, Bồ Đề tối thắng, 

 hiện sư tử hống trong chúng trời rồng, phát Tứ Hoằng Thệ, than thở 

 Bổn Tế khó biết. Vì mỗi một chúng sanh, trải bao kiếp tu hành, đoạn 

 trừ  Ngũ  Kết,  đoạn  trừ  cái  thân  sanh  trong  nhà  lửa,  vượt  trỗi  Nhị 

 Thừa. Chẳng trụ trong thảo am, nguyện trong vạn ức kiếp tế độ chúng 

 sanh, nhiếp thủ hạnh thanh tịnh, trang nghiêm cõi Phật. Đấy chính là 

 lúc Đại Sĩ sơ phát Bồ Đề tâm, dũng mãnh nhất trong các chúng sanh. 

Trong Quán  Âm  Thế  Chí  Thọ  Ký  Kinh,  đức  Phật  nói:  -  Trong 

chẳng thể nghĩ bàn A-tăng-kỳ kiếp xa xưa, có thế giới tên là Vô Lượng 

Đức Tụ An Lạc Thị Hiện, Phật hiệu là Kim  Quang Sư Tử Du Hý. Có 

84 Nhân Trung Tôn: Đấng tôn quý nhất trong loài người, một mỹ hiệu của Phật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 248

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vua  tên  Oai  Đức,  nghe  Phật  nói  vô  lượng  pháp  ấn,  ở  trong  vườn  hoa, 

nhập tam-muội. Hai bên có hai đóa sen từ dưới đất trồi lên, có hai đồng 

tử hóa sanh trong ấy. Vua hỏi tên họ, bé trai bên phải nói kệ rằng:  

 Hết thảy các pháp không, 

 Cớ sao hỏi danh tự? 

 Pháp quá khứ đã diệt, 

 Pháp tương lai chưa sanh, 

 Pháp hiện tại chẳng trụ, 

 Nhân giả hỏi tên ai? 

Bé trai bên trái nói kệ rằng:  

 Tên nào cũng trống rỗng, 

 Tên nào cũng chẳng được! 

 Muốn cầu tên chân thật, 

 Chưa bao giờ thấy nghe! 

 Nói danh tự, ngôn ngữ, 

 Đều là giả đặt bày. 

 Tôi tên là Bảo Ý, 

 Nó tên là Bảo Thượng. 

Nói kệ xong, cùng vua đến chỗ Phật, đầu mặt lễ dưới chân Phật, 

đồng thanh hỏi Phật:  

-  Cúng  dường  đấng  Vô  Thượng  Lưỡng  Túc  Tôn  như  thế  nào? 

Hoa, hương, các thứ âm nhạc, y phục, thuốc men, ngọa cụ85, cúng dường 

những thứ như thế thì làm sao sẽ là tối thắng? 

Phật dùng kệ đáp lời:  

85  Ngọa  cụ:  Nói  chung,  ngọa  cụ  (tọa  cụ)  là  những  thứ  để  trải  ra  nằm,  kể  cả  mền, 

chiếu, nệm; còn nói riêng thì là tấm Ni-sư-đàn (Nisīdana, tọa cụ) của chư Tăng, là 

một tấm trải để ngồi hay nằm với mục đích tránh các loại côn trùng bò lên cắn chích 

thân thể và giữ cho ba y khỏi bị lấm dơ. Giống như ba y, tọa cụ chỉ dùng hoại sắc, 

tức những màu úa. Tọa cụ thường may như một tấm chăn to, dùng vải cũ viền quanh 

mép, may thành hai ba lớp, hay được chế từ y cũ. Theo luật định, kích thước của tọa 

cụ dài chừng 4 thước tám tấc, rộng ba thước sáu tấc (thước Tàu). Tuy thế, khi đạo 

Phật truyền xuống Nam Ấn, chư Tăng thường dùng tọa cụ vắt vai, như khi đi khất 

thực  hoặc  bố-tát  (tụng  giới),  chư  Tăng  sĩ  Tích  Lan,  Thái  Lan  hiện  nay  vẫn  khoác 

chéo tọa cụ lên vai, rồi dùng đai lưng buộc lại. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 249

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Ví đầy Hằng sa cõi, 

 Trân bảo, vật trang nghiêm, 

 Dâng hiến lên Như Lai, 

 Chẳng bằng đem lòng Từ, 

 Hồi hướng về Bồ Đề, 

 Phước ấy là tối thắng. 

Bé trai lại nói kệ: 

 Chư thiên, long, quỷ thần, 

 Nghe ta sư tử hống, 

 Nay đối trước Như Lai, 

 Phát hoằng thệ Bồ Đề, 

 Sanh tử vô lượng kiếp, 

 Bổn Tế86 khó thể biết, 

 Vì mỗi một chúng sanh, 

 Trải kiếp số hành đạo, 

 Ta từ nay trở đi, 

 Nếu khởi tâm tham dục, 

 Sân, si, keo, ganh... thảy, 

 Là lừa dối Thế Tôn, 

 Chẳng khởi tâm Thanh Văn, 

 Cũng chẳng cầu Duyên Giác, 

 Sẽ trong vạn ức kiếp, 

 Đại bi độ chúng sanh, 

 Như cõi Phật ngày nay, 

 Thanh tịnh diệu trang nghiêm, 

 Khiến khi ta đắc đạo, 

 Vượt trỗi ức trăm ngàn. 

86 Bổn Tế có thể hiểu theo nhiều nghĩa:  

1. Lý Thể tuyệt đối bình đẳng, tức là tên gọi khác của Niết Bàn. Hiểu theo nghĩa này 

thì Bổn Tế còn gọi là Chân Tế, Chân Thật Tế, Chân Như hay Thật Tế. Viên Giác 

Kinh giảng:  “Bình đẳng bổn tế, viên mãn mười phương”. 

2. Đồng nghĩa với Tiền Tế, tức trạng thái sẵn có trong quá khứ. Nghĩa này không thể 

áp dụng cho ngữ cảnh trong đoạn văn này được. 

3. Bổn Tế: Căn nguyên, căn bản của chân lý, vạn vật. Trung Quán Luận Sớ, quyển 

sáu:  “Bổn Tế là chỗ khởi nguồn của Nhân và Pháp”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 250

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hai đứa bé trai ấy chính là Quán Âm và Thế Chí, đối trước đức 

Phật ấy phát tâm Bồ Đề lần đầu. 

Lại nói:  

- Vị Đại Sĩ này trước đó đã cúng dường Phật, gieo các thiện căn 

chẳng thể tính kể. Tuy chưa phát tâm, nhưng đã trang nghiêm chẳng thể 

nghĩ bàn, dũng mãnh nhất trong các chúng sanh. 

Ngài Thi Hộ đời Tống lại dịch như sau:  “Hai đồng tử, một tên là 

 Bảo Nghiêm, chính là Quán Tự Tại hiện thời. Một tên là Bảo Thượng, là 

 Đại Thế Chí hiện thời” . 



Tứ Hoằng Thệ chính là  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền 

 não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô lượng thệ nguyện học, Phật 

 đạo vô thượng thệ nguyện thành” . 



Ngũ Kết tức là tham, sân, mạn, keo, ganh ghét.  “Hỏa trạch” (nhà

lửa)  tỷ  dụ  nỗi  khổ  luân  hồi  trong  tam  giới.  Theo  Hoa  Nghiêm  Kinh: 

 “Thất Địa Bồ Tát, đại bi lực cố, siêu quá Nhị Thừa địa”  (Thất Địa Bồ 

Tát do sức đại bi nên vượt trỗi địa vị Nhị Thừa). Hàng Nhị Thừa được 

gọi là  “ở trong thảo am” . Vô Lượng Thọ Kinh có nói tới hạnh tư duy 

nhiếp thủ trang nghiêm cõi Phật thanh tịnh. 

 1. Nhưng chúng sanh vốn sẵn thành Phật, không gì chẳng phải 

 là  ước  theo  Lý  để  nói.  Bồ  Tát  phát  tâm  độ  người,  há  có  phải  trọn 

 chẳng mệt nhọc mà đạt được ư? 

  

 2. Tuy sẵn đủ tánh đức, không có tu đức sẽ chẳng hiện bày trọn 

 vẹn. Tự giác đã viên, nhưng phải giác tha thì hai thứ giác ấy mới viên 

 mãn. 

  

 3. Chỉ là: Trở về nguồn thì chẳng hai, môn phương tiện là như 

 thế nào? Thánh tánh đều thông, đâu là nẻo Niết Bàn ? (Từ đây trở xuống 

 là phần ca tụng chương Quán Thế Âm Bồ Tát Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, 

 gồm có tám đoạn)  

(1). Viên Giác Kinh:  “Thủy  tri  chúng  sanh  bổn  lai  thành  Phật” 

(Mới biết chúng sanh vốn đã thành Phật). Lời Sớ giảng rằng:  “Bổn chính 

 là  bổn  giác,  tức  là  Lý  Tức  Phật  của  tông  Thiên  Thai” .  Lăng  Nghiêm 

Kinh:  “Tự vị đắc độ, tiên độ nhân giả, Bồ Tát phát tâm”  (Chưa độ được 

mình mà đã độ người khác trước, đấy chính là sự phát tâm của hàng Bồ 

Tát). 



(2). Khởi Tín Luận:  “Bản thể của pháp Chân Như tuy sáng sạch, 

 đầy đủ công đức, nhưng bị vô biên khách trần làm nhơ. Giả sử có người, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 251

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 siêng  năng  ức  niệm,  nhưng  chẳng  làm  các  phương  tiện,  chẳng  tu  các 

 hạnh, mà muốn được thanh tịnh thì trọn chẳng thể nào có lẽ ấy!”  Lăng 

Nghiêm Kinh:  “Tự  giác  dĩ  viên,  năng  giác  tha  giả,  Như  Lai  ứng  thế” 

(Tự giác đã viên mãn, lại còn có thể giác ngộ người khác thì là bậc Như 

Lai xuất hiện trong cõi đời). 



(3).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Quy  nguyên  tánh  vô  nhị,  phương  tiện 

 hữu đa môn. Thánh tánh vô bất thông, thuận nghịch giai phương tiện” 

(Trở  về  nguồn  thì  tánh  chẳng  hai,  nhưng  phương  tiện  có  nhiều  cửa. 

Thánh tánh không gì chẳng thông, nhưng thuận tánh hay nghịch tánh đều 

là phương tiện). Lại chép:  “Thử thị vi trần Phật, nhất lộ Niết Bàn môn” 

(Đây là đường lối Niết Bàn duy nhất của vi trần chư Phật). 

 1. Do vậy, Đại Sĩ biết: Tâm sanh diệt chẳng xứng dùng làm tâm 

 tu nhân, cho nên luyện tập trừ khử ý thức. Trí vô phân biệt mới hợp 

 với bổn địa giác, cho nên viên chiếu môn Nhĩ Căn viên thông. 

  

 2.  Ấy là vì: Mười phương gióng trống, phô  rõ  tánh  Nghe  viên 

 dung. Ba lượt gõ chuông, chứng minh pháp vị thường trụ. 

  

 3. Dẫu trong mộng điên đảo, ngẫu nhiên lầm mê tiếng chày giã, 

 quyết  định  biết  giác  quán  vượt  ngoài  suy  nghĩ,  cố  nhiên  thân  tâm 

 chẳng thể sánh kịp được (Ca tụng Đại Sĩ thoạt đầu chọn Nhĩ Căn [để tu Viên 

 Thông], chứng ba thứ chân thật là “viên, thông, thường”)  



(1).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Nhữ  đẳng  nhược  dục  tu  Bồ  Tát  thừa, 

 nhập Phật tri kiến, ưng đương thẩm quán Nhân Địa phát tâm, dữ Quả 

 Địa giác, vi đồng, vi dị. Nhược ư nhân địa, dĩ sanh diệt tâm vi bổn tu 

 nhân, nhi cầu Phật thừa bất sanh, bất diệt, vô hữu thị xứ!”  (Các ông nếu 

muốn tu Bồ Tát thừa để nhập tri kiến Phật, hãy nên xét kỹ sự phát tâm 

trong lúc tu nhân là giống hay khác với sự giác ngộ khi chứng quả. Nếu 

trong lúc tu nhân mà dùng cái tâm sanh diệt làm gốc để tu nhân hòng cầu 

Phật thừa chẳng sanh chẳng diệt thì chẳng thể nào có lẽ ấy được!). Sách 

Lăng Nghiêm Kinh Chánh Mạch Sớ giảng:  “Ý nghĩa trọng yếu của kinh 

 này là quyết định chẳng dùng cái tâm ý thức, bởi nó là oán gia của Đại 

 Định, quyết định dùng tánh của Căn để tu, bởi tánh của Căn chính là 

 chân tâm, nó chính là Định sẵn có trong tự tánh vậy” . Tâm sanh diệt là 

ý thức. Vô phân biệt trí là tánh của Căn. Kinh còn chép:  “Ngã tùng nhĩ 

 môn viên chiếu tam muội”  (Ta từ môn Nhĩ Căn Viên Thông mà chiếu 

trọn vẹn tam-muội). 

(2). Kinh chép:  “Thí như nhân tịnh cư, thập phương câu kích cổ, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 252

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 thập  xứ  nhất  thời  văn,  thử  tắc  Viên  chân  thật.  Cách  viên  thính  âm 

 hưởng, hà nhĩ câu khả văn, ngũ căn sở bất tề, thị tắc Thông chân thật” 

(Ví như người đang ở nơi yên lặng, mười phương đều đánh trống, đều 

cùng một lúc nghe được tiếng trống cả mười nơi. Đấy là Viên chân thật. 

Cách vách vẫn nghe được tiếng vọng, xa hay gần đều nghe được. Năm 

căn kia so với [nhĩ căn] đều không bằng được! Như vậy, [Nhĩ Căn viên 

thông] mới là Thông chân thật). 

Phật lại sai La Hầu La gõ chuông, hỏi: “Có nghe hay không?” Đại 

chúng thưa: “Dạ nghe!” Khi tiếng chuông dứt, Phật hỏi: “Có nghe hay 

chăng?” Đại chúng thưa: “Không nghe”. Gõ chuông lần thứ ba, hỏi: “Có 

tiếng  chuông  hay  không?”  Đại  chúng  thưa:  “Có  tiếng”.  Đến  khi  tiếng 


chuông dứt, hỏi: “Bây giờ có tiếng chuông ngân hay không?” Đại chúng 

thưa: “Không có tiếng”. Phật bảo A Nan:  “Tiếng chuông dứt, không còn 

 vang, ông bèn nói là không nghe. Nếu quả thật là không nghe thì tánh 

 Nghe đã diệt, giống như cây khô, dẫu có tiếng chuông gõ đi nữa thì ông 

 làm sao nhận  biết? Biết  có, biết  không, chính  là  Thanh  Trần  hoặc  có, 

 hoặc không, chứ đâu phải là tánh Nghe của ông là có hay là không!” 

Kinh còn chép:  “Thanh âm  tánh  động  tĩnh,  văn  trung  vi hữu  vô, 

 vô thanh hiệu vô văn, phi thật văn vô tánh, thanh vô, ký vô diệt, thanh 

 hữu, diệc phi sanh. Sanh diệt nhị viên ly, thị tắc thường chân thật” (Do

tánh  của  âm  thanh  là  động  hay  tĩnh,  mà  nghe  thành  có  hay  là  không. 

Không có tiếng thì gọi là không nghe, chứ không phải là cái Nghe không 

có tánh. Không có tiếng thì tánh Nghe ấy chẳng diệt, có tiếng thì tánh 

Nghe  ấy  chẳng  sanh.  Lìa  trọn  vẹn  cả  hai  thứ  sanh  diệt  thì  chính  là 

thường  chân  thật).  Pháp  Hoa  Kinh:  “Thị  pháp  trụ  pháp  vị,  thế  gian 

 tướng thường trụ”  (Pháp này trụ trong pháp vị, tướng thế gian thường 

trụ). 

(3). Kinh chép:  “Như trọng thụy nhân, miên thục sàng chẩm. Kỳ 

 gia hữu nhân đảo luyện thung mễ, kỳ nhân mộng trung, văn thung đảo 

 thanh, biệt tác tha vật. Hoặc vi kích cổ, hoặc vi tràng chung, tự quái kỳ 

 chung vi mộc thạch hưởng”  (Như người ngủ say, nằm ngủ mê mệt trên 

giường. Trong nhà ấy có người giã gạo, người ấy trong mộng nghe tiếng 

chày giã lại ngỡ là vật khác, hoặc ngỡ là đánh trống, hoặc là gõ chuông, 

tự lấy làm lạ ‘sao tiếng chuông nghe như tiếng gỗ giộng vào đá?’). Lại 

chép:  “Túng  linh  tại  mộng  tưởng,  bất  vị  bất  tư  vô,  giác  quán  xuất  tư 

 duy, thân tâm bất năng cập”  (Dẫu đang ở trong mộng, chẳng vì không 

suy nghĩ mà chẳng nghe, sự nhận biết ấy vượt ngoài suy nghĩ, thân tâm 

chẳng thể sánh bằng được). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 253

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Cho nên mới có Như Lai trùng tên với Bồ Tát, dạy Ngài dùng 

 Văn Huân để nhập Thiền Định. 



Kinh  Lăng  Nghiêm  chép:   “Ức  niệm  ngã  tích  vô  số  Hằng  hà  sa 

 kiếp,  ư  thời  hữu  Phật,  xuất  hiện  ư  thế,  danh  Quán  Thế  Âm.  Ngã  ư  bỉ 

 Phật phát Bồ Đề tâm, bỉ Phật giáo ngã tùng Văn Tư Tu, nhập tam-ma-

 địa” (Nhớ nghĩ: Ta trong vô số Hằng sa kiếp xưa, lúc ấy có Phật xuất 

hiện trong cõi đời, hiệu là Quán Thế Âm. Ta phát Bồ Đề tâm ở nơi đức 

Phật ấy. Đức Phật ấy dạy ta từ Văn - Tư - Tu nhập tam-ma-địa). Thiền 

Định, tức là Tam-ma-địa (Samādhi), còn gọi là tam-muội. Cõi này dịch 

là Chánh Thọ, hoặc còn dịch là Chánh Định. 

  

 1. Xoay ngược cái Nghe điên đảo, thâm nhập tánh Nghe, quay 

 về tự tánh, còn vọng nào sanh? 

 2.  Nhất  niệm  hồi  quang,  chẳng  do  Minh  mà  lập  Sở.  Hai  trần 

 đều trừ, cũng là vọng tình chấp tịnh. 



Kinh này (tức kinh Lăng Nghiêm) dạy:  “Sơ ư văn trung, nhập lưu, 

 vong  Sở.  Sở  nhập  ký  tịch,  động  tĩnh  nhị  tướng  liễu  nhiên  bất  sanh” 

(Thoạt đầu từ nơi cái Nghe, thâm nhập quán sát khả năng nghe được âm 

thanh là do đâu mà có, quên mất đối tượng của cái Nghe. Khi đối tượng 

của  cái  Nghe  đã  vắng  lặng  thì  hai  tướng  động  tĩnh  trọn  chẳng  còn 

sanh)87. 

(1). Kinh chép:  “Toàn  nhữ  đảo  văn  cơ,  phản  văn  văn  tự  tánh” 

(Hãy xoay ngược lại cái Nghe điên đảo của ngươi để nghe ngược lại nơi 

tự tánh). Lại nói:  “Toàn lưu hoạch vô vọng”  (Xoay ngược dòng (tức là 

quán sát ngược lại xem khả năng nghe được âm thanh là do đâu mà có) 

sẽ  không  còn  vọng).  Lại  nói:   “Nhữ  đản  ư  nhất  môn  thâm  nhập,  nhập 

 nhất vô vọng, bỉ lục tri căn, nhất thời thanh tịnh”  (Ngươi chỉ thâm nhập 

một môn, hễ nhập được một môn, không còn vọng thì sáu căn hay biết 

kia sẽ đồng thời thanh tịnh). 



(2). Trong bài Định Huệ Ca của ngài Vĩnh Minh có đoạn:  “Nhất  

87 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trong bài 

Sơ Ư Văn Trung Lưu Nhập Vong Sở. Chữ “nhập lưu” được pháp sư Viên Anh giảng 

như  sau:   “Nhập  lưu  là  tương  phản  với  “xuất  lưu”.  Xuất  lưu  là  tánh  nghe  thay  vì 

 quán  chiếu  thanh  trần  hư  huyễn,  lại  rong  ruổi  theo  thanh  trần,  đánh  mất  bản  thể 

 thanh tịnh của tánh nghe. Nay ‘nhập lưu’ là dùng Quán Trí để nhập, lấy tai làm Sở 

 Nhập, xoay chuyển căn tai để quán chiếu chân tánh”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 254

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 niệm hồi quang chánh trí khai” . Lăng Nghiêm Kinh:  “Giác phi sở minh, 

 nhân minh lập Sở” (Giác chẳng phải là cái được hiểu rõ, do sự hiểu rõ 

ấy mà thấy có đối tượng được hiểu rõ)88. Kinh còn nói:  “Nguyên minh

 chiếu sanh Sở, Sở lập chiếu tánh vong” (Nguyên minh là bổn minh (tánh 

sáng suốt vốn sẵn có, tức chân tâm, chân tánh). Nếu từ diệu dụng chiếu 

soi mọi cảnh, mọi sự của tánh bổn minh, mà thấy có cảnh được chiếu bởi 

tánh bổn minh ấy, thì do đã thấy có đối tượng được chiếu soi bởi tánh 

bổn minh (Sở Chiếu, hay còn gọi là vọng cảnh) nên tác dụng chiếu chân 

thật của tánh bổn minh ấy không còn nữa nên nói là Sở đã được thành 

lập thì tánh của Chiếu không còn nữa)89. Nhị Trần chính là Động Trần và 

Tịnh Trần. Trong Bác Sơn Cảnh Ngữ có câu:  “Tu tập công phu, sợ nhất 

88 Câu này khá phức tạp, khó thể dịch cho xuông nên chúng tôi xin dẫn lời giảng của 

pháp sư Viên Anh trong bộ Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa như 

sau:  “Giác chính là hai thứ giác (Bổn Giác và Thỉ Giác) sẵn có trong tánh, là chỗ 

 nương tựa của Chân. Chân Giác chẳng phải là cảnh được nhận biết, hiểu rõ, bởi nó 

 sẵn có diệu minh, chẳng thể coi là Năng hay Sở được. Nếu cứ muốn thêm sự hiểu rõ 

 vào  Giác  thì  diệu  minh  sẽ  dần  dần  biến  thành  vô  minh  của  năng  minh,  biến  chân 

 giác thành vọng giác là đối tượng nhận biết của minh. Chữ Minh trong ‘nhân minh’ 

 là  vô  minh,  chữ  Sở  trong  ‘lập  sở’  là  nghiệp  tướng’,  chẳng  thể  hiểu  là  cảnh  giới 

 được” . Do lời giải thích này quá cô đọng, chúng tôi xin phép được diễn giải lần nữa 

theo ngu kiến như sau: “Giác trong câu ‘giác phi sở minh’ là diệu giác, tức sự giác 

ngộ nơi chân tánh của ta, còn ‘sở minh’ là đối tượng được nhận biết, được hiểu rõ 

bởi cái tâm. Hễ nói đến Sở thì phải có Năng, tức là có chủ thể nhận biết (Năng) và 

đối tượng được nhận biết (Sở), đấy chính là trở thành đối đãi, không còn phải là sự 

giác ngộ tuyệt đối ‘tuy tịch mà chiếu, chiếu nhưng thường tịch’ nữa, nên Giác chẳng 

phải là Sở Minh (tức là cái Giác ấy không có phân biệt, đối đãi, không thấy có đối 

tượng được nhận biết bởi tánh Giác, cho nên không có Sở Minh). Do Giác ở đây là 

Diệu Giác, tức là Chân Tánh, Chân Tánh có khả năng nhận biết rõ ràng sự vật đúng 

như thật nhưng không  chấp trước vào  cảnh (nên cưỡng  gọi là  Diệu Minh). Nếu ta 

chấp  có  cảnh  để  nhận  biết,  tức  là  chấp  ngoài  tâm  có  cảnh,  ngoài  cảnh  có  tâm,  có 

phân biệt, đối đãi, tức là có “sở minh”, hay nói cách khác, có đối tượng được nhận 

biết bởi Diệu Minh, thì Diệu Minh không còn là Diệu Minh nữa, mà đã trở thành Vô 

Minh, vì rớt trong phân biệt, chấp trước, vọng tưởng. Vì thế, Phật nhấn mạnh  “Giác

 chẳng phải là Sở Minh”  tức là diệu giác không hề rớt trong đối đãi, phân biệt. Câu 

thứ hai:  “Nhân minh lập Sở”  thì Minh này chính là vô minh, không còn là diệu minh 

nữa, do có thấy đối tượng được nhận biết. Do vô minh nên khởi lên đủ thứ phân biệt, 

chấp trước, do vậy mới có đối tượng chủ quan (Năng) và khách quan (Sở). 

89 Chúng tôi dịch và diễn giải câu này theo sách Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm 

Kinh Giảng Nghĩa của pháp sư Viên Anh. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 255

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 là đắm chấp tịnh cảnh, khiến cho con người bị vây hãm trong khô tịch90, 

 đọa trong vô tri. Phải đừng chấp vào tịnh cảnh thì mới được” . 

 Nhưng hai thứ Căn và Trần đều là tỳ vết nơi gương. Tướng và 

 cái Thấy cùng mất thì mới chứng nhập địa vị Nhân Không. Đấy chính 

 là lúc Đại Sĩ chứng Ngã Không Chân Như, đoạn hết Kiến Tư Hoặc. 



Lăng Nghiêm Kinh:  “Ư thị tiệm tăng, văn sở văn tận”  (Do vậy, 

dần dần tăng tấn, cái Nghe và cái được Nghe đều chẳng còn). Trong bài 

Chứng Đạo Ca của ngài Vĩnh Gia có câu:  “Tâm là Căn, pháp là Trần, 

 hai thứ ấy cùng là tỳ vết hiện nơi gương” , nhưng chữ Căn mà ngài Vĩnh 

Gia nói đó chính là Giác được nói tới trong đoạn văn kế tiếp, còn chữ 

Trần mà Ngài nói đó chính là Không trong đoạn văn kế tiếp, khác với 

kinh Lăng Nghiêm: Căn chỉ Văn (cái Nghe), Trần chỉ Sở Văn (đối tượng 

của  cái  Nghe,  cái  được  nghe),  tôi  chỉ  mượn  lời  Ngài  mà  thôi!  Căn  là 

Kiến Phần, Trần là Tướng Phần91. Kinh dạy:  “Căn kết nhược trừ, trần 

 tướng tự diệt”  (Nếu trừ được Kết (chấp trước, phân biệt) nơi Căn thì trần 

tướng92 tự diệt), cho nên nói là  “song vong”  (cả hai cùng mất). Kinh còn 

chép:  “Thử căn sơ giải, tiên đắc Nhân Không”  (Khi vừa hiểu được căn 

này thì trước hết đắc Nhân Không). [Chánh Mạch] Sớ giảng:  “Đây chính 

 là lúc hết sạch Kiến Tư Hoặc, chứng Ngã Không Chân Như” . 

 1.  Nhưng  lông  rùa,  sừng  thỏ,  Sự  chướng  dễ  trừ.  Trăng  trong 

 nước, hoa trong gương, Lý ma khó dứt. 

 2. Chẳng đổ công giồi mài, khó khỏi công huân mắc đọa, chẳng 

 phải  là  huyễn  trở  thành  huyễn,  Phật  cũng  là  Trần,  xa  lại  càng  xa. 

 Không càng thêm mất. Đấy là lúc Đại Sĩ thành tựu pháp giải thoát, 

90 Khô tịch: Tịch là nói về bản thể của chân tâm: Trong lặng, bất biến,  giống như 

gương sáng rỗng rang, chẳng dính mắc vật gì. Do chấp vào sự tịch tĩnh ấy, không thể 

hiện khả năng bất biến tùy duyên nên gọi là Khô Tịch. 

91 Kiến Phần: Khả năng thấy, chỉ chung cho sự nhận biết của tâm. Tướng Phần: Đối 

tượng được nhận biết của Căn. 

92 Trần tướng : Tướng trạng của Lục Trần (sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp). Bản thể 

của những thứ này là Không, nhưng qua lăng kính ý thức nơi vọng tâm, chúng trở 

thành phiền não dụ hoặc, che lấp chân tâm nên gọi là Trần (bụi bặm). Đến khi những 

phiền não nơi các Căn (kinh gọi là Căn Kết) bị trừ, tức là dùng chân tâm để nhận biết 

bản thể của sáu trần, không còn dùng Thức nữa, thì chúng nó không còn làm duyên 

để  phiền  não  nẩy  sanh,  nên  mới  nói  là  “trần  tướng  tự  diệt”.   Lúc  đó,  Lục  Trần  sẽ 

được gọi là Lục Cảnh. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 256

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 bắt đầu dứt hết Trần Sa Hoặc. 



Lăng Nghiêm Kinh:  “Tận văn bất trụ, giác sở giác không, không 

 giác cực viên, không sở không diệt”( Chẳng trụ nơi đã dứt hết cái Nghe 

và cái được Nghe, Giác và cái được giác đều không, Không và Giác cực 

viên thì Không và Sở Không cũng diệt). 



(1). Trong bộ Thiền Tông Tập của ngài Vĩnh Gia có đoạn:  “Một 

 là  Nhân  Không  Huệ,  nghĩa  là  hiểu  rõ  Ấm  phi  Ngã,  tức  là  trong  Ấm 

 không có Ngã, giống như lông rùa, sừng thỏ. Hai là Pháp Không Huệ, 

 nghĩa  là hiểu  rõ  các  pháp  như  Ấm  v.v... đều là  giả duyên,  chẳng thật, 

 như hình ảnh trong gương, như bóng trăng in trong nước” . Lý Ma chính

là Lý chướng, còn gọi là Sở Tri Chướng. Nhà Thiền gọi nó là  “quang

 ảnh môn biên sự”  khó thoát lìa nhất. Vì thế, ngài Hoàng Bá nói:  “Quên

 cảnh rất dễ, quên tâm khó nhất” . 



(2). Trong bài Cảnh Sách của ngài Bác Sơn có đoạn:  “Thực hiện 

 công  phu  tuy  đã  đạt  đến  mức  tương  ứng  với  Pháp  Thân,  nhưng  chưa 

 đoạn mạng căn thì vẫn phải dốc toàn thân giồi mài, chẳng để nguy vong 

 thì  mới  được” .  Nhà  Thiền  lập  ra  năm  địa  vị  công  huân  tùy  theo  mức 

công phu sâu hay cạn. Ngài Mật Vân Ngộ nói:  “Nơi đất ruộng ẩn mật, 

 kỵ nhất là công huân bị đọa” . 



(3).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Tự  tâm  thủ  tự  tâm,  phi  huyễn  thành 

 huyễn pháp” (Tự tâm chấp lấy tự tâm thì cái chẳng phải huyễn trở thành 

huyễn  pháp)93.  Kinh  Viên  Giác  giảng:   “Bỉ  quán  huyễn  giả,  phi  đồng 

 huyễn cố, phi đồng huyễn quán, giai thị huyễn cố”  (Kẻ quán huyễn ấy 

chẳng giống  như huyễn,  chẳng giống với  huyễn quán, vì đều là huyễn 

vậy). 

Có một vị Tăng hỏi ngài Vân Môn: “Khi dứt được Trần thấy Phật thì 

như  thế  nào?”  Ngài  Vân  Môn  đáp:   “Phật  cũng  là  Trần” . Kinh Viên

Giác lại dạy:  “Nhược tâm chiếu kiến nhất thiết giác giả, giai vi trần cấu. 

 Giác sở giác giả, bất ly trần cố” . (Nếu giác ngộ cái tâm soi thấu suốt hết 

thảy thì đều là trần cấu. Giác và Sở Giác đều chẳng lìa nơi trần). Kinh 

còn chép:  “Viễn  ly  vi  huyễn,  diệc  phục  viễn  ly,  ly  viễn  ly  huyễn,  diệc 

 phục viễn ly”  (Viễn ly là huyễn, cũng phải xa lìa [sự viễn ly ấy], nhưng  

93  Trong  bộ  Lăng  Nghiêm  Kinh  Giảng  Nghĩa,  pháp  sư  Viên  Anh  giảng:   “Chữ  Tự 

 Tâm trong câu này chỉ vọng tâm trong cái thân Ngũ Uẩn, tức là cái tâm mang ý thức 

 phân biệt. Nếu như do cái năng kiến của vọng tâm mà chấp trước vào cảnh sở kiến, 

 cho nó chẳng phải là huyễn thì cái chẳng phải là huyễn ấy cũng trở thành huyễn”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 257

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lìa viễn ly cũng lại là huyễn, cũng phải xa lìa nó). 

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Nhữ  đẳng  nhất  nhân  phát  chân  quy  nguyên, 

 thử thập phương không, giai tất tiêu vẫn”  (Nếu một người trong các ông 

mà  thật  sự  phát  tâm  trở  về  với  nguồn  cội  thì  tánh  Không  của  mười 

phương này đều mất sạch hết). Ở đây mượn ý ấy để ví dụ cái Không bị 

diệt. Kinh Lăng Nghiêm chép:  “Không tánh viên minh, thành pháp giải 

 thoát”   (Tánh  Không  tròn  sáng,  thành  pháp  giải  thoát).  [Lăng  Nghiêm 

Kinh Chánh Mạch] Sớ giảng:  “Đắc pháp giải thoát, hết Trần Sa Hoặc” . 

  

 1. Vốn đã là không không, cần gì phải diệt diệt? 

  

 2. Đến lúc đầu sào tiến thêm bước nữa, chuyển cơ ở ngoài kiếp. 

  

 3. Công thành bèn lui, thái bình chẳng thấy tướng quân. Chết đi 

 sống lại, đất nước táng vong, ông lão chốn quê làm sao yên được? 

  

 4. Đốt củi, khói hết, tro bay. Mài gương, hết nhơ, sáng hiện. 

  

 5. Vô minh đoạn ngay, tịch diệt hiện tiền. Đấy chính là lúc Đại 

 Sĩ do tam-ma-địa đắc Vô Sanh Nhẫn. 



Lăng Nghiêm Kinh:  “Sanh diệt ký diệt, tịch diệt hiện tiền” (Sanh

diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền). 



(1). Kinh dạy:  “Giải thoát pháp dĩ, câu không bất sanh, tức nhân 

 pháp nhị không chi cảnh diệc không dã”  (Đã giải thoát nơi pháp rồi thì 

hai  thứ  Không  vốn  sẵn  có94  cũng  chẳng  sanh,  tức  là  hai  cảnh  Nhân 

Không  và  Pháp  Không  cũng  là  không).  Phạm  Võng  Kinh:   “Nhất  thiết 

 không không không”   (Cái  không  trong  hết  thảy  không  là  không).  Kinh 

Viên  Giác  dạy:   “Huyễn  trần  diệt  cố,  huyễn  diệt  diệc  diệt”   (Do  huyễn 

trần đã diệt, nên sự diệt hư huyễn cũng diệt). 

(2).  Ngài  Trường  Sa  Sầm  nói:   “Người  ngồi  nơi  đầu  sào  trăm 

 thước, tuy thế vẫn chưa thật sự nhập; đầu sào trăm thước tiến thêm bước 

 nữa, mười phương thế giới hiện toàn thân” . Ngài Thiên Đồng Ngộ nói: 

 “Chuyển cơ ngoài kiếp, bắn tên trước gió” . 



(3). Trong bài tụng của ngài Thiên Đồng có đoạn:  “Thái bình vốn 

 là do tướng quân đưa tới, chứ tướng quân đâu chờ thái bình” . Lại nói: 

 “Chết  đi  sống  lại,  dối  vua  chẳng  được.  Gió  lùa  hang  trống,  mây  phủ 

 trên ao, chẳng lập mảy trần, nước nhà tan nát thì ông già quê mùa làm  

94 Do Nhân Không và Pháp Không vốn là điều sẵn có trong chân tâm, nên gọi là Câu 

Không (cái Không vốn sẵn có), nhưng do vô minh chấp trước nên mới có Ngã Chấp 

và Pháp Chấp. Khi Ngã Chấp và Pháp Chấp đã diệt thì hai thứ Không này tự nhiên 

hiện tiền nên bảo là ‘chẳng sanh’. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 258

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 sao yên ổn?” 

(4). Viên Giác Kinh:  “Thí như toản hỏa, lưỡng mộc tương nhân, 

 hỏa  xuất,  mộc  tận,  yên  phi,  hôi  diệt”   (Thí  như  dùi  gỗ  lấy  lửa,  lấy  hai 

miếng gỗ làm nhân, lửa sanh, gỗ diệt, khói bay, tro hết). Còn nói:  “Thí

 như  ma  kính,  cấu  tận,  minh  hiện”   (Ví  như  mài  gương,  nhơ  hết,  sáng 

hiện). 



(5). Lăng Nghiêm Kinh:  “Thị danh Bồ Tát tùng tam-ma-địa, đắc 

 Vô Sanh Nhẫn” (Đấy gọi là Bồ Tát do tam-ma-địa đắc Vô Sanh Nhẫn). 

  

 1.  Xa-ma mật chiếu,  chẳng giống  với âm thầm, tăm tối.  Thiền 

 Định sáng thêm, tăng trưởng sáng suốt, tịch tịch. 

  

 2. Hai bánh xe cùng xoay, tu trọn ba thứ. Vì thế, mười phương 

 viên minh, hai thứ thù thắng. 

  

 3. Do vậy, Ngũ Uẩn đều không, các căn dùng lẫn cho nhau. 

  

 4. Sát-na liền vượt khỏi Trụ, Hạnh, Hướng, Địa; giác tâm trọn 

 đủ Thân, Giới, Căn, Trần. 

  

 5. Trên giống như chư Phật, hiện ba mươi hai ứng thân; dưới 

 hợp cùng chúng sanh, thí mười bốn món Vô Úy. 

  

 6. Trong hội Pháp Hoa, long nữ chẳng nghe công năng phổ độ; 

 nơi hội Hoa Nghiêm, Thiện Tài chưa đạt diệu đức vô tác. 

  

 7. Đây là vì đã chứng rốt ráo, nên danh hiệu cổ Phật lưu truyền. 

 Khéo đắc viên thông, nên mới được thọ ký danh hiệu Quán Âm. 



Lăng Nghiêm Kinh:  “Hốt nhiên siêu việt thế xuất thế gian, thập 

 phương  viên  minh,  hoạch  nhị  thù  thắng.  Nhất  giả,  thượng  hợp  thập 

 phương chư Phật bổn diệu giác tâm, dữ Phật Như Lai đồng nhất từ lực. 

 Nhị  giả,  hạ  hợp  thập  phương  nhất  thiết  lục  đạo  chúng  sanh,  dữ  chư 

 chúng  sanh  đồng  nhất  bi  ngưỡng”   (Đột  nhiên  vượt  thoát  thế  gian  lẫn 

xuất thế gian, mười phương viên minh, đắc hai thứ thù thắng. Một là trên 

hợp với bổn giác diệu tâm của mười phương chư Phật, có cùng một từ 

lực  với chư  Phật  Như  Lai.  Hai là dưới hợp với  mười  phương  hết  thảy 

chúng sanh trong lục đạo, cùng với các chúng sanh một lòng bi ngưỡng 

[quả vô thượng Bồ Đề]). 



(1). Lăng Nghiêm Kinh:  “Ư Xa-ma-tha, vi mật quán chiếu”  (Đối 

với Xa-ma-tha, quán chiếu nhỏ nhiệm). Đạo gia nói:  “Chí đạo chi cực, 

 hôn  hôn,  mặc  mặc” (Chỗ  tột  bậc  của  đạo  cao  tột thì  tối tăm,  lặng  lẽ). 

Kinh Lăng Nghiêm gọi điều ấy là  “pháp trần phân biệt ảnh sự”  (chuyện 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 259

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thuộc về bóng dáng của Pháp Trần phân biệt)95. Trong bài tụng của ngài 

Vĩnh Gia có câu:  “Tinh tinh tịch tịch thị, vô ký tịch tịch phi, tịch tịch tinh 

 tinh thị, loạn tưởng tinh tinh phi”  (Tạm dịch: Thấu hiểu lặng lẽ đúng, vô 

tri lặng lẽ sai, lặng lẽ hiểu rõ đúng, loạn tưởng hiểu rõ sai).96



(2). Trong bài Định Huệ Ca của ngài Vĩnh Minh có đoạn:  “Như 

 trâu trắng kéo xe hai bánh” .  “Ba thứ” [trong câu  “tu trọn ba thứ” ] là

Xa-ma-tha, Tam-ma, và Thiền-na, ba thứ ấy. Viên Giác Kinh:  “Nhược 

 Bồ Tát dĩ viên giác huệ, viên hợp nhất thiết, danh vi viên tu tam chủng tự 

 tánh thanh tịnh tùy thuận” (Nếu Bồ Tát dùng viên giác huệ để phù hợp 

trọn vẹn với hết thảy, thì gọi là tu trọn ba thứ tùy thuận tự tánh thanh 

tịnh). 

(3). Tâm Kinh:  “Chiếu kiến Ngũ Uẩn giai không” . Lăng Nghiêm 

Kinh:  “Thức  ấm  nhược  tận,  tắc  nhữ  hiện  tiền  chư  căn  hỗ  dụng”   (Nếu 

thức  ấm  đã  hết  thì  các  căn  hiện  tiền  của  ông  sẽ  có  thể  dùng  lẫn  cho 

nhau). 



(4).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Như  thị  nãi  siêu  Thập  Tín,  Thập  Trụ, 

 Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Tứ Gia Hạnh tâm, Bồ Tát sở hành Kim 

 Cang  Thập  Địa,  Đẳng  Giác  viên  minh,  nhập  ư  Như  Lai  diệu  trang 

 nghiêm hải”  (Như thế bèn vượt qua các địa vị Thập Tín, Thập Trụ, Thập 

Hạnh, Thập Hồi Hướng, Tứ Gia Hạnh tâm, Kim Cang Thập Địa do Bồ 

Tát hành, Đẳng Giác viên minh, vào trong biển diệu trang nghiêm của 

Như Lai). 

95 Do Đạo Gia không hiểu được chân tướng của sự vật, coi Đạo là một cái gì u huyền, 

xa vời, không thể hình dung nhận biết được nên mới diễn tả Đạo là  ‘hôn hôn, mặc 

 mặc’. Sự diễn giải, cảm nhận ấy vẫn là do ý tưởng suy lường, gần như cảnh giới Phi 

Tưởng  Phi  Vô  Tưởng,  tức  là  vẫn  thuộc  về  Pháp  Trần  (đối  tượng  nhận  biết  của  ý 

thức) nên kinh Lăng Nghiêm gọi cảnh giới đó là  “pháp trần phân biệt ảnh sự”. 

96  Pháp  sư  Huệ  Không  giảng :  Trong  đoạn  này,  ngài  Vĩnh  Gia  nói  về  cách  tu  Chỉ 

Quán.  “Tịch tịnh”  là trạng thái tâm không còn hết thảy vọng tưởng, do vọng tưởng 

đã bị sức quán chiếu phá trừ sạch. Tuy thế, ta vẫn còn có tri giác, có thần thức, có 

giác tánh, nhận biết sự vật đúng như bản chất của chúng, khả năng đó gọi là  “tinh

 tinh” . Như vậy,  nhận  biết  sự  vật  rõ  ràng  không  phân biệt,  không  chấp trước,  trong 

tâm không lưu lại bóng dáng trần cảnh thì đó là đúng, tu tập không sai nên mới nói 

 “tinh tinh tịch tịch thị” (hay nói cách khác là  “chiếu mà tịch” ). Nếu không thể nhận 

biết sự vật, chỉ đắm chấp nơi tịch tịch thì đã tu tập sai (ta thường gọi là  “trầm không 

 trệ tịch” ) thì là sai, nên mới nói  “vô ký tịch tịch phi” . Tâm vắng lặng, không vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, nhưng vẫn có công năng thấu hiểu sự vật rõ ràng (nói 

cách khác là  “tịch  nhưng  chiếu” ) thì  là  đúng nên mới  nói   “tịch  tịch tinh tinh  thị”. 

Nếu hiểu biết phát sanh từ cái tâm loạn tưởng thì là sai, nên mới nói  “loạn tưởng tinh 

 tinh phi”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 260

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Viên Giác Kinh : “Giác tánh biến mãn, thanh tịnh bất động. Viên 

 vô tế cố, đương tri lục căn biến mãn pháp giới. Căn biến mãn cố, đương 

 tri lục trần biến mãn pháp giới. Trần biến mãn cố, đương tri tứ đại biến 

 mãn pháp giới”  (Giác tánh tròn đầy trọn khắp, thanh tịnh bất động. Do 

viên mãn không ngằn mé, nên biết sáu căn trọn khắp pháp giới. Do căn 

tròn đầy  trọn khắp, nên  biết sáu  trần  trọn  khắp  pháp  giới.  Do  các trần 

tròn đầy, trọn khắp, nên biết bốn đại trọn khắp pháp giới). 



(5). Lăng Nghiêm Kinh:  “Ngã đắc Phật tâm, chứng ư cứu cánh” 

(Ta đắc Phật tâm, chứng rốt ráo). Kinh còn chép:  “Bỉ Phật Như Lai thán 

 ngã thiện đắc viên thông pháp môn, ư đại hội trung, thọ ký ngã vi Quán 

 Thế Âm hiệu”  (Đức Phật Như Lai ấy khen tôi khéo đắc pháp môn viên 

thông, ở trong đại hội, thọ ký cho tôi hiệu là Quán Thế Âm). 

 Từ đây trở đi, tuy biết các pháp lìa danh tự, nhưng nói các pháp 

 như huyễn, như nắng gợn97, chúng sanh vô tướng, nhưng độ chúng 

 sanh như mộng, như bóng (Từ đây trở đi là phần ca tụng sự phát tâm thọ ký 

 của Quán Âm Đại Sĩ được nói trong kinh Bi Hoa, gồm hai đoạn). 



Phẩm  Hiền  Thủ  kinh  Hoa  Nghiêm  chép:   “Linh tri chúng sanh

 tánh  không  tịch,  nhất  thiết  chư  pháp  vô  sở  hữu,  diễn  thuyết  chư  pháp 

 không, vô chủ, như huyễn, như diệm, thủy trung nguyệt, nãi chí do như 

 mộng, ảnh, tượng. Thị cố, đắc thành thử quang minh”  (Khiến cho biết 

tánh của chúng sanh là rỗng lặng, hết thảy các pháp không có sở hữu, 

diễn nói các pháp không, vô chủ, như huyễn, như bóng nắng dợn, như 

trăng in hình trong nước, cho đến giống như mộng, bóng, hình. Vì thế, 

được  thành  quang  minh  này).  Kinh  Duy  Ma  chép:  “Pháp  vô  danh  tự, 

 ngôn ngữ đoạn cố”  (Pháp không có danh tự vì ngôn ngữ dứt bặt). Phẩm 

Phát  Tâm  Công  Đức  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn:   “Tuy  quán  chư  pháp 

 nhi bất thủ, hằng cứu chúng sanh vô sở độ. Tri không, vô tướng, vô chân 

 thật, nhi hành kỳ tâm bất giải thoái” (Tuy quán các pháp nhưng chẳng 

giữ lấy, luôn cứu chúng sanh nhưng không thấy có kẻ được độ. Biết là 

không,  vô  tướng,  không  chân  thật,  nhưng  hành  cái  tâm  ấy  chẳng  lười 

nhác, lui sụt). 

 Bởi vậy,  trong kiếp Thiện Trì,  Phật hiệu là Bảo Tạng.  Trong  

 thuở ấy, Di Đà có hiệu là Ly Tịnh, Bồ Tát làm Thái Tử, mang cái tên  

97 Nguyên văn  “dương diệm”  (mirage) là một loại ảo ảnh. Khi trời nắng gắt, những 

chỗ bị nắng chiếu xuống, nhìn xa trông lấp loáng như nước thì gọi là “dương diệm”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 261

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 hư giả là Bất Thuấn. Đại thần Phạm Chí phổ độ trọn khắp các hàng 

 trời rồng. Các tiểu vương tử phát nguyện cầu thoát khỏi tay ma. Khi 

 ấy, do Đồng Sự, Ái Ngữ, Đại Sĩ thị hiện thuộc địa vị phàm phu, cầu 

 giàu có, cầu sanh lên cõi trời, chẳng biết đến Duyên Giác. Sống chết 

 rình  ngó  cái  thân,  nghiễm  nhiên  như  sói,  hổ,  đền  thân  nợ  mạng, 

 truyền mãi cái vỏ là người, là dê. 

 Khi ấy, ngài Hải Tế đại bi lại khuyên họ hãy phát tâm. Đức Di 

 Đà được thọ ký thành Chánh Giác trước tiên. Đại Sĩ cúng dường [Bảo 

 Tạng Phật] trong chín mươi ngày, hồi hướng Bồ Đề. Tư duy suốt bảy 

 năm để chọn lấy cõi tịnh. Cảm khái lục đạo xoay vần, tam đồ dễ đọa, 

 thoái  thất  chánh  pháp,  hết  sạch  thiện  căn,  thâu  giữ  hạnh  tà,  phần 

 nhiều vì bạn ác [xúi giục], Ngài bèn nguyện khi hành Bồ Tát đạo, sẽ 

 xa  lìa  những  sự  sợ  hãi.  Không  nơi  nương  tựa,  không  nơi  an  trụ, 

 chúng sanh phiền não lắm đường; dù thấy, hay nghe, nguyện của ta 

 rộng sâu như biển. Sanh tâm đại bi cứu khổ, bèn hiệu là Quán Âm. 

 Kế thừa Vô Lượng Thọ thành Phật, lại có hiệu là Thức Đức. Đấy là 

 Đại Sĩ suất lãnh một trăm ức người cùng phát đại tâm. Vì thế, trong 

 các cõi mười phương, lại được chư Phật thọ ký. 



Theo kinh Bi Hoa, xưa kia, trong số A-tăng-kỳ kiếp nhiều như cát 

sông Hằng, có một kiếp tên là Thiện Trì. Chuyển Luân Thánh Vương tên 

là Vô Tránh Niệm, vua có một ngàn người con. Thái Tử thứ nhất tên là 

Bất Thuấn, suốt trong ba tháng cúng dường Bảo Tạng Như Lai, ai nấy 

đều phát tâm, nguyện làm Đao Lợi thiên vương, hoặc Phạm Vương, Ma 

Vương, Chuyển Luân Vương, hoặc nguyện giàu to, hoặc cầu làm Thanh 

Văn, không một ai cầu thành Duyên Giác, huống hồ cầu Đại Thừa! Khi 

ấy, đại thần là Bảo Hải phạm-chí98, khuyên khắp nam nữ trong thế giới 

và trời, rồng, quỷ thần v.v... hãy phát Bồ Đề tâm. Ông mộng thấy mặt 

98 Phạm Chí (Brahmacarin) có nghĩa là “có chí hướng cầu sanh lên cõi trời của Đại 

Phạm Vương”, được sử dụng với hai nghĩa: 

1. Chữ Phạm (Brahma) chỉ hàng Bà La Môn như phần nói về ngoại đạo trong sách 

Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập đã giảng:  “Chủng tánh Bà La Môn tự xưng là từ miệng 

 Phạm Thiên sanh ra, cao quý nhất trong bốn chủng tánh, riêng dùng chữ Phạm để 

 đặt tên cho chủng tánh của mình. Chỉ riêng năm xứ Thiên Trúc có chủng tánh này, 

 các nước khác không có. Chữ Phạm Chí dùng trong các kinh có cùng ý nghĩa với 

 danh từ này”. 

2. Phạm Chí là tiếng gọi chung những hàng ngoại đạo xuất gia ở Ấn Độ. Đại Trí Độ 

Luận,  quyển  56  giảng:   “Phạm  Chí  là  hết  thảy  ngoại  đạo  xuất  gia.  Nếu  có  kẻ  nào 

 vâng thờ pháp của bọn họ thì cũng gọi là Phạm Chí”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 262

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vua và các vương tử hoặc là như mặt lợn, hoặc như mặt sư tử, cáo, sói, 

báo  v.v...  ăn  các  loại  trùng.  Lại  có  vô  lượng  chúng  sanh  đến  ăn  thịt 

chúng, nhiều lượt thọ thân cũng giống như vậy. Do vậy, khuyên họ hãy 

cùng phát Bồ Đề tâm. 

Thái Tử tư duy tu tập đủ mọi thứ trang nghiêm hợp thành thế giới 

Phật  của  chính  mình.  Trong  bảy  năm,  tâm  không  ham  muốn,  cho  đến 

không có ý tưởng nghĩ nhớ hương, vị, xúc. Vì thế, bèn nói:  “Ta xem thấy 

 địa ngục nhiều sự khổ não, trong cõi trời người, lắm phen đọa tam ác 

 đạo. Các chúng sanh này do thân cận ác tri thức nên thoái thất chánh 

 pháp,  dứt  hết  các  thiện  căn,  thâu  giữ  đủ  mọi  tà  kiến  che  lấp  cái  tâm, 

 hành theo tà đạo. Nguyện khi ta hành Bồ Tát đạo, chúng sanh nào hứng 

 chịu  các  thứ  khổ  não,  sợ  hãi,  không  ai  cứu  vớt,  che  chở,  không  nơi 

 nương tựa, không chốn nương náu, nhưng nếu kẻ ấy có thể nghĩ tới ta, 

 xưng  danh  hiệu  ta  thì  ta  do  thiên  nhĩ  nghe  tiếng,  do  thiên  nhãn  trông 

 thấy những chúng sanh ấy mà nếu chẳng cứu họ thoát khỏi những khổ 

 não ấy, ta trọn chẳng thành A Nậu Bồ Đề (Vô Thượng Chánh Giác). 

Bảo Tạng Phật thọ ký rằng:  

 - Ông quán sát trời, người, và hết thảy chúng sanh trong tam ác 

 đạo, sanh tâm đại bi, muốn dứt các sự khổ não của chúng sanh, muốn 

 chúng sanh an trụ trong an lạc, nên nay ta sẽ đặt tên cho ông là Quán 

 Thế Âm. Khi Vô Lượng Thọ Phật nhập Niết Bàn thì cõi ấy sẽ đổi tên là 

 thế giới Nhất Thiết Trân Bảo Sở Thành Tựu, thế giới An Lạc chẳng sánh 

 bằng được tất cả các thứ trang nghiêm vô lượng vô biên [trong cõi Nhất 

 Thiết  Trân  Bảo  Sở  Thành  Tựu]!  Trong  khoảng  một  niệm,  ông  thành 

 Đẳng Chánh Giác, hiệu là Biến Xuất Nhất Thiết Quang Minh Công Đức 

 Sơn Vương Như Lai. 

Đức Phật nói kệ rằng:  

 - Bậc đại bi công đức, nay hãy dấy khởi lên, chư Phật trong mười 

 phương, đã thọ ký cho ông, ông sẽ được thành Phật, cho nên hãy hoan 

 hỷ”. 

Kinh  Phân  Đà  Lợi  lại  dịch  chữ  Vô  Tránh  Niệm  thành  Ly  Tịnh, 

dịch  Bảo  Hải  thành  Hải  Tế.  [Theo  kinh  Bi  Hoa,  ngài  Quán  Âm  thành 

Phật có hiệu là] Biến Xuất Nhất Thiết Quang Minh Công Đức Sơn, [kinh 

Phân Đà Lợi] dịch là Quang Minh Phổ Chí Tôn Thức Đức Vương. 

Bố thí, ái ngữ, lợi hành, đồng sự được gọi là Tứ Nhiếp Pháp. Lăng 

Nghiêm Kinh:  “Dĩ  nhân  thực  dương,  dương  tử  vi  nhân,  nhân  tử  vi 

 dương. Như thị nãi chí thập sanh chi loại, tử tử, sanh sanh, hỗ tương lai 

 đạm”  (Do người ăn dê, dê chết thành người, người chết thành dê. Như 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 263

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thế  cho  đến  mười  loại  chúng  sanh,  chết  chết,  sống  sống,  ăn  nuốt  lẫn 

nhau).  Kinh  còn  dạy:   “Nhữ  phụ  ngã  mạng,  ngã  hoàn  nhữ  trái,  dĩ  thị 

 nhân duyên, kinh bách thiên kiếp, thường tại sanh tử”  (Ngươi nợ mạng 

ta,  ta  đòi  nợ  ngươi,  do  nhân  duyên  ấy,  trải  trăm  ngàn  kiếp,  thường  ở 

trong sanh tử). Kinh Pháp Hoa chép:  “Hoằng thệ thâm như hải, lịch kiếp 

 bất tư nghị”  (Thệ rộng sâu như biển, trải kiếp chẳng nghĩ bàn). Bi Hoa 

Kinh:  “Nhĩ thời hữu cửu thập nhị ức chúng sanh, diệc các phát nguyện, 

 thủ  chủng  chủng  trang  nghiêm  thắng  diệu  Phật  độ”   (Khi  ấy,  có  chín 

mươi hai ức chúng sanh cũng đều phát nguyện, giữ lấy các thứ cõi Phật 

trang nghiêm thù thắng nhiệm mầu). 

  

 Đến khi đức Phật Năng Nhân ta, giáng thần cõi Kham Nhẫn, là 

 minh  quân  Oai  Đức,  nay  thành  đấng  Chánh  Giác,  Ngài  chính  là 

 Phạm Chí đại bi. Đã sớm có nhân duyên, nên Đại Sĩ hóa làm Bồ Tát, 

 người theo  học đông  như cát sông  Hằng,  giúp  Phật độ  chúng sanh, 

 hiện thân càng trọn khắp (Từ đây trở đi là phần ca tụng chương hai mươi bảy 

 trong phần Thiện Tài tham học của kinh Hoa Nghiêm, gồm năm đoạn). 



Thích  Ca  Mâu  Ni  (Śākyamuni)  dịch  nghĩa  là  Năng  Nhân  Tịch 

Mặc.  Chữ  Kham  Nhẫn  xin  coi  trong  phần  trước.  Thọ  Ký  Kinh:   “Phật 

 ngôn: - Oai Đức Vương, ngã thân thị dã” (Phật nói: - Oai Đức Vương là 

thân ta đấy). Bi Hoa Kinh:  “Phật ngôn: - Nhĩ thời, đại bi Phạm Chí tắc 

 ngã thân thị”  (Đức Phật nói: - Vị Phạm Chí đại bi khi ấy chính là thân 

ta). Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa Nghiêm có chép:  “Bát

 giả, thường tùy Phật học”  (Điều thứ tám là thường học theo Phật). 

  

 1. Trước hết, diễn nói Hoa Nghiêm, đồng quy pháp giới. 

  

 2. Thiện Tài hỏi đạo, đã đến thành Thiện Độ. Hàm Nhiếp thôi 

 thăng99, riêng chỉ bày biển Phạm Âm. 

  

 3. Bèn có núi hiệu Bạch Hoa, đất do các báu hợp thành. 

99 Thôi thăng (推升): Đây là từ ngữ được dùng bởi đại sư Thanh Lương trong Hoa 

Nghiêm  Kinh  Sớ  khi  viết  khoa  phán  nhằm  phân  chia  mỗi  chương  tham  học  của 

Thiện Tài đồng tử thành các tiểu đoạn.  “Thôi thăng”  là sau khi mỗi vị thiện hữu đã 

dạy cho Thiện Tài hiểu biết cảnh giới của pháp môn do chính mình tu học, bèn nói 

“ta chỉ biết một pháp môn, không thể biết trọn hết Bồ Tát hạnh. Vị thiện hữu kế tiếp 

tốt đẹp hơn ta, sẽ dạy cho ngươi biết rõ về Bồ Tát hạnh” (đó gọi là Thôi, tức đề cao) 

với ngụ ý là thể hiện ý khiêm hư, đề cao cảnh giới của địa vị kế tiếp nhằm thúc đẩy 

Thiện Tài dũng mãnh tu tập, tiến lên địa vị cao hơn (Thăng) trong năm mươi hai địa 

vị Bồ Tát. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 264

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 4.  Suối  chảy,  ao  chuôm,  nước  công  đức  thường  đầy  ắp.  Hoa 

 quả, rừng cây, hương giáo hóa tỏa trọn (Ca tụng sự khen ngợi phẩm đức, đề 

 cao [Quán Âm Đại Sĩ] của [cư sĩ] Bệ Sắt Chi La [trong phẩm Nhập Pháp Giới của 

 kinh Hoa Nghiêm]. Do Bồ Tát đại bi nên tôi đặc biệt thêm vào một đoạn tán tụng). 



(1). Đức Như Lai lúc mới thành đạo, hiện Báo Thân viên mãn Lô 

Xá Na, trong hai mươi mốt ngày, diễn nói kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa 

Nghiêm  lấy  pháp  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn  làm  tông100,  gồm  mười  hội 

thuyết pháp. Cuối cùng là phẩm Nhập Pháp Giới. Đó gọi là  “không gì

 chẳng từ pháp giới này lưu xuất, không gì chẳng trở về pháp giới này” . 



(2). Thiện Tài đi về phương Nam, vị thiện tri thức thứ hai mươi 

sáu là cư sĩ Bệ Sắt Chi La ở thành Thiện Độ (Subapārangama). Bệ Sắt 

Chi La (Vesthila) dịch nghĩa là Hàm Nhiếp. 



(3 & 4). Theo kinh Hoa Nghiêm, cư sĩ dạy Thiện Tài như sau:  “Ư 

 thử  Nam  phương  hữu  sơn,  danh  Bổ  Đát  Lạc  Ca,  bỉ  hữu  Bồ  Tát,  danh 

 Quán Tự Tại. Tức tụng viết: - Hải thượng hữu sơn đa thánh hiền, chúng 

 bảo sở thành cực thanh tịnh, hoa quả thụ mộc giai biến mãn, tuyền lưu 

 trì chiểu tất cụ túc. Dũng mãnh trượng phu Quán Tự Tại, vị lợi chúng 

 sanh trụ thử sơn. Nhữ ưng vãng vấn chư công đức, bỉ đương thị nhữ đại 

 phương tiện”  (Ở phương Nam nơi đây có quả núi tên là Bổ Đát Lạc Ca, 

nơi ấy có Bồ Tát tên là Quán Tự Tại. Liền nói kệ tụng như sau: - Trên 

biển có núi, đông thánh hiền, các báu hợp thành cực thanh tịnh. Hoa quả, 

cây  cối  đều  trọn  khắp,  suối  chảy,  ao  chuôm  thảy  đầy  đủ.  Dũng  mãnh 

trượng phu Quán Tự Tại, vì lợi chúng sanh trụ núi này. Ngươi nên tới 

hỏi các công đức, Ngài sẽ dạy ngươi phương tiện lớn). Sách Tây Phương 

Hiệp Luận viết:  “Bổ Đát Lạc Ca, Hán dịch là Tiểu Bạch Hoa Thụ (cây 

 có hoa trắng nhỏ). Hoa ấy rất thơm, biểu thị hạnh hoa của Đại Sĩ là từ 

 bi khiêm hạ, nở xòe hạnh hương giáo hóa, khiến cho kẻ nghe danh phát 

 tâm Bồ Đề” . 

  

 1. Thấy hang đá trong rừng, trên tảng đá Kim Cang. 

  

 2. Có trượng phu dũng mãnh, tức bậc thánh từ bi. 

  

 3. Đuốc trí vô tận, làm quang minh trong đêm tối. Hết thảy mây 

 pháp, che chở, tăng trưởng mầm phước (Ca tụng Thiện Tài vừa thấy Đại Sĩ, 

 trong tâm bèn tán thán)

(1). Hoa Nghiêm Kinh:  “Thiện Tài chí ư bỉ sơn, cầu mịch thử Đại  

100 Tông ở đây là giáo nghĩa chủ yếu, chánh yếu của một bộ kinh. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 265

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Bồ Tát, kiến Tây diện nham cốc chi trung, thụ lâm ông úc, hương thảo 

 nhu nhuyễn, hữu toàn bố địa. Quán Tự Tại Bồ Tát, ư Kim Cang thạch 

 thượng, kết già phu tọa” (Thiện Tài đến núi ấy tìm kiếm vị Đại Bồ Tát 

ấy,  thấy  trong  vùng  hang  đá  ở  phía  Tây,  rừng  cây  xanh  tươi,  cỏ  thơm 

mềm mại phủ khắp đất, mọc xoay về bên phải, Quán Tự Tại Bồ Tát ngồi 

xếp bằng trên tảng đá Kim Cang). 



(2). Xem chữ  “dũng mãnh trượng phu”  trong phần trước. 



(3). [Cũng theo kinh Hoa Nghiêm], Thiện Tài trông thấy, hoan hỷ, 

hớn hở, nghĩ như thế này: Thiện tri thức là mây pháp của hết thảy. Thiện 

tri thức là đuốc trí vô tận. Thiện tri thức là rễ mầm phước đức. 

 Đại  Sĩ  thuộc  địa  vị  Tùy  Thuận  Chúng  Sanh  Hồi  Hướng,  nói 

 hạnh môn Đại Bi Giải Thoát, hiện đang hành Tứ Nhiếp, chẳng giống 

 ba mươi lăm thân. Phát nguyện ở trong cõi Đồng Cư, nhằm dứt trừ 

 vĩnh viễn mười tám thứ sợ hãi, khiến cho những ai xưng danh, nhìn 

 mặt Ngài đều quay về môn phương tiện, sám quả, tu nhân, rốt cuộc 

 vào nẻo Bồ Đề (Ca tụng Đại Sĩ giảng cho Thiện Tài pháp môn Đại Bi Giải Thoát)  

Đại  Sĩ  là  vị  thiện  tri  thức  thứ  hai  mươi  bảy  trong  chuyến  đi  về 

phương  Nam  của  Thiện  Tài.  Ngài  thuộc  vào  địa  vị  Tùy  Thuận  Nhất 

Thiết Chúng Sanh Hồi Hướng101. 

Kinh chép:  “Ngã dĩ thử Bồ Tát Đại Bi hạnh môn, bình đẳng giáo 

 hóa nhất thiết chúng sanh, tương tục bất đoạn. Thiện nam tử! Ngã trụ 

 thử  Đại  Bi  hạnh  môn,  thường  tại  nhất  thiết  chư  Như  Lai  sở,  phổ  hiện 

 nhất  thiết  chúng  sanh  chi  tiền.  Hoặc  dĩ  bố  thí,  nhiếp  thủ  chúng  sanh; 

 hoặc dĩ ái ngữ, hoặc dĩ lợi hành, hoặc dĩ đồng sự nhiếp thủ chúng sanh. 

 Hoặc hiện sắc thân nhiếp thủ chúng sanh. Hoặc hiện chủng chủng bất tư 

 nghị  sắc,  tịnh  quang  minh  võng  nhiếp  thủ  chúng  sanh.  Hoặc  dĩ  âm 

 thanh, hoặc dĩ oai nghi, hoặc vị thuyết pháp, hoặc hiện thần biến, linh kỳ 

 tâm ngộ nhi đắc thành thục. Hoặc vị hóa hiện đồng loại chi hình, dữ kỳ 

 cộng cư, nhi thành thục chi. 

 Thiện nam tử! Ngã tu hành thử Đại Bi hạnh môn, nguyện thường 

 cứu hộ nhất thiết chúng sanh. Nguyện nhất thiết chúng sanh ly hiểm đạo 

 bố, ly nhiệt não bố, ly mê hoặc bố, ly hệ phược bố, ly sát hại bố, ly bần 

 cùng bố, ly bất hoạt bố, ly ác danh bố, ly ư tử bố, ly đại chúng bố, ly ác 

101  Xin  lưu  ý  đây  cũng  là  sự  thị  hiện  nhằm  dạy  pháp,  chứ  không  phải  thật  sự  đức 

Quán Thế Âm Bồ Tát chưa chứng Thập Địa, vẫn còn thuộc địa vị Tùy Thuận Nhất 

Thiết Chúng Sanh Hồi Hướng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 266

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 thú bố , ly hắc ám bố, ly thiên di bố, ly ái biệt bố, ly oán hội bố, ly bức 

 bách thân bố, ly bức bách tâm bố, ly ưu bi bố. Phục nguyện chư chúng 

 sanh,  nhược  niệm  ư ngã,  nhược  xưng ngã  danh, nhược  kiến ngã  thân, 

 giai đắc miễn ly nhất thiết bố úy. 

 Thiện nam tử! Ngã dĩ thử phương tiện linh chư chúng sanh, ly bố 

 úy dĩ, phục giáo linh phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, vĩnh 

 bất thoái chuyển” 

(Ta dùng hạnh môn Đại Bi này của bậc Bồ Tát để bình đẳng giáo 

hóa hết thảy chúng sanh liên tục chẳng dứt. 

Này  thiện nam  tử!  Ta  trụ trong  hạnh  môn  Đại  Bi này,  thường ở 

nơi hết thảy Như Lai, hiện trước khắp hết thảy chúng sanh, hoặc dùng bố 

thí để nhiếp thủ chúng sanh, hoặc dùng ái ngữ, hoặc dùng lợi hành, hoặc 

dùng đồng sự để nhiếp thủ chúng sanh, hoặc hiện sắc thân để nhiếp thủ 

chúng sanh. Hoặc hiện lưới quang minh trong sạch có các thứ sắc chẳng 

thể nghĩ bàn để nhiếp thủ chúng sanh. Hoặc dùng âm thanh, hoặc dùng 

oai nghi, hoặc vì họ thuyết pháp, hoặc hiện thần thông biến hóa, khiến 

cho tâm họ ngộ, được thành thục. Hoặc vì họ hiện thân hình giống như 

họ, cùng ở chung với họ để thành thục họ. 

Này  thiện  nam  tử!  Ta  tu  hành  hạnh  môn  Đại  Bi  này,  nguyện 

thường  cứu  vớt,  che  chở  hết  thảy  chúng  sanh.  Nguyện  hết  thảy  chúng 

sanh lìa nỗi sợ nơi đường hiểm, lìa nỗi sợ nhiệt não, lìa nỗi sợ mê hoặc, 

lìa nỗi sợ trói buộc, lìa nỗi sợ sát hại, lìa nỗi sợ nghèo túng, lìa nỗi sợ 

chẳng  sống sót, lìa  nỗi sợ tiếng ác,  lìa nỗi  sợ  chết  chóc, lìa nỗi sợ đại 

chúng,  lìa  nỗi  sợ  [bị  đọa]  đường  ác,  lìa  nỗi  sợ  tối  tăm,  lìa  nỗi  sợ  dời 

chuyển, lìa nỗi sợ yêu thương mà phải chia lìa, lìa nỗi sợ oán ghét phải 

gặp gỡ, lìa nỗi sợ thân bị bức bách, lìa nỗi sợ tâm bị bức bách, lìa nỗi sợ 

lo buồn. Lại nguyện các chúng sanh hoặc nghĩ tới ta, hoặc xưng danh ta, 

hoặc thấy thân ta, đều được tránh lìa hết thảy sợ hãi. 

Này thiện nam tử! Ta dùng phương tiện này khiến cho các chúng 

sanh lìa sợ hãi xong, lại dạy họ phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác, vĩnh viễn không lui sụt) 

Ngài  Thanh  Lương  giảng:   “Từ  chữ  bố  thí  trở  đi  nói  về  ý  nghĩa 

 ‘phổ hiện’ (hiện trọn khắp). So với ba mươi lăm ứng thân được nói trong 

 kinh  Pháp  Hoa  thì  mới  thoạt  nhìn  [những  sự  ứng  hóa  nói  trong  đoạn 

 kinh văn này] dường như ít ỏi, nhưng về ý nghĩa lại nhiều. Ba mươi lăm 

 ứng thân ấy chỉ là các thứ sắc thân thị hiện và sự thuyết pháp [đã được 

 nói] trong đoạn này” . 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 267

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 1. Thật đúng là: Chúng sanh ví như cội rễ, chư Phật chính là 

 hoa quả. 

  

 2. Phụng sự mười hai loại chúng sanh giống như cha mẹ, tam 

 thế chư Phật mới đắc Bồ Đề. 

  

 3. Ấy là vì: Tự và Tha chẳng ngăn cách mảy lông, chúng sanh 

 và Phật vốn không sai biệt. 

  

 4. Vì thế, trưởng tử Phổ Hiền khởi đủ vạn hạnh, con thứ Văn 

 Thù viên thành Chủng Trí. Chẳng lên cửa Đại Sĩ, khó nhập biển Tỳ 

 Lô! (Ca tụng địa vị Tùy Thuận Chúng Sanh Hồi Hướng của Đại Sĩ)



(1). Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện chép:  “Thí như khoáng dã, hữu 

 đại  thụ  vương,  nhược  căn  đắc  thủy,  chi,  diệp,  hoa,  quả  tất  giai  phồn 

 mậu. Sanh tử khoáng dã Bồ Đề thụ vương, diệc phục như thị. Nhất thiết 

 chúng sanh nhi vi thụ căn, chư Phật, Bồ Tát nhi vi hoa quả. Dĩ đại bi 

 thủy, nhiêu ích chúng sanh, tắc năng thành tựu chư Phật, Bồ Tát trí huệ 

 hoa  quả”   (Ví  như  nơi  đồng  hoang  có  một  cây  chúa102,  nếu  rễ  của  nó 

được  nước  thấm  nhuần  thì  cành,  lá,  hoa,  quả  thảy  đều  xum  xuê.  Cây 

chúa  Bồ  Đề  trong  đồng  hoang  sanh  tử  cũng  giống  như  vậy.  Hết  thảy 

chúng sanh là rễ cây, chư Phật, Bồ Tát là hoa quả. Dùng nước Đại Bi 

làm lợi ích chúng sanh thì sẽ có thể thành tựu hoa quả trí huệ Phật, Bồ 

Tát). 

(2). Kinh còn chép:  “Sở vị, noãn sanh, thai sanh, thấp sanh, hóa 

 sanh,  vô  túc,  nhị  túc,  tứ  túc,  đa  túc,  hữu  sắc,  vô  sắc,  hữu  tưởng,  vô 

 tưởng, phi hữu tưởng, phi vô tưởng, như thị đẳng loại, ngã giai ư bỉ tùy 

 thuận nhi chuyển. Chủng chủng thừa sự, chủng chủng cúng dường, như 

 kính  phụ  mẫu,  như  phụng  sư  trưởng,  cập  A  La  Hán,  nãi  chí  Như  Lai, 

 đẳng vô hữu dị” (Đó là noãn sanh, thai sanh, thấp sanh, hóa sanh, không 

chân, hai chân, bốn chân, nhiều chân, có sắc, không sắc, có tưởng, không 

tưởng, chẳng phải có tưởng, chẳng phải không tưởng, đối với những loài 

như vậy, ta đều tùy thuận chuyển hóa họ. Các thứ hầu hạ, các thứ cúng 

dường, như kính cha mẹ, như thờ sư trưởng, và A La Hán cho đến Như 

Lai, giống hệt không khác). 

Kinh còn chép:  “Nhược chư Bồ Tát dĩ đại bi thủy, nhiêu ích chúng 

 sanh, tắc năng thành tựu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Thị cố Bồ 

 Đề thuộc ư chúng sanh” (Nếu các Bồ Tát dùng nước Đại Bi tạo lợi ích 

102 Cây to nhất trong các cây xung quanh thì được tôn là “thụ vương” (cây vua, cây 

chúa). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 268

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cho chúng sanh thì sẽ có thể thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác. Vì vậy, Bồ Đề thuộc về chúng sanh). 



(3). Phẩm  Dạ Ma Kệ Tán của kinh Hoa Nghiêm có đoạn:  “Như 

 tâm, Phật diệc nhĩ. Như Phật, chúng sanh nhiên. Tâm, Phật, dữ chúng 

 sanh.  Thị  tam  vô  sai  biệt”   (Như  tâm,  Phật  cũng  thế.  Như  Phật,  chúng 

sanh đồng. Tâm, Phật và chúng sanh, cả ba không sai biệt). 



(4). Sách [Hoa Nghiêm] Hợp Luận viết:  “Trưởng tử [của chư Như 

 Lai] là Phổ Hiền nêu quả đức nơi Tạng thân, con thứ là Văn Thù, khơi 

 mở cho kẻ tối tăm về thế giới Kim Sắc” . Sách còn viết:  “Phổ Hiền biểu 

 thị Hạnh, Văn Thù biểu thị Trí, Quán Âm biểu thị Bi. Ba pháp thuộc vào 

 một người, đầy đủ, trọn khắp, nên gọi là Tỳ Lô Giá Na. Không có Thập 

 Hồi Hướng, sẽ không có Bồ Tát thành Phật đạo” . 

  

 1.  Nhưng  Viên  Giáo,  Đốn  Giáo,  chỉ  độ  bậc  đại  căn,  còn  với 

 hạng điếc câm thì vẫn hành đạo nhỏ. 

  

 2.  Ấy  là  vì:  Nhìn  thấy  bóng  trong  gương,  vô  cớ  phát  cuồng. 

 Chẳng biết: Trong chéo áo giấu châu, vốn chưa từng mất (Từ đây trở đi 

 ca tụng Tâm Kinh, gồm hai đoạn). 



(1). Ngài Hiền Thủ phán định giáo pháp:  

- Một là Tiểu Thừa Giáo. 

- Hai là Đại Thừa Thỉ Giáo. 

- Ba là Đại Thừa Chung Giáo. 

- Bốn là Đốn Giáo. 

- Năm là Viên Giáo. 

Kinh Hoa Nghiêm thuộc Đốn Viên. Hoa Nghiêm lấy hàng phàm 

phu  đại  căn  làm  đương  cơ.  Phẩm  Nhập  Pháp  Giới  có  đoạn:   “Ư  thị 

 thượng thủ chư đại Thanh Văn, Xá Lợi Phất đẳng tại Thệ Đa lâm, giai 

 tất bất kiến Như Lai thần lực dĩ chí bất khả tư nghị Bồ Tát cảnh giới. Hà 

 dĩ cố? Chư đệ tử y Thanh Văn thừa nhi cầu xuất ly cố”  (Khi ấy, các bậc 

thượng  thủ  trong  hàng  đại  Thanh  Văn  như  Xá  Lợi  Phất  v.v...  ở  trong 

rừng Thệ Đa103 đều chẳng thấy được thần lực của Như Lai cho đến cảnh 

giới chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát. Vì sao vậy? Vì các đệ tử nương theo 

103  Thệ  Đa  lâm  (Jetavāna),  thường  được  biết  dưới  danh  xưng  phổ  biến  hơn  là  Kỳ 

Viên  hoặc  Kỳ  Hoàn  tịnh  xá.  Khu  rừng  này  vốn  là  hoa  viên  của  thái  tử  Kỳ  Đà 

(Jetakumāra) do ông Cấp Cô Độc (Anāthapindika) dâng cúng. Trong các kinh Đại 

Thừa  thường  gọi  khu  rừng  này  là  Kỳ  Thụ  Cấp  Cô  Độc  Viên  (Jetavane 

Anāthapindikassa Ārāma). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 269

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thanh  Văn  thừa  để  cầu  xuất  ly).  [Hoa  Nghiêm  Kinh]  Sớ  Sao  giảng: 

 “Hoa  Nghiêm  hiển  thị  trực  tiếp  Nhất  Thật  sâu  huyền,  mà  họ  lại  dùng 

 Quyền Trí để nhận biết nên như câm điếc” . 



(2). Lăng Nghiêm Kinh:  “Thất La thành trung, Diễn Nhã Đạt Đa, 

 hốt ư thần triêu, dĩ kính chiếu diện, ái kính trung đầu, my mục khả kiến, 

 sân  trách  kỷ  đầu,  bất  kiến  diện  mục,  dĩ  vi  si  mị,  vô  trạng  cuồng  tẩu” 

(Trong thành Thất La (Śrāvastī, tức thành Xá Vệ), chàng Diễn Nhã Đạt 

Đa (Yajñadatta) buổi sáng chợt soi gương, yêu mến cái đầu [hiện bóng] 

trong gương vì nó có lông mày và mắt có thể nhìn thấy được, giận trách 

cái đầu của chính mình sao chẳng thấy được vẻ mặt, cho nó là yêu quái, 

vô duyên cớ điên cuồng chạy quàng). 

Kinh còn chép:  “Thí như hữu nhân, ư tự y trung, hệ Như Ý châu, 

 bất tự giác tri, cùng lộ tha phương, khất thực trì tẩu. Tuy thật bần cùng, 

 châu bất tằng thất” (Ví như có kẻ ở trong áo mình buộc châu Như Ý mà 

không hay biết, túng quẫn nơi quê người, lê la ăn xin. Tuy thật bần cùng, 

nhưng châu chưa từng mất). 

  

 1. Đại Sĩ động lòng thương xót sâu xa, chỉ bày Bát Nhã. 

  

 2. Voi chúa xoay mình đoái trông, kêu tên Thu Tử. 

  

 3.  Sắc  chính  là  Không,  Không  chính  là  Sắc,  chẳng  cần  phải 

 chia chẻ đến lân hư trần. Bất sanh, bất diệt, chớ nhìn lầm nước sông 

 Hằng. 

  

 4.  Phá được  Ngũ  Ấm, tướng mười tám giới104  đều tiêu.  Tứ  Đế 

 chẳng làm, mười hai duyên liền dứt. 

  

 5. Đến lúc ấy, thân chứa mười phương, miệng nuốt ba đời. 

  

 6. Chẳng thấy Phật nơi Niết Bàn, tâm còn do đâu vướng mắc? 

  

 7. Như xướng Kim Cang tự mẫu đã qua khỏi môn chữ Trà; đấy 

 là  Bát  Nhã  tổng  trì,  bèn  nói  chú  Ba  La,  hòng  độ  khắp  lợi  độn,  mà 

 cũng là nhằm khiến Bi lẫn Trí viên dung. 

 Bị  chú  của  người  dịch: Cư  sĩ  Hứa  Chỉ  Tịnh  không  chú  thích  cho  câu  thứ 

 nhất trong đoạn này. 

104 Thập Bát Giới là sáu căn (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý) phối hợp với sáu trần (Sắc, 

Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp) và sáu thức. Mười tám giới biểu thị toàn bộ sự nhận 

thức của con người đối với hiện tượng và sự vật chung quanh. Do vậy, ta có nhãn 

giới, nhĩ giới, tỷ giới, cho đến ý giới, sắc giới cho đến pháp giới, nhãn thức giới cho 

đến ý thức giới. Dùng trí huệ Bát Nhã để quán chiếu, mười tám giới này chỉ là phân 

biệt, vọng tưởng, chấp trước tạo ra, bản tánh của chúng là Không, cho nên Tâm Kinh 

mới bảo  “vô nhãn giới, nãi chí vô ý thức giới” (không có nhãn giới, cho đến không 

có ý thức giới). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 270

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(2). Phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm có chép:  “Văn  

 Thù Sư Lợi như tượng vương hồi, quán chư tỳ-kheo”  (Ngài Văn Thù Sư 

Lợi như voi chúa quay mình, nhìn các tỳ-kheo). Xá Lợi Tử (Śāriputra), 

cõi này dịch là Thu Tử, do gọi theo tên mẹ105. 

(3). Tâm Kinh:  “Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc, Sắc tức thị 

 Không, Không tức thị Sắc” . Lăng Nghiêm Kinh:  “Thô vi đại địa, tế vi vi 

 trần. Chí lân hư trần, tích bỉ cực vi sắc biên tế tương thất phần sở thành. 

 Cánh tích lân hư, tức thật không tánh”  (Thô là đại địa, nhỏ nhặt là vi 

trần. Còn như lân hư trần là do chia cực vi sắc biên tế ra bảy phần mà 

thành. Lại chia chẻ lân hư trần thì nó thật sự là tánh Không). Tâm Kinh: 

 “Thị  chư  pháp  Không  tướng,  bất  sanh,  bất  diệt,  bất  cấu  bất  tịnh,  bất 

 tăng,  bất  giảm”   (Tướng  Không  của  các  pháp  chẳng  sanh,  chẳng  diệt, 

chẳng nhơ, chẳng sạch, chẳng tăng, chẳng giảm). 

Lăng Nghiêm Kinh:  “Phật cáo Nặc vương: - Ngã kim thị nhữ bất 

 sanh diệt tánh. Nhữ niên kỷ thời kiến Hằng hà thủy? Vương ngôn: - Ngã 

 sanh tam tuế, kinh quá thử lưu, tức tri thị Hằng hà thủy. Phật ngôn: - 

 Nhữ  thuyết  nhị  thập  chi  thời,  suy  ư  thập  tuế,  nãi  chí  lục  thập,  nhật 

 nguyệt tuế thời, niệm niệm thiên biến. Tắc nhữ tam tuế, kiến thử hà thời, 

 chí niên thập tam, kỳ thủy vân hà? Vương ngôn: - Như tam tuế thời, uyển 

 nhiên vô dị, nãi chí ư kim niên lục thập nhị, diệc vô hữu dị! Phật ngôn: - 

 Nhữ kim tự thương phát bạch diện trứu. Nhữ diện tuy trứu, nhi thử kiến 

 tinh tánh vị tằng trứu. Trứu giả vi biến, bất trứu phi biến. Biến giả thọ 

 diệt, bỉ bất biến giả nguyên vô sanh diệt, vân hà ư trung thọ nhữ sanh 

 tử?”  (Phật bảo vua Ba Tư Nặc106: - Nay ta chỉ cho ông tánh không sanh 

105 Śāri là một loại chim, thường được dịch là Thu Lộ, cặp mắt rất đẹp và trong vắt. 

Phong tục Ấn Độ thời ấy hay gọi tên con theo tên mẹ. Mẹ của ngài Xá Lợi Phất tên 

là Śāri nên Ngài được gọi là Śāriputra (con của bà Xá Lợi, con bà Thu Lộ). 

106 Vua Ba Tư Nặc (Prasenajit, dịch nghĩa là Thắng Quân, hay Thắng Quang) là vua 

nước Kiều Tát La (Kosala), thuộc vương triều Aiksvāka, là một vị cư sĩ hộ pháp nổi 

tiếng thời ấy. Thoạt đầu, vua không tin Phật, do thấy trưởng giả Cấp Cô Độc (Tu Đạt 

Đa) không tiếc của trải vàng để mua bằng được rừng Thệ Đa dâng lên Phật làm tinh 

xá, vua bèn thống lãnh các đại thần đến thăm Phật. Vua đến tinh xá với vẻ hống hách 

ta là chủ một nước, coi Phật như một tu sĩ khổ hạnh toan đến kiếm chác lợi dưỡng 

trong xứ Kiều Tát La, huênh hoang nói: “Ta nghe nói có một vị đại giác ngộ tên là 

Phật Đà, nhưng ta không hiểu! Có nhiều người tu hành khổ hạnh trong núi sâu rừng 

thẳm mấy chục năm cho đến khi già lụm cụm vẫn chưa giác ngộ, làm sao người trẻ 

tuổi này lại giác ngộ cho được?” Đức Phật ngồi yên trong thất, trả lời:  “Đại Vương! 

 Đa số khinh người trẻ tuổi, nhưng thế gian có bốn sự không thể coi thường. Một là 

 vương tử trẻ tuổi, hai là rồng con mới sanh, ba là đốm lửa nhỏ tí, bốn là tăng lữ trẻ 

 tuổi. Vương tử tuy nhỏ mai sau cũng là vua một nước, rồng con rồi sẽ trưởng thành, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 271

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

diệt.  Ông  thấy  nước  sông  Hằng  lúc  mấy  tuổi?  Vua  thưa:  -  Khi  con ba 

tuổi đi qua dòng sông ấy, liền biết nước sông Hằng. Phật nói: - Ngươi 

nói xem: Từ lúc hai mươi tuổi, già suy hơn lúc mười tuổi, cho đến sáu 

mươi, ngày giờ năm tháng, niệm niệm đổi đời, như vậy thì từ lúc ngươi 

ba tuổi trông thấy sông ấy cho đến năm mười ba tuổi, nước sông ra sao? 

Vua đáp: - Giống như thuở ba tuổi, y hệt không khác gì, thậm chí đến 

nay con được sáu mươi hai tuổi, cũng chẳng khác gì! Phật dạy: - Ông 

nay tự xót xa đầu bạc, mặt nhăn. Mặt ông tuy nhăn, nhưng cái tánh thấy 

trong trẻo ấy chưa từng bị nhăn. Nhăn là biến đổi, không nhăn là chẳng 

biến đổi. Hễ biến đổi sẽ bị diệt, còn cái không biến đổi vốn chẳng sanh 

diệt, cớ sao ông lại phải chịu sanh tử?)  

(4). Tâm Kinh:  “Chiếu kiến Ngũ Uẩn giai không”  (Soi thấy năm 

Uẩn đều không). Còn nói:  “Vô nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý, vô sắc, thanh, 

 hương, vị, xúc, pháp. Vô nhãn giới, nãi chí vô ý thức giới” (Không có

mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý,  không    sắc,  thanh,  hương,  vị  xúc  pháp. 

Không có nhãn giới cho đến không có ý thức giới). Tứ Đế là Khổ, Tập, 

Diệt,  Đạo.  Ngài  Thanh  Nguyên  Hành  Tư  nói:   “Thánh  Đế  cũng  chẳng 

 làm” . 

Tâm Kinh:  “Vô  vô  minh,  diệc  vô  vô  minh  tận,  nãi  chí  vô  lão  tử, 

 diệc vô lão tử tận” (Không có vô minh, cũng chẳng có hết vô minh, cho 

đến  không  có  già  chết  mà  cũng  không  có  hết  già  chết),  đấy  chính  là 

mười hai pháp duyên sanh. 

(5).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Tâm  tinh  biến  viên,  hàm  lý  thập 

 phương”  (Cái tâm trong trẻo trọn khắp, chứa đựng mười phương). Lại 

chép:  “Thân  hàm  thập  phương  vô  tận  hư  không” (Thân  chứa  mười 

phương vô tận hư không). Ngài Nam Nhạc Huệ Tư nói:  “Tam thế chư 

 Phật bị ta một miệng nuốt sạch” . 

(6). Tâm Kinh:  “Bồ Đề Tát Đỏa y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố, tâm 

 vô quái ngại, vô quái ngại cố, vô hữu khủng bố, viễn ly điên đảo mộng 

 tưởng, cứu cánh Niết Bàn”  (Do Bồ Tát nương vào Bát Nhã Ba La Mật 

Đa nên tâm không vướng mắc. Do không vướng mắc nên không sợ hãi, 

xa lìa  mộng tưởng điên  đảo, chứng  rốt  ráo  Niết  Bàn).  Lăng  Già  Kinh: 

 phun mưa, vẫy gió, đốm lửa nhỏ tí cũng đốt cháy cả cánh đồng, tăng lữ trẻ tuổi chỉ 

 cần vâng giữ đạo nghiệp, sẵn lòng cứu độ chúng sanh, chẳng phân biệt đều có thể 

 chứng vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Chớ nên ác khẩu, kẻo mắc tội chướng” . 

Vua nghe nói, ngỡ ngàng nín lặng, vì từ trước đến nay, chưa ai dám cãi vua. Phật lại 

từ tốn thuyết pháp khiến cho vua giải ngộ, chí thành quy hướng, thề trọn đời ủng hộ 

Tam Bảo. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 272

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 “Nhất thiết vô Niết Bàn, vô hữu Niết Bàn Phật, vô hữu Phật Niết Bàn, 

 viễn ly giác, sở giác”  (Hết thảy không có Niết Bàn. Không có Phật nơi 

Niết Bàn, mà cũng chẳng có Niết Bàn của Phật, xa lìa giác lẫn sở giác). 

Kinh Viên Giác lại nói:  “Nhất thiết Như Lai diệu viên giác tâm, 

 bổn vô Bồ Đề cập dữ Niết Bàn, diệc vô thành Phật cập bất thành Phật” 

(Tâm diệu viên giác của hết thảy Như Lai vốn không có Bồ Đề và Niết 

Bàn, cũng chẳng có thành Phật lẫn không thành Phật). 

(7).  Trong  bốn  mươi  hai  tự  mẫu107 của  kinh  Bát  Nhã,  chữ  cuối 

cùng là chữ Trà (ksa); vì thế, sách Ma Ha Chỉ Quán viết:  “Qua khỏi chữ 

 Trà không thể nói nữa” . Gọi là Kim Cang [tự mẫu] vì đây chính là thân 

Kim Cang được chứng bởi Như Lai, nghĩa ấy có thể thấy từ kinh Niết 

Bàn. Tâm Kinh:  “Cố tri Bát Nhã Ba La Mật Đa thị đại thần chú, thị đại 

 minh chú, thị vô thượng chú, thị vô đẳng đẳng chú, năng trừ nhất thiết 

 khổ, chân thật bất hư. Cố thuyết Bát Nhã Ba La Mật Đa Chú”  (Vì vậy, 

biết  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  là  đại  thần  chú,  là  đại  minh  chú,  là  chú 

không  chi  hơn, là  chú không  gì sánh bằng,  trừ  hết  thảy  khổ, chân thật 

chẳng dối. Do vậy, nói Bát Nhã Ba La Mật Đa Chú). Chú, tiếng Phạn là 

Đà La Ni (Dhāranī), dịch nghĩa là Tổng Trì. 

 1. Người học ngầm tu Huệ sâu, vì vào cửa tòa nhà lộng lẫy. Kẻ 

 chỉ mới đắc Văn Huân, cũng gieo thành hạt giống Kim Cang. 

 2. Quý ở chỗ chí thành, cung kính, như thân cận oai trời! Đừng 

 vọng tưởng tư duy, uổng công đốt lửa đom đóm mà thôi! (Từ đây trở đi 

 ca tụng pháp thức trì tụng thần chú, gồm hai đoạn. Trước hết, riêng nêu công đức trì 

 kinh). 

(1). Trong Lăng Nghiêm Kinh, ngài A Nan nói:  “Ngã kim do như 

 lữ  bạc  chi  nhân,  hốt  mông  thiên  vương  tứ  dữ  hoa  ốc,  tuy  hoạch  đại 

 trạch, yếu nhân môn nhập”  (Tôi nay giống như lữ khách lênh đênh, chợt 

được thiên vương ban cho căn nhà lộng lẫy. Tuy đã được căn nhà to lớn, 

vẫn phải theo cửa để vào). Phẩm Xuất Hiện kinh Hoa Nghiêm có câu: 

107 Bốn mươi hai tự mẫu này chính là bốn mươi hai chữ cái trong một loại tiếng Phạn 

cổ, gọi là Tất Đàm (Siddham). Ba kinh Bát Nhã, Niết Bàn và Hoa Nghiêm đều giảng 

về  những  pháp,  những  ý  nghĩa  được  biểu  thị  bởi  bốn  mươi  hai  chữ  ấy.  Phật  môn 

Trung  Hoa  có  riêng  một  nghi  thức  xướng  tụng  bốn  mươi  hai  chữ  này,  gọi  là  Hoa 

Nghiêm Tự Mẫu Xướng Tụng (theo ngu ý, tại Việt Nam thuở trước cũng có nhiều 

nơi tụng đọc nghi thức này vì nhà xuất bản Sen Vàng có in nghi thức Hoa Nghiêm 

Tự Mẫu do Hòa Thượng Thiện Hoa phiên âm). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 273

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 “Thực  thiểu  kim  cang,  chung  cánh  bất  tiêu”   (Ăn  chút  kim  cang,  trọn 

chẳng tiêu được). 

(2). Tổ Ấn Quang nói:  “Phàm tụng kinh ắt phải chí thành, khẩn 

 thiết như đối trước thánh dung, đích thân nghe viên âm, từ đầu đến cuối, 

 một mực đọc qua, dù văn hay nghĩa nhất loạt chẳng gắng tâm thấu hiểu. 

 Xem kinh như thế, kẻ lợi căn sẽ có thể ngộ được hai pháp Không (Ngã 

 Không  và  Pháp  Không),  chứng  lý  Thật  Tướng.  Ngay  như  kẻ  độn  căn 

 cũng  có  thể  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  phước  huệ.  Nếu  một 

 đằng  xem,  một đằng  phân biệt, sẽ hoàn toàn thuộc  về phàm tình  vọng 

 tưởng,  phỏng  đoán,  suy lường,  làm  sao  có  thể  ngầm  hợp  ý  Phật,  tăng 

 phước huệ, tiêu nghiệp chướng cho được?” 

Ngài còn nói:  “Muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp, cần phải 

 cầu  từ  nơi  cung  kính.  Có  một  phần  cung  kính,  sẽ  tiêu  được  một  phần 

 nghiệp chướng, tăng một phần phước huệ. Có mười phần cung kính, sẽ 

 tiêu được mười phần nghiệp chướng, tăng mười phần phước huệ” . 

Viên Giác Kinh:  “Dĩ  hữu  tư duy  tâm,  trắc  độ  Như  Lai  viên giác 

 cảnh giới, như thủ huỳnh hỏa, thiêu Tu Di sơn, chung bất năng trước” 

(Dùng cái tâm có tư duy để suy lường cảnh giới viên giác của Như Lai 

thì  giống  như  đem  lửa  đom  đóm  thiêu  núi  Tu  Di,  trọn  chẳng  thể  làm 

được). 

 1. Chỉ vì: Chúng sanh thiếu Huệ, tâm thiên trọng lắm nỗi phân 

 biệt. Ngã Kiến dễ tăng, nghe quá nhiều [mà không thấu hiểu] sẽ thành 

 lầm lỗi. 

 2. Tranh cãi đoán mò màu sữa, lời càng thốt lắm càng sai. Chưa 

 nhìn thấu suốt da trâu, Lý bị chướng ngăn chẳng thấy. [Do vậy, Đại 

 Sĩ] mở môn bí mật, dùng con đường lấp chặt tư duy (Đây là trước khi ca 

 tụng thần chú, nêu ra lý do vì sao  chú ngữ không dịch nghĩa. Vì vậy, cổ đức nói: 

 “Chú viên mãn, kiến giải thiên lệch. Hễ nẩy sanh kiến giải thì chú ngữ mất sạch ý 

 nghĩa”). 

(1). Viên Giác Kinh:  “Chúng  sanh  vô  huệ  mục” (Chúng sanh

không có con mắt huệ). Khởi Tín Luận:  “Như Lai thiện xảo phương tiện, 

 nhờ vào ngôn ngữ để hướng dẫn chúng sanh, khiến họ bỏ văn tự, nhập 

 chân thật. Nếu dựa theo lời nói, chấp vào ý nghĩa, sẽ tăng trưởng phân 

 biệt lầm lạc, chẳng sanh Thật Trí, chẳng đắc Niết Bàn” . 

Viên Giác Kinh:  “Duy ích đa văn, tăng trưởng Ngã Kiến” (Chỉ  

[chú  trọng]  nghe  cho  nhiều  sẽ  tăng  trưởng  Ngã  Kiến).  Lăng  Nghiêm 

Kinh:  “Súc văn thành quá ngộ”  (Nghe quá nhiều trở thành lỗi lầm). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 274

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(2). Niết Bàn Kinh:  “Như sanh manh nhân, bất thức nhũ sắc, tiện 

 vấn  hà  tự?  Nhân  ngôn:  Bạch  như  bối.  Vấn:  Như  bối  thanh  da?  Đáp 

 ngôn: Bất dã! Vấn: Bối sắc hà tự? Viết: Như mễ mạt. Vấn: Nhu nhuyễn 

 như mễ mạt da? Mễ mạt phục hà tự? Viết: Như tuyết. Phục vấn: Lãnh 

 như  tuyết  da?  Tuyết  phục  hà  tự?  Thị  sanh  manh  nhân,  tuy  văn  chủng 

 chủng thí dụ, chung bất năng thức nhũ chân sắc”  (Như kẻ mù từ lúc lọt 

lòng, chẳng biết sữa màu gì, liền hỏi giống như thế nào? Người ta nói: 

Trắng như vỏ ốc. Liền hỏi: Như tiếng ốc (tù và) thổi phải không? Đáp: 

Không phải! Hỏi: Màu của vỏ ốc giống như thế nào? Đáp: Như bột gạo. 

Hỏi: Mềm mịn như bột gạo ư? Bột gạo lại giống như thế nào? Đáp: Như 

tuyết. Lại hỏi: Lạnh như tuyết ư? Tuyết lại giống như thế nào? Kẻ mù từ 

lúc lọt lòng ấy tuy nghe các thứ thí dụ, trọn chẳng biết được màu sắc thật 

sự của sữa). 

Tăng  sĩ  hỏi  ngài  Dược  Sơn  Nghiễm:   “Hòa  thượng  chẳng  cho 

 người khác xem kinh, sao lại tự mình xem?”  Ngài Dược Sơn bảo:  “Ta

 chỉ che mắt” . Tăng hỏi:  “Như vậy thì người học cũng bắt chước Ngài 

 được chăng?” . Ngài Dược Sơn bảo:  “Nếu ông xem thì da trâu cũng bị 

 xuyên thủng” . Ngài Thiên Đồng tụng rằng:  “Xem kinh nào phải lọt da 

 trâu” . 

 1. Khi ấy, đức Phật ta ngự tại đạo tràng Trúc Duẫn, đại hội xiển 

 dương không ngăn che, Đại Sĩ làm Liên Hoa Bộ Chủ108, thống lãnh 

 các vị thần tiên trì chú. 

 2.  Nói ra chú tâm Thập Nhất Diện,  trọn khắp oai lực Tứ Tất  

108 Liên Hoa Bộ là một trong năm bộ của Kim Cang Giới (Phật Bộ, Liên Hoa Bộ, 

Bảo Bộ, Kim Cang Bộ, Yết Ma Bộ), hoặc một trong ba bộ của Thai Tạng Giới (Phật 

Bộ, Liên Hoa Bộ, Kim Cang Bộ). Nếu hiểu một cách nông cạn thì trong Thai Tạng 

Giới, những chú ngữ của Phật thuộc về Phật Bộ, chú ngữ của Bồ Tát thuộc Liên Hoa 

Bộ, chú ngữ của quỷ thần thuộc về Kim Cang Bộ. Hiểu theo Kim Cang Giới, năm bộ 

chính là Ngũ Trí của Như Lai từ Đại Viên Kính Trí của Pháp Thân Tỳ Lô Giá Na 

Phật lưu xuất. Liên Hoa Bộ tượng trưng cho tâm Bồ Đề thanh tịnh sẵn có của chúng 

sanh,  vừa  tiêu  biểu  cho  tâm  đại  bi  của  mười  phương  Như  Lai.  Dù  bị  lưu  chuyển 

trong sanh tử, tâm Bồ Đề thanh tịnh sẵn có của chúng sanh vẫn chẳng hoen ố, như 

hoa sen mọc trong bùn nên gọi là Liên Hoa Bộ. Ở đây, cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh nói Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát  làm  bộ  chủ  Liên  Hoa  Bộ  là  dựa  theo  quan  điểm  Thai Tạng  Giới. 

Trong Thai Tạng Giới Mạn Đồ La, hai viện Quán Âm và viện Địa Tạng đều thuộc 

Liên Hoa Bộ, tôn Mã Đầu Quán Âm làm Bộ Chủ, Bạch Y Quán Âm làm Bộ Mẫu. 

Nếu nói theo Kim Cang Giới thì Liên Hoa Bộ Chủ là A Di Đà Phật, Kim Cang Pháp 

Ba La Mật Bồ Tát (Kim Cang mật hiệu của Quán Thế Âm Bồ Tát) là Bộ Mẫu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 275

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Đàn. 

 3. Nhớ tại nơi Liên Hoa Nhãn thuở trước,  ở chỗ ngài  Mỹ Âm  

 Hương. 

 4. Hoặc làm tiên nhân đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn, hoặc làm cư sĩ 

 đạt Đại Bi trí tạng. 

 5. Do tụng trì trăm lẻ tám biến, vượt thoát bốn vạn kiếp sanh tử. 

 6. Mười thứ lợi ích thù thắng, đã hưởng phước trong thuở sanh 

 tiền. Bốn thứ công năng, càng hiệu nghiệm sau khi đã khuất. 

 7.  Chỉ  cần  chí  tâm  tụng  niệm,  Cực  Lạc  ắt  sẽ  sanh  về.  Nếu  tu 

 hành đúng pháp, Bồ Đề nắm chắc trong tay (Đoạn này ca tụng Thập Nhất 

 Diện  Chú  Kinh.  Do  khi  trì  chú  này,  Ngài  là  tiên  nhân  hoặc  là  cư  sĩ,  nên  xếp  vào 

 trước phần này). 

(1).  Thập  Nhất  Diện  Chú  Kinh:   “Phật  tại  Thất  La  Phiệt  Trúc 

 Duẫn đạo tràng” (Đức Phật ở tại đạo tràng Măng Tre nơi thành Thất La 

Phiệt). Lăng Nghiêm Kinh:  “Khai xiển vô giá, độ chư nghi báng” (Khai

thị, xiển dương, không ngăn che, để độ những kẻ nghi ngờ, hủy báng). 

Mật Tông chia ra năm bộ, Đại Sĩ là bộ chủ của Liên Hoa Bộ. Thập Nhất 

Diện Chú Kinh:  “Quán Tự Tại Bồ Tát dữ vô lượng câu-chi na-dữu-đa 

 bách thiên trì chú thần tiên, đáo dĩ, đảnh lễ Phật túc”  (Quán Tự Tại Bồ 

Tát và vô lượng câu-chi na-do-tha109 trăm ngàn thần tiên trì chú đến nơi 

rồi bèn lễ dưới chân Phật). 

(2).  Thập  Nhất  Diện  Chú  Kinh110:  “Bạch  Phật  ngôn:  -  Ngã  hữu 

 thần chú tâm, danh Thập Nhất Diện, cụ đại oai lực”  ([Quán Thế Âm Bồ 

109 Na-dữu-đa là cách phiên âm khác của chữ Na-do-tha (Nayuta). Một Na-do-tha là 

một ngàn ức. 

110 Thập Nhất Diện Quán Âm (Ekādaśa Mukhānām Avalokiteśvara) là một trong sáu 

hóa thân được tôn sùng nhất của ngài Quán Âm. Với hóa thân này, Ngài đặc biệt cứu 

vớt chúng sanh trong loài A Tu La, ban bố lợi ích trừ bệnh, diệt tội, tăng phước trong 

đời hiện tại. Hiện thời, trong Đại Tạng có ba bộ kinh nói về hóa thân này là Thập 

Nhất Diện Quán Âm Thần Chú Kinh do ngài Da Xá Quật Đa dịch vào năm Bảo Định 

thứ 4 (564) đời Bắc Châu và quyển thứ tư trong bộ Đà La Ni Tập Kinh do ngài A 

Địa Cù Đa dịch vào năm Vĩnh Huy thứ 4 (653) đời Đường. Ngài Huyền Trang cũng 

dịch Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh vào năm Hiển Khánh nguyên niên (656) 

đời Đường. Thật ra, cả ba bản này đều là bản dịch khác nhau của một hội trong bộ 

Đại Kim Cang Đạo Tràng Kinh. Ngài Bất Không có dịch một nghi quỹ niệm tụng là 

Thập  Nhất  Diện  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  Tâm  Mật  Ngôn  Niệm  Tụng  Nghi  Quỹ.  Bản 

kinh này giảng rõ các nghi thức niệm tụng, kết giới, cách vẽ tượng, các phương pháp 

cúng dường v.v... Theo các sớ giải, với hóa thân này, Đại Sĩ có mười một mặt, mười 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 276

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tát] bạch Phật rằng: - Con có chú tâm111 tên là Thập Nhất Diện, đầy đủ 

oai lực). Tứ Tất Đàn thì một là thế giới Tất Đàn, hai là vị nhân Tất Đàn, 

ba là đối trị Tất Đàn, bốn là đệ nhất nghĩa Tất Đàn. Tất Đàn (Siddhanta) 

nghĩa là  “thí trọn khắp” . 

(3 & 4 & 5). Kinh chép:  “Ngã ức quá khứ Hằng hà sa kiếp tiền, 

 hữu Phật danh Bách Liên Hoa Nhãn. Ngã thời tác đại tiên nhân, thọ đắc 

 thử  chú,  ứng  thời  chứng  đắc  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn.  Hựu  quá  khứ  quá 

 Hằng hà sa kiếp, hữu Phật danh Mỹ Âm Hương, ngã thân tác đại cư sĩ, 

 thọ đắc thử chú, tiện ư sanh tử siêu tứ vạn kiếp. Tụng trì thử chú, phục 

 đắc chư Phật đại bi trí tạng, nhất thiết Bồ Tát giải thoát pháp môn” (Tôi

nhớ Hằng hà sa kiếp trước trong quá khứ, có Phật hiệu Bách Liên Hoa 

Nhãn.  Khi  ấy,  tôi  làm  đại  tiên  nhân  nhận  lãnh  chú  này,  ngay  khi  ấy 

chứng  đắc  Vô  Sanh Pháp  Nhẫn.  Lại  qua khỏi  Hằng  hà  sa  kiếp  về quá 

khứ, có Phật hiệu là Mỹ Âm Hương, tôi làm thân đại cư sĩ, được nhận 

lãnh chú này, liền vượt thoát bốn vạn kiếp sanh tử. Tụng trì chú này lại 

đắc đại bi trí tạng của chư Phật và hết thảy pháp môn giải thoát của Bồ 

Tát). 

(6).  Thập  Nhất  Diện  Thần  Chú  Kinh:   “Thị  cố  tịnh  tín  nam  nữ, 

 đương  cung  kính,  chí tâm hệ  niệm.  Mỗi  thần triêu  tụng  chú  nhất bách 

 bát  biến,  hiện  thân  hoạch  thập  chủng  thắng  lợi.  Nhất  thân  thường  vô 

 bệnh, nhị chư Phật nhiếp thọ, tam tài bảo vô tận, tứ năng phục oán địch, 

 ngũ tôn quý cung kính, lục quỷ độc bất thương, thất đao trượng bất hại, 

 bát  thủy  bất  nịch,  cửu  hỏa  bất  thiêu,  thập  bất  hoạnh  tử.  Phục  đắc  tứ 

 chủng  công  đức  thắng  lợi:  Nhất  mạng  chung  đắc  kiến  chư  Phật,  nhị 

 chung bất đọa ác thú, tam bất nhân hiểm ách tử, tứ đắc sanh Cực Lạc 

 thế giới”  (Do vậy, kẻ nam người nữ có lòng tin trong sạch hãy nên cung 

kính, chí tâm hệ niệm. Mỗi sáng sớm tụng chú một trăm lẻ tám biến thì 

nơi thân hiện tại được  mười thứ lợi ích thù thắng: Một là thân thường 

mặt phía dưới được xếp thành ba tầng tượng trưng cho mười phương và ba đời, đồng 

thời biểu thị Đại Sĩ đã vượt khỏi Thập Địa, một mặt trên cùng là mặt A Di Đà Phật, 

biểu thị Đại Sĩ đã thật sự chứng Phật quả. Thân tượng Thập Nhất Diện có nhiều tay, 

cầm tịnh bình, cành dương liễu, Nhật Tinh Ma Ni, bảo châu, chĩa ba, bảo bát, xâu 

chuỗi, dây quyến sách, hoa sen, gậy đầu lâu, kết các ấn như Thí Vô Úy, Dữ Nguyện 

v.v... Đa phần các tượng Thiên Thủ Thiên Nhãn được thờ hiện thời đã kết hợp giữa 

tượng ngàn mắt ngàn tay và Thập Nhất Diện này. 

111 Phần cốt tủy của một bài thần chú được gọi là Chú Tâm. Chẳng hạn phần lớn chú 

Lăng Nghiêm là danh xưng của chư Phật, Bồ Tát, chư thiên, quỷ thần, phần chính 

thức của bài chú bắt đầu bằng chữ Án (Om, Aum). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 277

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

không bệnh, hai là chư Phật nhiếp thọ, ba là của cải vô tận, bốn là hàng 

phục oán địch, năm là tôn quý, [được người khác] cung kính, sáu là quỷ 

mị,  chất  độc  không  hại  được,  bảy  là  đao  gậy  không  hại  được,  tám  là 

nước chẳng nhấn chìm, chín là lửa chẳng đốt được, mười là chẳng chết 

ngang  trái.  Lại  còn  được  bốn  thứ  công  đức  lợi  ích  thù  thắng:  Một  là 

mạng chung được thấy chư Phật, hai là trọn chẳng đọa vào đường ác, ba 

là chẳng chết vì nguy hiểm, tai ách, bốn là được sanh về thế giới Cực 

Lạc). 

(7). Thập Nhất Diện Kinh Chú:  “Ư ngã sở thuyết thần chú, thọ trì, 

 độc tụng, như thuyết tu hành, thị nhân ư vô thượng Bồ Đề lãnh thọ như 

 tại chưởng trung” (Đối với thần chú do ta đã nói mà thọ trì, đọc tụng, tu 

hành đúng như lời dạy thì người ấy sẽ nhận lãnh Vô Thượng Bồ Đề như 

đang cầm trong tay). 

 1.  Kế  tiếp  là  Phật  ngự  trong  vườn  Am  La,  khắp  thành  Tỳ  Xá 

 mắc bệnh. 

 2. Dạ Xoa mến giữ, [thầy thuốc] đã bó tay chẳng thể chữa lành, 

 Nguyệt Cái nặng lòng, bèn thỉnh cầu đức Phật thương xót. 

 3.  Do thấy đời  ngũ trược khó  thể  ở lâu  dài,  Phật dạy  hãy  chú 

 tâm nơi Tịnh Độ. Sáu thức hãy gấp nên chuyển biến, thỉnh Quán Âm 

 là bậc trí chiếu soi. 

 4.  [Đức  Phật]  dặn  dò  [Nguyệt  Cái]  hãy  cầu  bậc  Năng  Thí  cõi 

 Cực  Lạc  phóng  tịnh  quang  trọn  khắp,  diệt  tối,  trừ  si,  tiêu  tai,  ngừa 

 ách. 

   

 5. Vốn là cha mẹ từ bi, Đại Sĩ nói tâm ấn trừ phiền não. Do lòng 

 lân mẫn chúng sanh, Thế Tôn thỉnh Đà La Ni phá ác. 

  

 6. Muốn được Ngài hiện thân, nên biết pháp Sổ Tức. 

  

 7.  Chương  cú  Lục  Tự,  nhất  định  cát  tường,  năm  môn  Thiền 

 Quán, càng tăng Định lực. 

  

 8. Vì thế, lìa ác như mây trôi gặp gió, thấy Phật dường lũ trút 

 khe ngòi. 

 9.  Vị  đẫm  cam  lộ,  nhỏ  giọt  từ  cành  dương  liễu.  Miệng  phóng 

 quang như thể ráng chiều, lưỡi hoa sen khen ngợi trọn khắp. 

 10. Vì thế, chư thiên cúng dường, hầu hạ, như tôn cha kính mẹ. 

 Được  nghe tựa đề kinh,  cũng  sanh  về  Tịnh  Độ  (Đoạn  này  ca  tụng  Tiêu 

 Phục Độc Hại Chú Kinh112). 

112 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát Tiêu Phục Độc Hại Đà 

La Ni Chú Kinh (1 quyển), do cư sĩ Trúc Nan Đề (Pháp Hỷ) dịch vào thời Đông Tấn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 278

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(1). Tiêu Phục Độc Hại Chú Kinh:  “Phật trụ Tỳ Xá Ly Am La thụ  

 viên Đại Lâm tinh xá. Thời Tỳ Xá Ly quốc nhân, ngộ đại ác bệnh”  (Đức 

Phật  ngự  tại  tinh  xá  Đại  Lâm  trong  vườn  cây  Am  La  (Ambāla-vana) 

thành Tỳ Xá Ly113. Khi ấy, dân nước Tỳ Xá Ly mắc bệnh ngặt nghèo). 

(2). Kinh chép:  “Hữu ngũ dạ-xoa, hấp nhân tinh khí. Lương y Kỳ 

 Bà, tận kỳ đạo thuật, bất năng cứu. Hữu nhất trưởng giả danh Nguyệt 

 Cái, nghệ Phật bạch ngôn: ‘Nguyện Thế Tôn từ mẫn nhất thiết, cứu tế 

 bệnh khổ”  (Có năm dạ-xoa114 hút tinh khí của con người. Lương y Kỳ 

Bà115 dốc hết khả năng y thuật vẫn chẳng thể chữa lành. Có một trưởng 

giả tên là Nguyệt Cái đến chỗ Phật bạch rằng: ‘Xin đức Thế Tôn từ bi 

thương xót hết thảy, cứu chữa bệnh khổ). Ngài Trí Giả sớ giải:  “Những 

 người  tu  hành  thuộc  về  Phần  Đoạn  sanh  tử,  chưa  đoạn  Hoặc,  hễ  tâm 

 vừa dấy lên ý niệm thì luôn bị ái kiến mê hoặc đến nỗi sáu trần làm tổn 

 thương sáu căn tạo thành bệnh. Do xét theo Lý nên gọi Ngũ Căn là năm 

 dạ-xoa vì chúng sanh ra năm thứ Kiến vậy” . 

(3). Kinh chép:  “Phật  ngôn:  -  Khứ  thử  bất  viễn,  chánh  lập  Tây 

 phương, hữu Phật danh Vô Lượng Thọ, Bồ Tát danh Quán Thế Âm, Đại 

 Thế Chí, hằng dĩ đại bi cứu tế khổ ách. Nhữ đương tác lễ, thiêu hương, 

 hệ niệm, sổ tức, linh tâm bất tán, kinh thập niệm khoảnh, vị chúng sanh 

 thỉnh bỉ Phật, Bồ Tát” (Phật dạy: - Cách đây chẳng xa, ngay nơi phương 

113 Tỳ Xá Ly (Vaishali, Vesali, Visálá): Còn phiên âm là Duy Da Ly, là vương thành 

của thị tộc Licchavi (kinh thường gọi là “Ly Xa chủng tánh” hoặc “Ly Xa tộc tử”). 

Thành này được đặt tên theo vua Vishal của thời cổ Ấn Độ. Đức Phật giảng kinh ở 

đây khá nhiều lần. Hội nghị kết tập kinh điển lần thứ hai cũng được tổ chức tại kinh 

thành này. Am La (Am Ba La, Yêm Ma La) chính là quả xoài. 

114 Dạ-xoa (Yaksha), còn phiên âm là Dược Xoa, dịch nghĩa là Tiệp Tật Quỷ (quỷ 

nhanh lẹ), Khinh Tiệp (nhẹ nhàng, nhanh chóng), Dũng Kiện (mạnh mẽ) là một loài 

quỷ trong tám bộ quỷ thần (thiên long bát bộ). Loài quỷ này dưới quyền thống lãnh 

của Bắc Phương Tỳ Sa Môn thiên vương. Dạ-xoa thân hình đen đúa, mặt mũi hung 

ác, đầu không có tóc, tay cầm chĩa sắt, gồm ba loại: Địa hành dạ-xoa, hư không dạ-

xoa và thiên dạ-xoa. Theo Đại Nhật Kinh Sớ, dưới quyền Tỳ Sa Môn thiên vương 

(Mật giáo thường được gọi là tài thần Kumbera – Câu Tỳ La), có tám vị Dạ Xoa đại 

tướng rất nhiệt tâm hộ trì Phật pháp. Tên của họ là Ma Ni Bạt Đà La (Bảo Hiền), Bố 

Lỗ Bạt Đà La (Mãn Hiền), Bán Chỉ Ca (Tán Chi đại tướng), Sa Đa Kỳ Lý, Hê Ma 

Phược Đa, Tỳ Sái Ca, A Tra Phạ Ca và Bán Già La. 

115 Kỳ Bà (Jivakajiva), còn phiên âm là Kỳ Vực hoặc Thời Phược Ca, dịch nghĩa là 

Cố Hoạt hay Năng Hoạt (cứu sống), ông là con của Bình Sa Vương (Tần Bà Sa La) 

và  bà  Nại  Nữ,  là  một  vị  thần  y  nổi  tiếng  nhất  Ấn  Độ  thời  đức  Phật.  Trong  Quán 

Kinh, chính Kỳ Bà đã can ngăn A Xà Thế đừng giết mẹ khi bà Vy Đề Hy lén lút đem 

thức ăn vào ngục để duy trì mạng sống của vua Tần Bà Sa La. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 279

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tây có Phật hiệu là Vô Lượng Thọ, có Bồ Tát tên là Quán Thế Âm và 

Đại Thế Chí, thường đem lòng đại bi cứu giúp khổ ách. Ông hãy nên làm 

lễ, hệ niệm, đếm hơi thở sao cho tâm chẳng tán loạn trong vòng mười 

niệm, vì chúng sanh thỉnh đức Phật và các vị Bồ Tát ấy). [Ngài Trí Khải] 

chú giải:  “Chúng sanh cõi uế do thấy Kiến Hoặc, Tư Hoặc độc hại, nên 

 muốn nhờ vào Tịnh Độ để phá bệnh ấy. Hơn nữa, Quán Âm biểu thị trí 

 Chánh  Quán  Trung  Đạo,  nhằm  đối  trị  các  thứ  độc.  Vì  thế,  thỉnh  một 

 mình Quán Âm nói ra thần chú” . 

(4). Kinh chép:  “Phổ phóng tịnh quang minh, diệt trừ si ám minh” 

(Phóng khắp quang minh sạch, trừ diệt tối si ám). Lại chép:  “Tất lai chí 

 ngã sở, thí ngã đại an lạc”  (Ắt đến chỗ của ta, ban cho đại an lạc). 

(5). Kinh chép:  “Ngã kim tự quy y, thế gian từ bi phụ” (Con nay

tự quy y, thế gian từ bi phụ). Lời sớ giải ghi:  “Ba bài chú trong kinh này

 trừ  tam  chướng.  Chú  thứ  nhất  trừ  độc  phiền  não,  chú  thứ  hai  phá  ác 

 nghiệp độc, chú cuối cùng, phá được quả báo độc” . 

Kinh  dạy:   “Nhĩ  thời  Thế  Tôn,  lân  mẫn  chúng  sanh,  trùng  thỉnh 

 Quán Thế Âm Bồ Tát thuyết Tiêu Phục Độc Hại Chú. Quán Thế Âm đại 

 bi huân tâm, nhi thuyết Phá Ác Nghiệp Chướng Tiêu Phục Độc Hại đà-

 la-ni chú”  (Khi ấy, đức Thế Tôn thương xót chúng sanh lại thỉnh Quán 

Thế Âm Bồ Tát hãy nói Tiêu Phục Độc Hại Chú. Quán Thế Âm đại bi 

hun đúc nơi lòng, bèn nói Phá Ác Nghiệp Chướng Tiêu Phục Độc Hại 

đà-la-ni chú). 

(6). Kinh chép:  “Vân hà đắc kiến Quán Thế Âm Bồ Tát, cập thập 

 phương  Phật?  Nhược  dục  đắc  kiến,  đoan  thân  chánh  tâm,  sử  tâm  bất 

 động, linh tức điều quân, bất thô, bất tán, an tường từ sổ, tùng nhất chí 

 thập, thành tựu tức niệm, vô phân tán ý. Khí bất ngoại hướng, bất sáp, 

 bất hoạt, điều hòa đắc trung, linh tâm minh tịnh”  (Làm thế nào để thấy 

Quán  Thế  Âm  và  mười  phương  Phật?  Nếu  muốn được thấy,  hãy  đoan 

thân,  chánh  tâm,  khiến  cho  tâm  bất  động,  khiến  cho  hơi  thở  điều  hòa, 

quân bình, chẳng thô, chẳng tán loạn, an tường thong thả đếm từ một đến 

mười,  thành  tựu  ý  niệm  chú  tâm  nơi  hơi  thở,  ý  không  phân  tán.  Khí 

chẳng  hướng  ra  ngoài,  chẳng  thô  rít,  chẳng  quá  nhanh,  điều  hòa  đúng 

mực, khiến cho tâm sáng lặng). 

(7). Kinh chép:  “Thị  lục  tự  chương  cú  tất  định  cát  tường,  chân 

 thật bất  hư” (Chương  cú  sáu  chữ  này  nhất  định  là  tốt  lành,  chân  thật, 

chẳng  dối).  Sớ  giải  ghi:   “Có  nhiều  cách  giải  thích  từ  ngữ  ‘chương  cú 

 sáu chữ’ khác nhau. Có thuyết cho rằng: Tam Bảo là ba chữ, Quán Thế 

 Âm là ba chữ nữa cho tiện tụng trì, tức là như kinh chép: ‘Nam-mô Phật, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 280

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 nam-mô Pháp, nam-mô Tăng,  nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Ma  Ha  

 Tát” . 

Kinh lại chép:  “Phật cáo chư tỳ-kheo: - Nhữ đẳng dục phục cam 

 lộ vô thượng pháp vị, tu ngũ môn Thiền, đương tự quán thân, tùng đầu 

 chí túc, nhất nhất tiết gian, giai linh hệ niệm, đình trụ bất tán, đế quán 

 chúng  tiết  như  ba  tiêu  thụ,  nội  ngoại  câu  không.  Đương  tri  Sắc,  Thọ, 

 Tưởng, Hành, Thức, diệc phục như thị”  (Phật bảo các tỳ-kheo: - Các ông 

muốn uống cam lộ vô thượng pháp vị, tu năm môn Thiền, hãy tự quán 

tâm từ đầu đến chân, trong mỗi lóng đốt đều hệ niệm gìn giữ cho chẳng 

tán loạn, xem kỹ các lóng giống như cây chuối, trong và ngoài đều rỗng 

không.  Hãy  nên  biết  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  cũng  giống  như 

vậy). 

(8). Kinh chép:  “Dĩ thử sổ tức tâm định lực cố, như sử thủy lưu, 

 tất tật đắc kiến Quán Thế Âm Bồ Tát cập thập phương Phật” (Do phép

đếm hơi thở này, tâm có định lực giống như nước chảy mạnh, ắt nhanh 

chóng được thấy Quán Thế Âm Bồ Tát và mười phương Phật). Kinh còn 

chép:  “Nhược  hữu  túc  thế  tội  nghiệp  nhân  duyên,  cập  hiện  sở  tạo  cực 

 trọng ác hạnh, mộng trung đắc kiến Quán Thế Âm Bồ Tát như đại mãnh 

 phong xuy ư trùng vân giai tất tứ tán, đắc ly ác nghiệp, sanh chư Phật 

 tiền” (Nếu có tội nghiệp nhân duyên trong đời trước và những hạnh ác 

cực nặng trót tạo trong đời này, trong mộng sẽ được thấy Quán Thế Âm 

Bồ Tát như cơn gió to mạnh thổi những tầng mây bay tứ tán, được lìa ác 

nghiệp, sanh về trước các đức Phật). Theo Thiên Lộc Các Ngoại Sử đời 

Hán:  “Nếu  mây  trôi  gặp  phải  trận  gió  sẽ  bị  cuốn  vùn  vụt  về  nơi  hang 

 hốc, không ai có thể ngăn được!” 



(9). Tiêu Phục Độc Hại Chú Kinh:  “Tỳ Xá Ly nhân, tức cụ dương 

 chi tịnh thủy, thọ dữ Quán Thế Âm Bồ Tát”  (Người nước Tỳ Xá Ly bèn 

chuẩn bị cành dương, nước sạch, trao cho Quán Thế Âm Bồ Tát). Kinh 

còn chép:  “Nhất thiết Phật hưng thế, an lạc chúng sanh cố. Dị khẩu, các 

 các  thân,  đoan  tọa  Kim  Cang  tòa,  khẩu  xuất  ngũ  sắc  quang,  liên  hoa 

 diệp hình thiệt, tán thán đại bi giả, điều ngự sư tử pháp”  (Hết thảy Phật 

ra đời, nhằm an lạc chúng sanh. Mỗi vị thân miệng khác, ngồi trên tòa 

Kim Cang, miệng tỏa quang năm sắc, lưỡi như cánh hoa sen, khen ngợi 

bậc Đại Bi, pháp điều ngự sư tử). 

(10). Kinh chép:  “Từ tâm ủng hộ  trì  kinh  giả, cung  kính  cúng  

 dường tiếp túc lễ. Thí như chư thiên phụng Đế Thích, diệc như hiếu tử 

 kính phụ mẫu”  (Từ tâm ủng hộ người trì kinh, cung kính, cúng dường, lễ 

dưới chân, ví như chư thiên thờ Đế Thích, cũng như con hiếu kính cha  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 281

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mẹ). 

Kinh còn chép:  “Nhược thiện nam tử nữ nhân, đắc văn thử kinh  

 thủ đề danh tự, thường đắc kiến Phật, cập chư Bồ Tát, cụ túc thiện căn, 

 sanh tịnh Phật quốc”  (Nếu thiện nam tử, nữ nhân nào được nghe danh tự 

nơi  tựa  đề  kinh  này  sẽ  thường  được  thấy  Phật  và  các  Bồ  Tát,  đầy  đủ 

thiện căn, sanh về cõi Phật thanh tịnh). 

  

 1. Lại từ trong điện Trang Nghiêm nơi núi Bố Đát. 

  

 2. Bậc Diệu Giác Thế Tôn giáng xuống, nhóm hội Bồ Tát đại bi. 

  

 3. Bèn tuyên nói thần châu Như Ý, có tên là Bất Không Quyến 

 Sách. 

  

 4. Trao cho các thế chủ116, hòng dạy khắp trời người. 

  

 5. Mười ức số diệu trí hiện tiền, hai mươi thứ đại lợi thành tựu. 

  

 6.  Lại  thêm  tám  pháp,  Tịnh  Độ  tùy  nguyện  vãng  sanh,  được 

 nhập Chánh Định, chư thiên thường đến ủng hộ. 

  

 7. Dù tội khó sám hối, ghẻ lở cũng được tiêu trừ, dẫu vờ vĩnh 

 thọ trì, tự đượm mùi hương trầm, xạ. 

  

 8.  Muốn  thành  tựu  nghiệp  tối  thắng,  thân  tự  tại  càng  trang 

 nghiêm. 

  

 9. Búi tóc xoắn ốc xoay theo chiều phải, đầu đội mão hoa, khoác 

 tấm da hươu trên vai bên trái, tóc xanh buông rủ. 

  

 10. Anh lạc để trang nghiêm, hương hoa dâng cúng dường. 

  

 11. Tâm tin sẽ cảm Phật, nên khiến thân có quang minh. Tượng 

 vẽ  chẳng  khác  chân  thân,  bởi  đó,  thỏa  mãn  các  nguyện  (Đoạn  này  ca 

 tụng Bất Không Quyến Sách Kinh117)

116 Thế chủ: Các vị chúa tể trong cõi đời, chỉ chư thiên, chư thần quản lãnh, chẳng 

hạn như Tứ Thiên Vương, Đao Lợi Thiên Vương, Đại Phạm Thiên Vương, Chủ Dạ 

Thần, Chủ Hải Thần, Chủ Không Thần, Chủ Phong Thần v.v... 

117 Trong Đại Tạng, có rất nhiều bản kinh nói về Bất Không Quyến Sách Quán Âm 

như Bất Không Quyến Sách Chú Kinh do ngài Xà Na Quật Đa dịch vào đời Tùy, Bất 

Không Quyến Sách Tâm Chú Vương Kinh do ngài Bảo Tư Duy dịch vào đời Đường, 

Bất Không Quyến Sách Thần Biến Chân Ngôn  Kinh do ngài Bồ Đề  Lưu Chi dịch 

cũng vào đời Đường, Bất Không Quyến Sách Thần Chú Tâm Kinh do ngài Huyền 

Trang dịch vào đời Đường, Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát Bất Không Vương Bí Mật 

Tâm Đà La Ni do ngài Thi Hộ dịch vào đời Tống v.v... Trong các bản đó, bản Bất 

Không  Quyến  Sách  Thần  Biến  Chân  Ngôn  Kinh  của  ngài  Bồ  Đề  Lưu  Chi  đầy  đủ 

nhất. 

Bất  Không  Quyến  Sách  Quán  Âm  (Amogha-pasa  Avalokiteśvara),  còn  gọi  là  Bất 

Không  Quảng  Đại  Minh  Vương  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  hoặc  Bất  Không  Tất  Địa 

Vương Quán Thế Âm Bồ Tát, mật hiệu là Đẳng Dẫn Kim Cang. Bất Không có nghĩa 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 282

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(1). Bất Không Quyến Sách Kinh:  “Phật tại Bố Đát Lạc Ca sơn, 

 Quán Tự Tại cung điện. Kỳ địa hữu vô lượng bảo thụ, châu táp trang 

 nghiêm”   (Phật  ngự  tại  núi  Bố  Đát  Lạc  Ca,  trong  cung  điện  của  ngài 

Quán  Tự  Tại.  Nơi  cuộc  đất  ấy  có  vô  lượng  cây  báu  vây  quanh  trang 

nghiêm). 



(3).  Trong  lời  tựa  cuối  kinh  Bất  Không  Quyến  Sách  có  đoạn: 

 “Các nước trong xứ Ấn Độ đều gọi kinh này là viên thần châu Như Ý” . 

(4 & 5). Kinh chép:  “Vãng  tích  hữu  Phật,  hiệu  Thế  Chủ  Vương 

 Như  Lai,  ngã  tùng  bỉ  Phật,  thọ  thử  chú  tâm,  giáo  hóa  vô  lượng  bách 

 thiên thiên tử, linh thú Bồ Đề. Dĩ thị công đức, hoạch thập ức tam-ma-

 địa bất không diệu trí”  (Thuở xưa có Phật hiệu là Thế Chủ Vương Như 

Lai, ta nhận lãnh chú tâm này từ nơi đức Phật ấy, giáo hóa vô lượng trăm 

ngàn thiên tử, khiến họ tiến nhập Bồ Đề. Do công đức ấy, đạt được mười 

ức tam-ma-địa, bất không diệu trí). 

Kinh còn chép:  “Nhược nhân ư nguyệt bát nhật, chuyên tâm trai 

 giới, bất tạp dư ngữ, tụng chú thất biến, hiện tại đắc nhị thập chủng thù 

 thắng lợi ích”  (Nếu có người trong ngày mồng Tám mỗi tháng, dốc lòng 

trai giới, chẳng xen tạp những lời nào khác, tụng chú này bảy biến thì 

trong hiện tại sẽ đạt được hai mươi thứ lợi ích thù thắng). 

(6). Kinh chép:  “Phục hoạch bát pháp: Nhất giả, lâm chung kiến 

 Quán Tự Tại Bồ Tát, tác tỳ-kheo tượng, hiện tiền ủy dụ... Bát giả, mạng 

 chung tùy nguyện vãng sanh chư Phật Tịnh Độ”  (Lại đạt được tám pháp: 

Một là lâm chung thấy Quán Tự Tại Bồ Tát hiện thân tướng tỳ-kheo ở 

trước mặt vỗ về, khuyên nhủ... Tám là mạng chung, tùy theo ý nguyện 

vãng sanh Tịnh Độ của chư Phật). 

Kinh còn chép:  “Hữu thử chú xứ, tức hữu thập nhị ức chư thiên  

 ủng hộ”  (Chỗ nào có chú này thì chỗ ấy liền có mười hai ức chư thiên 

ủng hộ). 

(7). Kinh chép:  “Nhược  nhân  tạo  chư  trọng  tội,  hủy  nhục  thánh 

 hiền, phỉ báng chánh pháp, đương đọa Vô Gián địa ngục, thọ chư kịch 

là “không gì chẳng thành tựu”. Dây Quyến Sách vốn là sợi dây thừng để quăng bắt 

thú của thợ săn (gần giống như dây lasso của các chàng chăn bò ở châu Mỹ), hàm ý 

Bồ Tát dùng lòng từ bi trói lôi chúng sanh lìa bỏ ác nghiệp, dẫn về chánh đạo. Bất 

Không Quán Âm Bồ Tát thường được tạc tượng đầu đội mão báu có hóa Phật đứng ở 

giữa mão, một mặt, bốn tay, vẻ mặt tươi cười, hai tay phía trên lần lượt cầm hoa sen 

và xâu chuỗi, hai tay phía dưới kết ấn Thí Vô Úy, hoặc là một mặt ba mắt, cầm hoa 

sen, chĩa ba, dây Quyến Sách và kết ấn Thí Vô Úy, vai trái khoác da hươu, ngồi xếp 

bằng trên tòa sen. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 283

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 khổ, chư Phật, Bồ Tát diệc bất năng cứu. Nhược văn thử chú, nhất nhật 

 dạ, thọ trì trai giới, tụng thử chú tâm, sở tác tội nghiệp, hiện thế khinh 

 thọ, hoặc tao hàn nhiệt, cập chư tiễn giới, bất phục đương đọa địa ngục. 

 Sở tạo tội nghiệp tất đắc tiêu trừ” (Nếu có người tạo các trọng tội, hủy 

báng, nhục mạ thánh hiền, phỉ báng chánh pháp, sẽ đọa vào địa ngục Vô 

Gián, chịu các nỗi khổ dữ dội, chư Phật, Bồ Tát cũng chẳng thể cứu, mà 

nếu nghe chú này, thọ trì trai giới một ngày một đêm, tụng chú tâm này 

thì các tội nghiệp đã tạo sẽ chuyển thành báo nhẹ trong đời này, hoặc bị 

bệnh hàn, bệnh nhiệt và các thứ ghẻ lở, chẳng còn đọa vào địa ngục, tội 

nghiệp đã tạo đều được tiêu trừ). 

Kinh còn chép:  “Nhược chúng sanh văn thử chú tâm, trá hiện thọ 

 trì, diệc sanh thắng phước. Như nhân thủ chiên đàn, trầm, xạ, dụng đồ 

 kỳ thân, tuy mạ lỵ, hủy tý, nhi bỉ hương đẳng, chung bất vị thử nhân hủy 

 ngã, lận kỳ hương khí, nhi bất dữ chi”  (Nếu chúng sanh nghe chú tâm 

này, giả vờ thọ trì, cũng sanh phước thù thắng. Như người lấy chiên đàn, 

trầm,  xạ  bôi  lên  thân  mình,  tuy  chửi  mắng,  rủa  xả,  nhưng  những  thứ 

hương  ấy  trọn  chẳng  nói  ‘kẻ  này  hủy  nhục  ta’  mà  tiếc  rẻ  mùi  hương 

chẳng ban cho hắn). 

(8 & 9 & 10). Kinh chép:  “Thử  thần  chú  thành  tựu  như  thị  tối 

 thắng  sự  nghiệp.  Vị  thành  biện  giả,  dĩ  tố  điệp  họa  Phật  tượng,  ư  hữu 

 biên họa Quán Tự Tại Bồ Tát tượng. Kỳ thân hoàng bạch, đảnh hữu loa 

 kế, cám phát thùy hạ, thủ quan hoa quan, phi lộc bì phú tả kiên thượng. 

 Tự dư thân phần, anh lạc, hoàn, xuyến, nhi vi trang nghiêm. Đàn nội tán 

 bạch hoa, dĩ bát tịnh bình thịnh hương hoa thủy an bát phương”  (Thần 

chú này thành tựu sự nghiệp tối thắng như thế. Kẻ nào chưa thành tựu thì 

hãy  dùng  vải  điệp  trắng  vẽ  tượng  Phật.  Ở  bên  phải  [tượng  Phật],  vẽ 

tượng  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát.  Thân  Ngài  màu  vàng  pha  sắc  trắng,  đảnh 

đầu có búi tóc xoắn ốc, tóc xanh biếc rủ xuống, đầu đội mão hoa, khoác 

da hươu bên vai trái. Những phần thân thể khác trang nghiêm bằng anh 

lạc, vòng, xuyến. Trong đàn rải hoa trắng, dùng tám cái bình thanh tịnh 

đựng nước cắm hoa, hòa chất thơm đặt ở tám phương). 

(11). Kinh chép:  “Chí  thành  tụng  chú,  mãn  bát  thiên  biến,  hành 

 giả tự  kiến  kỳ thân biến  phóng quang  minh.  Quán  Tự  Tại tiện  hiện  kỳ 

 tiền, tùy sở nguyện cầu, giai linh mãn túc”  (Chí thành tụng chú trọn tám 

ngàn  biến,  hành  giả  tự  thấy  khắp  thân  tượng  Ngài  phóng  quang  minh. 

Quán Tự Tại liền hiện ra trước mặt, tùy theo nguyện cầu của hành nhân 

sẽ đều làm cho được thỏa mãn). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 284

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 1. Chỉ vì Đại Sĩ nhận lãnh pháp môn bí mật, số lượng vốn như  

 vi trần, nhiếp khắp các đà-la-ni diệu ngữ, một hội há tuyên nói trọn! 

 2. Vì thế, đức Phật lại giáng lâm, phàm thánh bèn tái nhóm. 

 3.  Sắp  nói  thần  chú  Đại  Bi,  ngầm  phóng  quang  minh  thần 

 thông (Từ đây ca tụng Đại Bi Chú Kinh118, gồm năm đoạn)

(1).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Thừa  thuận  thập  phương  vi  trần  Như 

 Lai bí mật pháp môn, thọ lãnh vô thất”  (Vâng theo pháp môn bí mật của 

mười phương vi trần Như Lai, nhận lãnh không mất). 

Đại Bi Chú Kinh:  “Thị diệu pháp tạng phổ nhiếp nhất thiết chư 

 đà-la-ni  môn.  Hựu  thị  diệu  ngữ  tạng,  khẩu  trung  đà-la-ni  âm  vô  đoạn 

 tuyệt cố” (Đây là diệu pháp tạng, nhiếp khắp hết thảy các môn đà-la-ni, 

lại là diệu ngữ tạng vì trong miệng âm thanh đà-la-ni không đoạn tuyệt). 

(2). Kinh chép:  “Phật tại Bổ Đà Lạc Ca sơn, Quán Thế Âm cung 

 điện, dữ vô ương số Bồ Tát, Thanh Văn, dĩ chí thiên, long, dạ-xoa, nhân, 

 phi nhân đẳng, giai lai tập hội”  (Đức Phật ở núi Bổ Đà Lạc Ca trong 

cung điện của ngài Quán Thế Âm, cùng vô ương số Bồ Tát, Thanh Văn, 

cho đến trời, rồng, dạ-xoa, người, phi nhân đều cùng đến nhóm hội). 

(3). Kinh chép :  “Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  mật  phóng  thần  thông 

 quang  minh,  chiếu  diệu  thập  phương  sát  độ,  giai  tác  kim  sắc,  nhật 

 nguyệt  chi  quang  giai  tất  bất  hiện.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  bạch  Phật 

 ngôn: - Ngã hữu Đại Bi Tâm đà la ni chú, kim đương dục thuyết” (Quán

Thế  Âm  Bồ  Tát  ngầm  phóng  quang  minh  thần  thông,  chiếu  sáng  ngời 

mười phương cõi nước đều biến thành sắc vàng, ánh sáng của mặt trời, 

mặt trăng đều [bị che lấp] chẳng hiện. Quán Thế Âm Bồ Tát bạch Phật: - 

Con có Đại Bi Tâm đà-la-ni chú, nay con muốn nói). 

 Ấy là vì: Từ vô lượng kiếp trước, nơi Thiên Quang Vương Phật, 

118 Trong Đại Tạng, cũng có rất nhiều bản kinh về chú Đại Bi như Thiên Nhãn Thiên 

Tý Quán Thế Âm Bồ Tát Đà  La Ni Thần Chú (Trí Thông dịch), Thiên Thủ Thiên 

Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Đà La Ni Thân Kinh (Bồ Đề Lưu Chí dịch), Thiên Thủ 

Thiên Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La 

Ni Chú Bản (Kim Cang Trí dịch), Kim Cang Đảnh Du Già Thiên Thủ Thiên Nhãn 

Quán Tự Tại Bồ Tát Tu Hành Nghi Quỹ (Bất Không dịch) v.v... Bản đầy đủ và gãy 

gọn nhất là bản Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Quảng Đại Viên Mãn 

Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh do ngài Già Phạm Đạt Mạ dịch dưới đời Đường nên Hòa 

Thượng Thiền Tâm dùng bản này để dịch sang tiếng Việt. Thần chú Đại Bi được lưu 

hành trong Phật môn hiện thời cũng dựa theo cách phiên âm trong bản dịch của ngài 

Già Phạm Đạt Mạ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 285

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 nhận lãnh vô ngại đà-la-ni này,  vì vị lai tạo lợi lạc trọn khắp.  Ngàn  

 mắt  ngàn  tay  trong  một  niệm  liền  trọn  đủ,  vượt  ngay  lên  Bát  Địa, 

 mười phương chư Phật đều phóng quang minh, đồng thời đến chứng 


minh. 

Đại Bi Chú Kinh:  “Ngã niệm quá khứ vô lượng ức kiếp, hữu Phật 

 danh Thiên Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai. Bỉ Phật lân ngã cập nhất 

 thiết chúng sanh, thuyết Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà-

 la-ni. Dĩ kim thủ ma ngã đảnh, ngôn: - Nhữ đương trì thử tâm chú, phổ 

 vị vị lai ác thế nhất thiết chúng sanh, tác đại lợi lạc. Ngã ư thị thời, thỉ 

 trụ  Sơ  Địa,  nhất  văn  thử  chú,  siêu  Đệ  Bát  Địa.  Ngã  phát  thệ  ngôn:  - 

 Nhược ngã đương lai năng lợi lạc nhất thiết chúng sanh giả, linh ngã 

 thân  thiên  thủ  thiên  nhãn  cụ  túc.  Phát  thị  nguyện  dĩ,  ứng  thời  cụ  túc. 

 Thập phương Phật tất phóng quang minh, chiếu xúc ngã thân”  (Tôi nhớ 

trong  quá  khứ  vô  lượng  ức  kiếp,  có  Phật  hiệu  là  Thiên  Quang  Vương 

Tĩnh Trụ Như Lai. Đức Phật ấy thương tôi và hết thảy chúng sanh, nói 

Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm đà-la-ni, dùng cánh tay sắc 

vàng xoa đầu tôi, nói: ‘Ông nên trì tâm chú này, vì khắp hết thảy chúng 

sanh trong đời ác mai sau mà làm lợi lạc’. Khi ấy, tôi mới trụ Sơ Địa, 

vừa  nghe  chú  này  liền  vượt  lên  Bát  Địa.  Tôi  thốt  lời  thề:  ‘Nếu  trong 

tương lai con có thể lợi lạc hết thảy chúng sanh thì khiến cho thân con 

đầy đủ ngàn mắt, ngàn tay’. Phát lời nguyện ấy xong, ngay lập tức bèn 

đầy đủ. Mười phương chư Phật đều phóng quang minh chiếu chạm thân 

tôi). 

 1. Phàm là người học Phật, hãy nên phát thệ nguyện rộng lớn. 

 2. Trước hết, mở mười nguyện, rộng phát Bồ Đề, lại trở vào tam 

 đồ, giải thoát trọn khắp. 

 3. Xưa lễ Không Vương Phật, nhân chẳng khác quả, nay xưng 

 danh Đại Sĩ, thoạt đầu, lúc cuối chẳng hai. 

(1 & 2). Đại Bi Chú Kinh:  “Dục tụng trì giả, ư chúng sanh khởi từ 

 bi  tâm,  tiên  đương  tùng  ngã  phát  nguyện”   (Người  muốn  tụng  trì,  hãy 

khởi tâm từ bi đối với chúng sanh, trước hết hãy theo ta phát nguyện). 

Mười  nguyện  chính  là  nguyện  tôi  sớm  biết  hết  thảy  pháp,  nguyện  tôi 

sớm đắc mắt trí huệ, nguyện tôi mau độ hết thảy chúng sanh, nguyện tôi 

sớm  đắc  phương  tiện  khéo,  nguyện  tôi  mau  ngồi  thuyền  Bát  Nhã, 

nguyện tôi sớm được thoát biển khổ, nguyện tôi mau đắc đạo giới định, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 286

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nguyện tôi sớm lên non Niết Bàn, nguyện tôi mau về nhà vô vi, nguyện  

tôi sớm cùng chứng thân pháp tánh. 

Kinh còn chép:  “Ngã nhược hướng đao sơn, đao sơn tự tồi chiết. 

 Ngã nhược hướng hỏa thang, hỏa thang tự tiêu diệt. Ngã nhược hướng 

 địa ngục, địa ngục tự khô kiệt. Ngã nhược hướng ngạ quỷ, ngạ quỷ tự 

 bão  mãn.  Ngã  nhược  hướng  Tu-la,  ác  tâm  tự  điều  phục.  Ngã  nhược 

 hướng súc sanh, tự đắc đại trí tuệ” (Nếu ta hướng về núi đao, núi đao tự 

sụp vỡ. Nếu ta hướng về lò lửa, vạc sôi, lò lửa, vạc sôi tự tiêu diệt. Nếu 

ta hướng về địa ngục, địa ngục tự khô cạn. Nếu ta hướng về ngạ quỷ, 

ngạ quỷ tự no đủ. Nếu ta hướng về Tu-la, ác tâm tự điều phục. Nếu ta 

hướng về súc sanh, tự đắc đại trí huệ). 

(3). Hoằng Mãnh Hải Huệ Kinh:  “Tích Diêm Phù Đề hữu vương 

 danh  Thiện  Thủ,  hữu  ngũ  bách  vương  tử.  Đệ  nhất  thái  tử  danh  Thiện 

 Quang,  trị  Không  Vương  Quán  Thế  Âm  Phật,  nãi  phát  thập  nguyện. 

 Nhất nguyện tri nhất thiết pháp, nhị nguyện thừa Bát Nhã thuyền, tam 

 nguyện đắc trí huệ phong, tứ nguyện đắc thiện phương tiện, ngũ nguyện 

 độ nhất thiết nhân, lục nguyện siêu sanh tử hải”  (Xưa kia, trong Diêm 

Phù Đề có vua tên là Thiện Thủ, có năm trăm vương tử. Thái tử thứ nhất 

tên là Thiện Quang, gặp đức Không Vương Quán Thế Âm Phật, bèn phát 

ra mười nguyện. Nguyện thứ nhất là biết hết thảy pháp, nguyện thứ hai 

là ngồi thuyền Bát Nhã, nguyện thứ ba là được gió trí huệ, nguyện thứ tư 

là  đắc  phương  tiện  khéo,  nguyện  thứ  năm  là  độ  hết  thảy  mọi  người, 

nguyện  thứ  sáu  là  vượt  biển  sanh  tử).  Bốn  nguyện  còn  lại  giống  như 

phần kinh văn đã dẫn ở trên. Hơn nữa, trước mỗi câu nguyện trong mười 

nguyện  của  Đại  Bi Chú  Kinh, đều  có câu   “Nam-mô  Đại  Bi Quán  Thế 

 Âm” , còn trong đoạn văn nói về mười nguyện ấy [của kinh Hoằng Mãnh 

Hải Huệ], trước mỗi câu nguyện chỉ thiếu hai chữ Nam Mô. 

 1. Lại niệm Bổn Sư, rồi mới trì thần chú. 

 2. Khi ấy, diệt trọng tội trong một ức vạn kiếp, tùy nguyện vãng 

 sanh, đắc mười lăm thứ sống tốt lành, lại không chết thảm. 

 3. Dẫu là độn căn, vẫn đắc tiểu quả, thành tựu huệ thân, chẳng 

 do ai giác ngộ. 

(1 & 2). Kinh chép:  “Phát nguyện dĩ, chí tâm xưng niệm ngã chi 

 danh tự, diệc ưng chuyên niệm ngã Bổn Sư A Di Đà Như Lai, nhiên hậu 

 tụng chú, nhất túc mãn ngũ biến, trừ diệt thân trung bách thiên vạn ức 

 kiếp sanh tử trọng tội. Nhược chư nhân thiên tụng trì Đại Bi chương cú 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 287

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 giả, lâm mạng chung thời, thập phương chư Phật giai lai thọ thủ, dục 

 sanh hà quốc, tùy nguyện vãng sinh. Tụng trì Đại Bi thần chú, nhược bất 

 sanh chư Phật quốc giả, ngã thệ bất thành chánh giác. Tụng trì Đại Bi 

 thần chú, ư hiện sanh trung, nhất thiết sở cầu bất quả toại giả, bất đắc vi 

 Đại  Bi  Tâm  đà-la-ni  dã.  Duy  trừ  bất  thiện,  trừ  bất  chí  thành” (Phát

nguyện  xong,  hãy  chí  tâm  xưng  niệm  danh  hiệu  ta,  cũng  nên  chuyên 

niệm Bổn Sư của ta là A Di Đà Như Lai rồi mới tụng chú. Một đêm tụng 

đủ năm biến, sẽ trừ diệt trọng tội trong trăm ngàn vạn ức kiếp sanh tử. 

Nếu các trời người trì tụng chương cú Đại Bi thì lúc lâm chung, mười 

phương chư Phật đều đến xòe tay tiếp dẫn. Muốn sanh về cõi nào, sẽ tùy 

theo lòng mong, sanh về cõi ấy. Tụng trì thần chú Đại Bi mà nếu chẳng 

sanh về  các cõi  Phật  thì ta thề  chẳng  thành  Chánh  Giác.  Tụng trì thần 

chú Đại Bi mà trong đời này hết thảy sở cầu chẳng được toại nguyện thì 

chẳng  đáng  gọi  là  Đại  Bi  Tâm  đà-la-ni,  chỉ  trừ  kẻ  chẳng  lành,  hoặc 

chẳng chí thành) 

Lại nữa, người tụng trì tâm chú Đại Bi được mười lăm thứ sanh 

tốt lành, chẳng bị mười lăm thứ chết thảm. Một là chẳng bị chết vì đói 

khát khốn khổ. Hai là chẳng bị chết vì xiềng xích, giam cầm, đánh đập. 

Ba  là  chẳng  bị  oán  gia  cừu  nhân  hại  chết.  Bốn  là  chẳng  bị  chết  trong 

chiến trận. Năm là chẳng bị chết vì ác thú tàn hại. Sáu là chẳng bị rắn rết 

cắn chết. Bảy là chẳng bị chết vì nước trôi, lửa cháy. Tám là chẳng bị 

chết vì trúng thuốc độc. Chín là chẳng chết vì trùng độc làm hại. Mười là 

chẳng điên loạn, mất trí mà chết. Mười một là chẳng chết vì rơi té từ núi, 

cây, vách đá. Mười hai là chẳng chết vì bị kẻ ác ếm đối, quỷ mị. Mười 

ba là chẳng chết vì tà thần, ác quỷ thừa dịp hãm hại. Mười bốn là chẳng 

chết vì bệnh ngặt dây dưa. Mười lăm là chẳng tự hại chết trái lẽ. 

[Mười lăm chỗ sanh tốt lành là]: Một là thường sanh về nơi có vua 

tốt lành. Hai là thường sanh vào nước tốt lành. Ba là thường gặp thời tốt 

lành. Bốn là thường gặp bạn lành. Năm là thân căn đầy đủ. Sáu là đạo 

tâm thuần thục. Bảy là chẳng phạm giới cấm. Tám là tất cả quyến thuộc 

đều  nghĩ  đến  nhân  nghĩa,  hòa  thuận.  Chín  là  của  cải  đầy  đủ.  Mười  là 

thường được người khác cung kính, nâng đỡ. Mười một là tất cả của cải 

không  bị  kẻ  khác  cướp  đoạt.  Mười  hai  là  những  điều  mong  mỏi  đều 

được vừa lòng.  Mười ba là long thiên,  thiện  thần luôn thường  ủng  hộ, 

bảo vệ. Mười bốn là tại chỗ sanh về thường thấy Phật, nghe pháp. Mười 

lăm là được nghe chánh pháp, có thể ngộ được nghĩa rất sâu). 

(3). Kinh chép:  “Nhược năng tinh thành dụng tâm, trai giới sám 

 hối, khẩu trung ngập ngập tụng thử đà-la-ni, thanh thanh bất tuyệt giả, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 288

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 tứ Sa-môn quả, thử sanh tức chứng. Kỳ lợi căn hữu huệ quán giả, Thập 

 Địa quả vị, khắc hoạch bất nan” (Nếu có thể dụng tâm tinh thành trai 

giới,  sám  hối,  trong  miệng  luôn  ra  rả  tụng  trì  đà-la-ni  này  chẳng  ngớt 

tiếng thì sẽ chứng bốn quả Sa Môn ngay trong đời này. Những người lợi 

căn có huệ quán thì sẽ đạt được quả vị Thập Địa chẳng khó). 

Kinh còn chép:  “Bồ  Tát  vị  giai  Sơ  Trụ  giả,  tốc  linh  đắc  cố,  hựu 

 linh đắc đáo Phật địa cố. Tự nhiên thành tựu tam thập nhị tướng, bát 

 thập tùy hình hảo” (Sẽ làm cho Bồ Tát nhanh chóng đạt được địa vị Sơ 

Trụ, lại còn làm cho đạt đến địa vị Phật. Tự nhiên thành tựu ba mươi hai 

tướng,  tám  mươi  thứ  vẻ  đẹp  phụ).  Phẩm  Phạm  Hạnh  của  kinh  Hoa 

Nghiêm nói:  “Tri nhất thiết pháp tức tâm tự tánh. Thành tựu huệ thân, 

 bất do tha ngộ”  (Biết hết thảy pháp chính là tự tánh của cái tâm. Thành 

tựu huệ thân, chẳng do người khác giác ngộ). 

 1.  Chạm gió  thổi  thân  người trì chú, thường  sanh trước  Phật. 

 Dính nước tắm từ thân người ấy, cùng về Tịnh Độ. 

 2.  Khen  ngợi  công  đức, mười  hai  tạng  rộng  lớn  chưa  thể  bao 

 trùm. Xưng dương, cầu nguyện, bốn mươi tay cùng làm, há nào trọn 

 hết. 

 3. Cầu biệt tướng Đại Bi, phải đủ mười tâm. Tổng trì thần chú 

 này, tuyên dương chín hiệu. 

 4. Sức oai thần như thế, trước Bồ Tát, quả chưa từng nghe [có 

 ai giống vậy]! Kinh văn rộng lớn, dẫu Như Lai cũng sẽ tùy hỷ. 



(1). Đại Bi Chú Kinh:  “Nhược chư nhân thiên tụng trì thử đà-la-

 ni, kỳ nhân nhược tại giang, hà, đại hải trung mộc dục, kỳ trung chúng 

 sanh, đắc thử nhân dục thân chi thủy, triêm trước kỳ thân, nhất thiết ác 

 nghiệp, tất giai tiêu diệt, tức đắc chuyển sanh tha phương Tịnh Độ, liên 

 hoa hóa sanh, bất thọ thai thân, thấp noãn chi thân. Hà huống thọ trì, 

 độc tụng giả? Nhược tụng trì giả, hành ư đạo lộ, đại phong lai thời, xuy 

 thử nhân thân mao, phát, y phục, dư phong hạ quá, chư loại chúng sanh 

 đắc kỳ nhân phiêu thân phong xuy trước thân giả, nhất thiết ác nghiệp 

 tịnh giai diệt tận, bất thọ tam ác đạo báo, thường sanh Phật tiền. Đương 

 tri thọ trì giả, phước đức quả báo bất khả tư nghị”  (Nếu các trời người 

tụng trì đà-la-ni này, nếu như người ấy tắm gội trong sông, rạch, biển cả, 

những chúng sanh ở trong ấy được nước tắm của người ấy dính vào thân 

thì  hết  thảy  ác  nghiệp  đều  được  tiêu  diệt,  liền  được  sanh  về  Tịnh  Độ 

trong những phương khác, hóa sanh trong hoa sen, chẳng còn phải mang 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 289

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

những  thân  thai,  noãn,  thấp  sanh.  Huống  hồ  kẻ  thọ  trì,  đọc  tụng?  Nếu 

người tụng trì đi trên đường sá, khi trận gió lớn lùa tới, thổi qua lông, 

tóc, y phục trên thân người ấy, các loại chúng sanh do được hơi gió thừa 

sau khi đã thổi qua thân người ấy chạm vào thân thì hết thảy ác nghiệp 

đều tiêu diệt sạch, chẳng mắc báo đọa trong ba đường ác, thường sanh 

trước Phật. Hãy nên biết quả báo, phước đức của người thọ trì chẳng thể 

nghĩ bàn). 



(2). Mười hai tạng là: 1) Phật tạng 2) Quang minh tạng 3) Từ bi 

tạng 4) Diệu pháp tạng 5) Thiền định tạng 6) Hư không tạng 7) Vô úy 

tạng 8) Diệu ngữ tạng 9) Thường trụ tạng 10) Giải thoát tạng 11) Dược 

vương tạng 12) Thần thông tạng. Bốn mươi tay119: Kinh văn quá rườm rà 

nên không sao lục. 

(3). Đại Bi Chú Kinh : “Đại Phạm thiên vương bạch Bồ Tát ngôn: 

 - Duy nguyện Đại Sĩ, vị ngã thuyết thử đà-la-ni hình mạo trạng tướng. 

 Quán Thế Âm Bồ Tát ngôn: - Đại từ bi tâm thị, bình đẳng tâm thị, vô vi 

 tâm thị, vô nhiễm trước tâm thị, không quán tâm thị, cung kính tâm thị, 

 ty hạ tâm thị, vô tạp loạn tâm thị, vô kiến thủ tâm thị, vô thượng Bồ Đề 

 tâm thị”  (Đại Phạm thiên vương bạch Bồ Tát rằng: “Kính xin Đại Sĩ hãy 

vì con nói hình mạo, tướng trạng của đà-la-ni này”. Quán Thế Âm Bồ 

Tát  nói:  “Tâm  đại  từ  bi,  tâm  bình  đẳng,  tâm  vô  vi,  tâm  không  nhiễm 

trước,  tâm  không  quán,  tâm  cung  kính,  tâm  khiêm  hạ,  tâm  không  tạp 

loạn, tâm chẳng chấp vào kiến giải, tâm vô thượng Bồ Đề chính là hình 

mạo, tướng trạng [của chú Đại Bi]”). 

Lại nữa, trong kinh này, đức Phật bảo A Nan:  “Như thị thần chú 

 danh Quảng Đại Viên Mãn, danh Vô Ngại Đại Bi, danh Cứu Khổ, danh 

 Diên Thọ, danh Diệt Ác Thú, danh Phá Ác Nghiệp Chướng, danh Mãn 

 Nguyện, danh Tùy Tâm Tự Tại, danh Tốc Siêu Thượng Địa Đẳng đà-la-

 ni”  (Thần chú như thế này tên là Viên Mãn Rộng Lớn, tên là Vô Ngại 

Đại Bi, tên là Cứu Khổ, tên là Kéo Dài Tuổi Thọ, tên là Diệt Đường Ác, 

tên  là  Phá  Nghiệp  Chướng  Ác,  tên  là  Thỏa  Nguyện,  tên  là  Tùy  Theo 

Tâm Nguyện Mà Tự Tại, tên là Đà-la-ni Giúp Hành Nhân Nhanh Chóng 

Vượt Lên Địa Vị Cao Hơn). Tổng cộng gồm chín tên. 

119 Bốn mươi tay (đúng ra là bốn mươi hai tay) ở đây chính là bốn mươi cánh tay của 

Bồ Tát được nói trong kinh Đại Bi, mỗi cánh tay cầm một thứ pháp khí, có bài thần 

chú tương ứng nhằm thỏa một nguyện đặc biệt của hành nhân, chẳng hạn như:  “Nếu 

 muốn vãng sanh thập phương Tịnh Độ thì hãy nên cầu nơi tay cầm hoa sen xanh, 

 chú rằng: - Án, phạ nhật ra, đạt ma, nĩnh la bát nạp ma, ốt bệ đa, bột đà vĩ sái dĩnh, 

 sa phạ hạ”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 290

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(4). Đại Bi Chú Kinh chép:  “A Nan ngôn: - Thử Bồ Tát danh tự  

 hà đẳng, thiện năng tuyên thuyết như thị đà-la-ni? Phật ngôn: - Thử Bồ 

 Tát danh Quán Thế Âm, bất khả tư nghị oai thần chi lực. Quá khứ vô 

 lượng kiếp trung, dĩ tác Phật cánh, hiệu Chánh Pháp Minh Như Lai. Đại 

 bi nguyện lực, vị dục phát khởi nhất thiết Bồ Tát, an lạc thành thục chư 

 chúng  sanh  cố,  hiện  tác  Bồ  Tát.  Nhữ  đẳng  đại  chúng  chư  Bồ  Tát  giai 

 ưng cung kính, mạc sanh khinh mạn”  (A Nan thưa: - Danh hiệu của vị 

Bồ  Tát  ấy  như  thế nào  mà  có  thể  khéo  tuyên  nói  đà-la-ni  như  thế  ấy? 

Phật đáp: - Vị Bồ Tát này tên là Quán Thế Âm, sức oai thần chẳng thể 

nghĩ bàn. Trong vô lượng kiếp về quá khứ, Ngài đã thành Phật, hiệu là 

Chánh Pháp Minh Như Lai. Do đại bi nguyện lực, vì muốn phát khởi hết 

thảy các Bồ Tát, an lạc thành thục các chúng sanh, nên thị hiện làm Bồ 

Tát. Đại chúng và các vị Bồ Tát các ông hãy đều nên cung kính Ngài, 

chớ  sanh  lòng  khinh  mạn).  Đức  Phật  lại  dạy:   “Nhữ  đại  từ  bi,  an  lạc 

 chúng sanh, dục thuyết thần chú, Như Lai tùy hỷ”  (Ông đại từ bi, an lạc 

chúng sanh, muốn nói thần chú, Như Lai tùy hỷ). 

  

 1. Ngoài những thứ tối thắng trong ba đời ấy, Ngài còn diễn nói 

 mười lăm loại chân ngôn, hết thảy tùy tâm, nêu cặn kẽ bốn mươi tám 

 ấn pháp. 

  

 2.  Trên  đảnh  Tu  Di,  thân  hóa  hiện  minh  phi120.  Cõi  trời  Tịnh 

 Cư, mắt xuất hiện diệu nữ. 

 3. Bao trùm Liên Hoa Bộ, có chú tâm bảy chữ. Khoác lầm tràng 

 hoa, được Phật thỉnh ba lượt. 

  

 4. Nhận lời Kim Cang cầu khẩn, từng hiện thân Diệp Y. Trọn 

 khắp pháp giới được xông, hương ấn càng phong phú. 

  

 5.  Trang  nghiêm  địa  ngục,  nói  nhân  duyên  nhiều  kiếp.  Đảnh 

 sen bí mật, giống Như Ý thần châu. 

120 Minh phi (Vidyā-rājñī): Minh (Vidyā) là một danh xưng khác của Đà La Ni. Do 

đà-la-ni có công năng diệt trừ tối tăm phiền não nên gọi là Minh (sáng). Do có công 

năng tăng trưởng hết thảy công đức nên gọi là Phi (Rājñī). Đại Nhật Kinh Sớ, quyển 

9, giảng:  “Minh là đại huệ quang minh, Phi, tiếng Phạn là La Thệ (rājñī), là danh 

 xưng giống cái của chữ Vương (Raja). Phi có nghĩa là tam-muội, tức là Đại Bi Thai 

 Tạng tam-muội vậy”.  Do Đà La Ni có công năng sanh trưởng hết thảy pháp công đức 

nên dùng Phi (nữ nhân)  để biểu thị. Hơn nữa, trong Mật Giáo, trí huệ được coi là 

tĩnh, còn phương tiện là động, cho nên dùng nữ để biểu trưng trí huệ, nam biểu trưng 

phương tiện. Vì thế, mỗi một bài chú thường có minh vương và minh phi xuất hiện 

để biểu thị lực dụng trí và hạnh của chân tâm bổn giác cùng hành, cũng như biểu thị 

sự từ bi, nhu thuận cứu khổ của trí huệ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 291

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 6. Đảnh hiện La Sát, hiệu Nhất Kế Tôn. Đầu hiện Mã Vương, 

 ấn tôn Thiên Chuyển. 

  

 7. Câu tâm chú sáu chữ, Như Lai còn phải tìm cầu. Đà La Ni 

 ngàn tay, người dịch từng mong thánh chứng. 

 8.  Thanh  tịnh  phụng  thỉnh,  trời  lạy  Bạch  Y.  Viên  mãn  từ  bi, 

 tướng tôn Thanh Cảnh. 

 9. Nói danh hiệu Như Lai, phá ác, sanh thiên. Tu quán hạnh Bồ 

 Tát, đem thân làm Phật. 

 10. Vô biên thần chú như vậy, diệu dung thật nhiều. 

  

 11.  Không  gì  chẳng  nhằm  đặt  các  con  ngồi  yên  trên  xe,  chỉ 

 đường phẳng phiu dẫn đến đạo tràng. 

  

 12.  Làm  Phật  sự  lớn  lao,  phù  hợp  lời  Bảo  Tạng  dự  ghi.  Viên 

 mãn quả Bồ Đề, đáng hưởng Phật Thích Ca huyền ký (Đoạn này ca tụng 

 những bộ chú kinh khác)  



(1).  Trong  Kim  Cang  Khủng  Bố  Tập  Hội  Phương  Quảng  Nghi 

Quỹ Quán Tự Tại Bồ Tát Tam Thế Tối Thắng Tâm Minh Vương Kinh, 

Đại  Sĩ  nói  tâm  chân  ngôn  và  những  bài  chân  ngôn  đầu,  đảnh,  nhãn121

v.v..., tổng cộng là mười lăm chân ngôn. Trong Quán Tự Tại Bồ Tát Đát 

Phạ Đa Lị Tùy Tâm Đà La Ni Kinh, Đại Sĩ nói thần chú và bốn mươi 

tám ấn pháp. 



(2).  Theo  Nhất  Thiết  Như  Lai  Chân  Thật  Nhiếp  Đại  Thừa  Hiện 

Chứng Tam Muội Đại Giáo Vương Kinh, đức Tỳ Lô Giá Na Như Lai lên 

đỉnh núi Tu Di, nhập các tam-muội, xuất sanh mười sáu Kim Cang đại 

Bồ Tát122 và bốn vị Như Lai là A Súc, Bảo Sanh, Quán Tự Tại Vương, 

121 Trong một bài kinh dạy về thần chú trong Mật Tông, nhất là trong những kinh 

điển  thuộc  hệ  thống  Kim  Cang  Giới  luôn  gồm  nhiều  thần  chú  nhằm  thể  hiện  lực 

dụng vô biên của bổn tôn (vị tôn thánh nói ra bài chú ấy), ngoài chánh chú, còn có 

tâm chú (chú cốt lõi), đảnh chú, nha chú, nhãn chú v.v... cũng như rất nhiều bài chú 

nhằm giúp cho hành giả thanh tịnh thân tâm, chánh tâm nhập định quán tưởng như 

chú kết giới, chú giáp trụ, chú sái tịnh v.v... 

122 Mười sáu vị Kim Cang Đại Bồ Tát là 1) Kim Cang Tát Đỏa (Phổ Hiền Bồ Tát, 

ngài  còn  có  mật  hiệu  là  Kim  Cang  Thủ)  2)  Kim  Cang  Vương  (Diệu  Bất  Không 

Vương Bồ Tát, còn có mật hiệu là Kim Cang Câu) 3) Kim Cang Ái (Ma La Bồ Tát, 

vị này  còn có mật hiệu  là Kim Cang Cung) 4)  Kim Cang Hỷ  (Cực  Hỷ  Vương  Bồ 

Tát)  5)  Kim  Cang  Bảo  (Hư  Không  Tạng  Bồ  Tát)  6)  Kim  Cang  Quang  (Đại  Oai 

Quang Bồ Tát) 7) Kim Cang Tràng (Bảo Tràng Bồ Tát) 8) Kim Cang Tiếu (Thường 

Hoan Hỷ Căn Bồ Tát) 9) Kim Cang Pháp (Quán Tự Tại Bồ Tát, còn có mật hiệu là 

Kim Cang Nhãn) 10) Kim Cang Lợi (Diệu Cát Tường, tức Văn Thù Bồ Tát, còn có 

mật  hiệu  là  Kim  Cang  Huệ)  11)  Kim  Cang  Nhân  (Khởi  Bình  Đẳng  Tâm  Chuyển 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 292

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Bất Không Thành Tựu. Mỗi vị Như Lai ấy cũng hiện ra các hình tượng 

Kim Cang. Đức Tỳ  Lô Giá Na lại nhập bốn môn tam-muội, xuất sanh 

bốn  vị  đại  minh  phi.  Bốn  vị  Như  Lai  cũng  xuất  sanh  bốn  vị  đại  minh 

phi123. 

Theo Đại Phương Quảng Mạn Thù Thất Lợi Kinh và Quán Tự Tại 

Bồ Tát Nghi Quỹ Kinh, đức Thế Tôn xem khắp Tịnh Cư thiên cung, tán 

thán Quán Tự Tại Bồ Tát, thọ ký Ngài sẽ thành Phật. Đại Sĩ trở về chỗ 

ngồi, nhập Phổ Quang Minh Đa La tam-muội, từ tròng mắt phải phóng 

ra ánh sáng, hiện thành diệu nữ124. [Vị diệu nữ ấy] bảo khắp các chúng 

sanh:  “Thề  vượt  khổ  hải,  dạo  khắp  các  thế  giới” ,  trở  về  chỗ  Phật,  lễ 

Quán Tự Tại, cầm hoa sen xanh, đứng chiêm ngưỡng. 



(3). Theo A Lỗ Lực Kinh, Quán Thế Âm Bồ Tát nói [chân ngôn]: 

 “Án, a lỗ lực ca sa phạ ha”  (Aum, arolik, svaha). Đây chính là tâm chú 

của hết thảy [những thần chú] trong Liên Hoa Bộ. Người trì tâm chú này 

sẽ sanh về Cực Lạc. 

Theo Quảng Đại Liên Hoa Trang Nghiêm Mạn Noa La Diệt Nhất 

Thiết Tội Chú Kinh, do quốc vương Phạm Thọ ngẫu nhiên đến chùa, vị 

Tăng trong chùa dùng tràng hoa đang khoác trên đảnh tượng Phật để đón 

vua. Vua đeo vào liền bị nhức đầu, em gái vua khuyên hãy đến gặp Phật. 

Phật nói sử dụng vật của thường trụ thì quả báo là quyết định đọa địa 

ngục.  Vua  lại  hỏi  phương  cách  cứu  vớt  như  thế  nào,  Phật  bèn  ba  lần 

thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát nói thần chú. 

Pháp Luân Bồ Tát, mật hiệu là Kim Cang Trường) 12) Kim Cang Ngữ (Vô Ngôn Bồ 

Tát) 13) Kim Cang Nghiệp (Nhất Thiết Như Lai Xảo Nghiệp Bồ Tát) 14) Kim Cang 

Hộ (Cực Nan Địch Tinh Tấn Bồ Tát, còn có mật hiệu là Kim Cang Từ Hữu) 15) Kim 

Cang  Nha  (Tồi  Chư  Ma  Bồ  Tát,  còn  có  mật  hiệu  là  Kim  Cang  Bạo  Nộ)  16)  Kim 

Cang Quyền (Nhất Thiết Như Lai Quyền Bồ Tát). 

123 Tỳ Lô Giá Na Phật xuất sanh bốn vị minh phi: Kim Cang Hỷ Hoan Đại Minh Phi, 

Kim Cang Man Đại Minh Phi, Kim Cang Diệu Ca Đại Minh Phi, Kim Cang Vũ Đại 

Minh  Phi.  A  Súc  Phật  xuất  sanh  Kim  Cang  Hương  Đại  Minh  Phi,  Bảo  Sanh  Phật 

xuất sanh Kim Cang Hoa Đại Minh Phi, Quán Tự Tại Vương Phật xuất sanh Kim 

Cang  Đăng  Đại  Minh  Phi,  Bất  Không  Thành  Tựu  Phật  xuất  sanh  Kim  Cang  Đồ 

Hương Đại Minh Phi. 

124 Vị diệu nữ này chính là Đa La Bồ Tát (Ārya Tārā), thường được dịch nghĩa là Độ 

Mẫu. Do thân chính của Ngài có màu xanh lá cây nên thường gọi là Lục Độ Mẫu. Từ 

vị Lục Độ Mẫu này lại xuất sanh ra 21 vị Độ Mẫu nữa. Mật Tông Tây Tạng đặc biệt 

sùng bái Đa La Bồ Tát, nhất là các vị Bạch Độ Mẫu, Hoàng Độ Mẫu và Xích Độ 

Mẫu. Mỗi một vị Độ Mẫu tượng trưng cho một khía cạnh đặc biệt trong sự cứu độ 

của Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng hạn như Bạch Độ Mẫu chuyên ban bố sự trường 

thọ, chữa trị bệnh tật và bình an. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 293

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(4). Theo Diệp Y125 Quán Tự Tại Kinh, đức Phật ở tại thế giới Cực 

Lạc,  ngài  Kim  Cang  Thủ  thỉnh  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  hãy  nói  Diệp  Y 

Quán Tự Tại Bồ Tát Chú và các phương pháp trì tụng, cầu nguyện. 

Trong Tục Tạng của Nhật Bản, có Quán Tự Tại Bồ Tát Đại Bi Trí 

Ấn  Châu  Biến  Pháp  Giới  Lợi  Ích  Chúng  Sanh  Huân  Chân  Như  Diệu 

Hương Ấn Pháp (một quyển) do ngài Bất Không dịch vào đời Đường. 



(5). Theo Đại Thừa Trang Nghiêm Bảo Vương Kinh, từ dưới địa 

ngục hiện ra đại quang minh chiếu khắp nước Xá Vệ, hiện sự đại trang 

nghiêm. Trừ Cái Chướng Bồ Tát hỏi là nhân duyên gì, Phật bèn vì Ngài 

nói những chuyện cứu khổ trong nhiều kiếp của Thánh Quán Tự Tại Bồ 

Tát. Trong Như Ý Luân Đà La Ni Kinh, Quán Tự Tại Bồ Tát bạch Phật: 

 “Con có Đại Liên Hoa Phong Kim Cang Bí Mật Như Ý Luân Chú, như 

 châu Ma Ni, khiến cho chúng sanh được mãn sở nguyện” . 



(6).  Theo  Nhất  Kế  Tôn  Đà  La  Ni  Kinh, Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  từ 

trên đảnh hóa ra một La Sát vương126, nói chú hàng phục các quỷ thần 

ác. 

Trong  Đà  La  Ni  Tập  Kinh  có  pháp  ấn  chú  của  Mã  Đầu  Quán 

Âm127 và tâm ấn chú của Thiên Chuyển Quán Âm128. 

125 Theo như kinh chép, Diệp Y Quán Tự Tại Bồ  Tát (Parna-Savari) có hình dạng 

như thiên nữ, trên đầu đội mão báu, trên mão có Vô Lượng Thọ Phật ngồi. Thân Bồ 

Tát có bốn tay, trang nghiêm bằng anh lạc, vòng vàng, xuyến vàng, cánh tay thứ nhất 

bên  phải  đặt  ngang  ngực  cầm  quả  Cát  Tường,  cánh  tay  phải  thứ  hai  kết  ấn  Thí 

Nguyện, cánh tay trái thứ nhất cầm búa, cánh tay trái thứ hai cầm dây Quyến Sách, 

ngồi trên hoa sen, ngang hông quấn y kết bằng lá cây (do vậy gọi là Diệp Y). 

126 Vị La Sát Vương này chính là Nhất Kế Tôn La Sát. Sở dĩ gọi là Nhất Kế (Ekajati: 

một búi tóc) vì tượng Ngài mang thân hình La Sát nữ, thân màu xanh pha sắc đen, 

hoặc nâu hồng, chỉ có một mắt ở chính giữa trán, miệng có một răng nanh chĩa ra 

ngoài, vểnh lên trên, tóc kết thành búi nhọn hoắt trên đỉnh đầu, đội mão năm nhánh, 

mình trần, chỉ có một vú nằm chính giữa ngực, tay phải nâng xác người, tay trái cầm 

tim của Ma và xác sói, khoác da người, vận quần da hổ, cổ đeo chuỗi tràng hạt làm 

bằng năm mươi ba đầu người còn tươi, một chân co, một chân duỗi, đứng trên xác 

người đặt trên tòa hoa sen (những điều này đều nhằm biểu thị pháp; chẳng hạn năm 

mươi ba đầu người còn tươi tượng trưng cho năm mươi ba Tâm Sở, đầu người còn 

tươi tượng trưng cho vận dụng tâm sở một cách hoạt bát, uyển chuyển. Sợ quá rườm 

rà nên không sao chép vào đây). 

127 Mã Đầu Quán Âm (Hayagriva ) còn gọi là Mã Đầu Minh Vương, Mã Đầu Kim 

Cang Minh Vương, hoặc Sư Tử Vô Úy Quán Thế Âm, là một hóa thân của Quán Thế 

Âm Bồ Tát khi nói ra bài chú Ha Gia Yết Lị Bà. Theo Phật Học Đại Từ Điển, trên 

đầu của Bồ Tát có hình đầu ngựa nhằm biểu thị Chuyển Luân Thánh Vương có bảo 

mã có thể du hóa khắp nơi tự tại, xuất nhập biển sanh tử vô ngại. Đầu ngựa còn biểu 

thị sự ăn nuốt vô minh trọng chướng một cách vô ngại. Đại Nhật Kinh Sớ, quyển 5, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 294

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(7).  Theo  [Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  Kinh],  hết  thảy 

Như Lai chẳng biết tìm đại minh chú sáu chữ của đức Quán Âm ở đâu, 

bèn trải qua bao kiếp tìm cầu bài chú sáu chữ ấy. Đấy chính là câu chú 

 “Án, ma-ni bát-di hồng” (Aum, mani padme hum). 

Theo Thiên Nhãn Thiên Tý Quán Thế Âm Bồ Tát Thần Chú Kinh 

thì [bài chú nói trong kinh ấy] có thể diệt tội, trị bệnh, thỏa mãn những 

điều mong cầu, khác với Đại Bi Tâm Chú. Ngài Trí Thông đời Đường 

dịch  xong  kinh  ấy,  khẩn  cầu  Bồ  Tát  ứng  hiện,  liền  cảm  được  Bồ  Tát 

chứng minh. 



(8). Trong Thanh Tịnh Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Hiền Đà La Ni 

Kinh, Đại Sĩ nói chú Phụng Thỉnh, chú Kết Giới, chú Căn Bản. Có thiên 

nữ mặc áo trắng, quỳ hướng về Bồ Tát. 

Trong Tục Tạng của Nhật Bản có Đại Từ Bi Viên Mãn Vô Ngại 

Thanh Cảnh Đại Bi Tâm Chú Ấn, một quyển, do ngài Bất Không dịch 

vào đời Đường. 



(9). Theo Nhất Thiết Như Lai Danh Hiệu Chú Kinh, lúc Phật mới 

thành  đạo,  ngài  Quán  Tự  Tại  nói  chú  này,  người  thọ  trì  chẳng  đọa  ác 

đạo, sanh lên trời, thành Phật. 

Theo Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát Tâm Chân Ngôn Du Già Quán  

Hạnh Nghi Quỹ; trước hết, hãy quán thân của Bổn Tôn là Quán Tự Tại 

cho được thành tựu, tu các chú, ấn. Kế đó, quán tưởng cách sắp xếp các 

chủng  tự  trong  thần  chú  [trên  thân  hành  giả]  (Bố  Tự  Pháp)  khiến  cho 

thân mình và thân của Bổn Tôn như hình hiện bóng trong gương, chẳng 

một, chẳng khác. 

viết:  “Ha Da Yết Lị Bà, dịch là Mã Đầu, thân màu chẳng phải vàng, chẳng phải đỏ, 

 như  màu  mặt  trời  vừa  mới  mọc,  dùng  hoa  sen  màu  trắng  làm  anh  lạc  để  trang 

 nghiêm thân. Khắp thân tuôn lửa mạnh hừng hực, chói ngời như tràng hoa, móng 

 tay dài bén, hai nanh chĩa ngược lên trên, tóc trên đầu trông như bờm sư tử, hiện 

 tướng cực phẫn nộ. Đây chính là Phẫn Nộ Trì Minh Vương của Liên Hoa Bộ” . Ngài

hiện thân phẫn nộ nhằm hàng phục những kẻ tâm sân nộ, cống cao, ngã mạn, cũng 

như trấn nhiếp những thiên ma toan phá hoại Phật pháp. 

128 Thiên Chuyển Quán Âm là danh hiệu gọi theo tên bộ kinh Thiên Chuyển Đà La 

Ni  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Chú  Kinh  do  ngài  Trí  Thông  dịch  vào  đời  Đường  (ngài 

Huyền Trang cũng dịch bài chú này trong Chú Ngũ Thủ Kinh, một tên gọi khác của 

kinh  này  là  Năng  Diệt  Chúng  Tội  Thiên  Chuyển  Đà  La  Ni  Kinh).  Theo  như  kinh 

văn:  “Nghiệp chướng tụ tập trong ngàn kiếp, nhất thời niệm tụng đều tiêu diệt sạch, 

 đạt  được  thiện  căn  của  một  ngàn  đức  Phật  tụ  tập,  vượt  khỏi  giới  hạn  lưu  chuyển 

 sanh  lão  bệnh  tử  trong  ngàn  kiếp.  Sau  khi  bỏ  thân  liền  thấy  một  ngàn  vị  Chuyển 

 Luân Thánh Vương”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 295

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(10).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Ngã  năng  hiện  chúng  đa  diệu  dung, 

 năng  thuyết  vô  biên  thần  chú”   (Ta  có  thể  hiện  rất  nhiều  thân  tướng 

nhiệm mầu, nói vô biên thần chú). 



(11). Lời tựa ở phía sau bộ Bất Không Quyến Sách Chú Kinh có 

đoạn:   “Đây  chính  là  lời  chí  lý  về  Chủng  Trí  trong  ba  đời,  là  chỗ  tiến 

 nhập  cùng  cực  hòng  chứng  Chân  trong Thập  Địa,  chuyển  các  con  lên 

 ngồi yên trên xe, chỉ đường phẳng phiu dẫn đến đạo tràng” . 



(12).  Trong  kinh  Bi  Hoa,  Bảo  Tạng  Phật  thọ  ký  [cho  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát]:  “Nhữ vi Bồ Tát thời, dĩ năng đại tác Phật sự” (Trong lúc

làm Bồ Tát, ông đã có thể thực hiện Phật sự lớn lao). 

Lăng Nghiêm Kinh:  “Viên mãn Bồ Đề, quy vô sở đắc” (Viên mãn

Bồ Đề, trở về chỗ không có gì để đạt được). 

  

 1.  Do  vậy,  trong  vườn  tiên  nhân  thành  Ba  La  Nại,  Hoa  Đức 

 Tạng Bồ Tát thưa rằng:  

  

 2.  Muốn  phổ  độ  chúng  sanh,  hãy  nên  đắc  Như  Huyễn  tam-

 muội. 

  

 3.  Sao  buổi  sớm  lưa  thưa,  cảm  khái  Đông  Độ  khó  bề  gặp  gỡ, 

 khảy ngón tay vượt thoát, ngưỡng mộ sự vô lượng cõi Tây Phương. 

  

 4. Cầu Thế Tôn phóng bạch hào quang, tiến thẳng về An Lạc. 

 Đại Sĩ hiện thân tướng tử kim, sang trụ cõi Diêm Phù (Từ đây trở đi ca 

 tụng kinh Thọ Ký, gồm ba đoạn)  



(1 & 2). Theo Quán Thế Âm Thọ Ký Kinh129, Phật ở tại Vườn Nai 

(Lộc Uyển) của tiên nhân trong thành Ba La Nại, Hoa Đức Tạng Bồ Tát 

bạch Phật: - Làm thế nào để được bất thoái nơi Bồ Đề và năm thứ thần 

thông,  đắc  Như  Huyễn  tam-muội,  có  thể  hóa  hiện  thân  hình  tùy  theo 

từng  loại  chúng  sanh  hòng  thành  thục  thiện  căn  cho  họ,  vì  họ  thuyết 

pháp khiến họ đắc Bồ Đề? 

(3). Kinh chép:  “Ư thử chúng trung, hữu đắc thị tam muội giả hồ? 

 Phật ngôn: - Di Lặc, Văn Thù đẳng, lục thập Chánh Sĩ. Tha phương hữu 

 Bồ Tát thành tựu như thị tam-muội giả hồ? Phật ngôn: - Tây Phương An 

 Lạc thế giới, Quán Thế Âm, Đắc Đại Thế đắc thị tam-muội. Phục thứ, 

 nhược Bồ Tát tùng bỉ Chánh Sĩ, thất nhật thất dạ, thính thọ thị pháp, tiện 

 đắc Như Huyễn tam-muội. Đức Tạng ngôn: - Bỉ quốc ưng hữu vô lượng 

129 Bài kinh này có tên đầy đủ là Quán Thế Âm Bồ Tát Đắc Đại Thế Bồ Tát Thọ Ký 

Kinh, 1 quyển, do ngài Đàm Vô Kiệt dịch vào thời Lưu Tống. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 296

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Bồ Tát đắc thị tam-muội. Phật ngôn: - Như thị, như thị, hữu vô lượng A-

 tăng-kỳ Bồ Tát đắc thị tam-muội”  (Trong đại chúng đây, có vị nào đắc 

tam-muội  ấy  hay  không?  Phật  nói:  “Di  Lặc,  Văn  Thù,  sáu  mươi  vị 

Chánh  Sĩ”.  Phương  khác  có  Bồ  Tát  thành  tựu  tam-muội  như  thế  hay 

chăng? Phật nói: “Tây Phương An Lạc thế giới có Quán Thế Âm, Đắc 

Đại Thế đắc tam-muội ấy. Lại nữa, nếu có Bồ Tát trong bảy ngày bảy 

đêm nghe nhận pháp này từ vị Chánh Sĩ ấy thì sẽ đắc Như Huyễn tam-

muội”. Đức Tạng nói: “Trong cõi ấy phải có vô lượng Bồ Tát đắc tam-

muội này”. Phật nói: “Đúng như vậy, đúng như thế, có vô lượng A-tăng-

kỳ Bồ Tát đắc tam-muội này”). 

(4). Kinh chép:  “Hoa Đức Tạng bạch Phật ngôn: - Nguyện linh bỉ 

 Chánh Sĩ, chí thử thế giới. Thế Tôn tức phóng mi gian Bạch Hào tướng 

 quang, chí An Lạc thế giới” (Hoa Đức Tạng bạch Phật rằng: - Xin hãy 

làm  cho  vị  Chánh  Sĩ  ấy  đến  thế  giới  này.  Thế  Tôn  liền  phóng  quang 

minh  từ  tướng  Bạch Hào  giữa  chặng  mày  chiếu  đến thế  giới An  Lạc). 

Quán Kinh:  “Quán Thế Âm Bồ Tát thân tử kim sắc” (Quán Thế Âm Bồ 

Tát thân màu vàng tía). 

 1. Đại Sĩ liền cung kính bạch A Di Đà Phật, dẫn ngài Thế Chí đi 


theo. 

  

 2. Suất lãnh bốn mươi ức quyến thuộc quy y, hóa hiện đài báu 

 lớn mười hai do-tuần. 

  

 3. Bảy tầng trân bảo, trọn đủ trang nghiêm, hoa sen bốn màu, 

 đua chen tỏa sáng. 

  

 4. Tám vạn bốn ngàn ngọc nữ, chia nhau cầm quả, nâng hoa. 

 Như Lai ba mươi hai tướng, dâng bình, hiến hương cúng dường. 

 5. Ao báu, cây báu, gió Cực Lạc nghiễm nhiên. Diệu nhạc, diệu 

 âm, trời Dạ Ma diễn tấu đâu bằng! 

  

 6. Chẳng đi mà đến, phô vẻ diệu dung thù đặc. Vô vi mà thành, 

 hiện trang nghiêm nơi đời trược. 

  

 7. Nhất niệm, nhất thời, chiếu khắp Phật hội, vô pháp, vô đắc, 

 thọ ký Bồ Đề. 



(1  &  2).  Quán  Thế Âm  Thọ  Ký  Kinh:   “Nhĩ thời,  Quán  Thế  Âm 

 cập  Đắc  Đại  Thế,  bạch  bỉ  Phật  ngôn:  ‘Ngã  đẳng  dục  nghệ  Sa  Bà  thế 

 giới, lễ bái, cúng dường Thích Ca Mâu Ni Phật’. Phục cáo tứ thập ức Bồ 

 Tát quyến thuộc cộng vãng thính pháp. Dĩ thần thông lực, các vị quyến 

 thuộc, hóa tác tứ thập ức trang nghiêm bảo đài, tung quảng thập nhị do-

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 297

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 tuần”  (Khi ấy, Quán Thế Âm và Đắc Đại Thế Bồ Tát bạch với đức Phật 

cõi ấy rằng: “Chúng con muốn sang thế giới Sa Bà lễ bái, cúng dường 

Thích Ca Mâu Ni”. Lại bảo bốn mươi ức Bồ Tát quyến thuộc hãy cùng 

đi nghe pháp. Ngài dùng sức thần thông, vì mỗi một quyến thuộc, hóa ra 

bốn mươi ức đài báu trang nghiêm, mỗi đài có kích thước là mười hai 

do-tuần). 



(3). Các đài báu ấy do vàng, bạc, lưu ly, xích châu, xa cừ, mã não 

hợp  thành.  Lại  dùng  xích  châu,  chiên  đàn,  các  thứ  hoa  sen  xanh,  đỏ, 

vàng, trắng để trang nghiêm. Vãng Sanh Luận:  “Gió nhẹ lay hoa lá, ánh 

 sáng chen lẫn chuyển biến” . 



(4). Trên đài lại hóa ra tám vạn bốn ngàn ngọc nữ, hoặc cầm hoa 

sen  bốn  màu  đứng  nghiễm  nhiên,  hoặc  cầm  hết  thảy  hoa  quả  đứng 

nghiễm nhiên. Trên đài có tòa sư tử trang nghiêm bằng các báu, trên mỗi 

tòa đều có hóa Phật [trọn đủ] ba mươi hai tướng, tám mươi thứ hảo để tự 

trang nghiêm thân. Mỗi đài lại có tám vạn bốn ngàn bình bằng các thứ 

báu nhiệm mầu, đựng đầy hương bột bày ở trên đó. 



(5). Trên mỗi đài đều có tám vạn bốn ngàn các cây báu đẹp đẽ, 

giữa các cây báu là ao bảy báu, nước tám công đức đầy ắp trong đó. Các 

hoa sen bằng nhiều chất báu, màu sắc, ánh sáng chiếu rực. Gió nhẹ lay 

động các hàng cây báu, phát ra âm thanh vi diệu. Âm thanh ấy hòa nhã, 

vượt xa nhạc trời. 

(6). Kinh chép:  “Nhĩ  thời,  Quán  Thế  Âm,  Đắc  Đại  Thế,  dữ  kỳ 

 quyến thuộc bát thập ức chúng Bồ Tát, như lực sĩ khuất thân tý khoảnh, 

 tùng bỉ quốc một, chí thử thế giới. Dĩ thần thông lực, linh thử thế giới 

 địa bình như thủy. Dữ bát thập ức Bồ Tát tiền hậu vi nhiễu, dĩ đại công 

 đức trang nghiêm thành tựu, đoan nghiêm thù đặc, vô khả vi dụ” (Khi

ấy, Quán Thế Âm và Đại Thế Chí Bồ Tát cùng với quyến thuộc là tám 

mươi ức130 các vị Bồ Tát, như trong khoảng lực sĩ co duỗi cánh tay, biến 

mất nơi nước kia, đến thế giới này. Do sức thần thông khiến cho thế giới 

này mặt đất bằng phẳng như nước. [Quán Thế Âm và Đại Thế Chí Bồ 

Tát] cùng với tám mươi ức Bồ Tát vây quanh trước sau, dùng đại công 

đức trang nghiêm thành tựu, đoan nghiêm thù thắng đặc biệt không thể 

tỷ dụ được). 

130 Nguyên văn chép đoạn này là  “tứ thập ức Bồ Tát” , vậy thì tại sao đến đoạn sau 

lại nói là tám mươi ức. Kiểm trong chánh kinh, chúng tôi thấy vì lời kinh trong lời 

tụng và chú giải của cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh đã bị trích lược dễ gây hiểu lầm. Theo chánh 

kinh, Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, mỗi vị có bốn mươi ức Bồ Tát làm quyến thuộc. 

Do vậy, có đến tám mươi ức Bồ Tát theo hai Ngài đến thế giới Sa Bà. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 298

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Phần Hệ Từ Truyện trong sách Châu Dịch lại viết:  “Vô tật nhi tốc, 

 bất hành nhi chí” (Chẳng nhanh mà lẹ, chẳng đi mà đến). Sách Trung 

Dung có câu:  “Bất kiến nhi chương, vô động nhi biến, vô vi nhi thành” 

(Chẳng thấy mà hiện bày, chẳng động mà biến, không làm mà thành). 

(7). Vãng Sanh Luận:  “Ánh sáng vô cấu trang nghiêm, trong một 

 niệm và một thời chiếu khắp các hội Phật, lợi ích các chúng sanh” . 

Kim Cang Kinh:  “Dĩ  thật  vô  hữu  pháp,  đắc  A  Nậu  Đa  La  Tam 

 Miệu Tam Bồ Đề. Thị cố, Nhiên Đăng Phật dữ ngã thọ ký, tác thị ngôn: - 

 Nhữ ư lai thế, đương đắc tác Phật, hiệu Thích Ca Mâu Ni”  (Do thật sự 

không  có  pháp  để  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  cho  nên 

Nhiên Đăng Phật thọ ký cho ta, nói như thế này: - Trong đời mai sau, 

ông sẽ thành Phật hiệu là Thích Ca Mâu Ni)  

  

 1. Lúc đó, Thế Tôn truy từ nhân quá khứ, nhằm chỉ dạy quả vị 


lai. 

  

 2. Trong cõi Chúng Bảo Phổ Tập Trang Nghiêm, có danh hiệu 

 tôn quý là Phổ Quang Công Đức Sơn Vương. 

  

 3.  Cõi  An  Lạc  Đức Tụ  khó  thể  sánh  bằng.  Hàng  Duyên  Giác, 

 Thanh Văn thảy đều lui gót. 

  

 4.  Cõi  chủng  tánh  Đại  Thừa,  vĩnh  viễn  dứt  gièm  báng.  Thọ 

 mạng thuận lòng muốn, há còn luận thời kiếp? Ấy là Đại Sĩ trong khi 

 tu hạnh Bồ Tát, thệ nguyện cực sâu, nên lúc thành Như Lai, sự trang 

 nghiêm hết sức tuyệt diệu. 



(1 & 2). Về nhân duyên trong thuở xưa, xin xem trong phần trước. 

Quả vị lai là theo như Quán Thế Âm Thọ Ký Kinh: Trong kiếp lâu xa 

chẳng thể tính toán trong tương lai, khi Chánh Pháp của A Di Đà Như 

Lai  diệt,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  hiệu  là  Phổ 

Quang Công Đức Sơn Vương Như Lai, cõi nước tên là Chúng Bảo Phổ 

Tập  Trang  Nghiêm.  Sự  trang  nghiêm  trong  cõi  nước  ấy,  dẫu  chư  Phật 

giảng nói trong Hằng sa kiếp vẫn chẳng thể hết được! 



(3). An Lạc Đức Tụ chính là cõi nước của Kim Quang Sư Tử Du 

Hý Phật. Kinh chép:  “Kim Quang Sư Tử quốc độ trang nghiêm, phương 

 ư Công Đức Sơn Vương quốc độ, toán số sở bất năng cập”  (Đem so sự 

trang nghiêm trong cõi nước của Kim Quang Sư Tử Phật với cõi Công 

Đức Sơn Vương Phật thì dùng toán số cũng không thể sánh bằng được). 

Kinh còn nói:  “Kỳ  Phật  quốc  độ,  vô  hữu  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  chi 

 danh; thuần chư Bồ Tát sung mãn kỳ quốc” (Cõi nước Phật ấy không có 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 299

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

danh từ Thanh Văn, Duyên Giác, thuần là các Bồ Tát đầy ắp trong nước 

ấy).  Trong  Pháp  Hoa  Kinh  có  đoạn  văn nói năm  ngàn  vị  [Thanh  Văn, 

Duyên Giác] rời chỗ rút lui [khi đức Phật chấp nhận lời thỉnh cầu của 

ngài Xá Lợi Phất giảng về đạo Nhất Thừa]. 



(4). Vãng Sanh Luận:  “Cõi căn tánh Đại Thừa bình đẳng, không 

 có danh từ đáng bị chê gièm như nữ nhân và thiếu căn, chủng tánh Nhị 

 Thừa  chẳng  thể  sanh  về  cõi  ấy” .  Quán  Thế  Âm  Thọ  Ký  Kinh:   “Phổ 

 Quang  Công  Đức  Sơn  Vương  Như  Lai,  tùy  kỳ  thọ  mạng” (Phổ  Quang 

Công Đức Sơn Vương Như Lai, thọ mạng tùy theo ý muốn). 

  

 Hơn nữa, Như Lai tại thế, nhờ vào Phật lực gia trì. Đức Phật 

 nhập Niết Bàn, cảm thương quần sanh, truyền trao chỗ quy ngưỡng, 

 tựa nương. Lại mở môn quán tưởng, khéo nói pháp tư duy (Từ đây trở 

 đi là ca tụng phần kinh văn giảng về phép quán hoa tòa và quán tưởng thân tướng 

 Đại Sĩ trong Quán Kinh, tổng cộng bốn đoạn). 



Trong Quán Kinh, bà Vy Đề Hy bạch Phật:  “Như ngã kim giả, dĩ 

 Phật  lực  cố,  kiến  bỉ  quốc  độ.  Nhược  Phật  diệt  hậu,  chư  chúng  sanh 

 đẳng, trược ác bất thiện, ngũ khổ sở bức, vân hà đắc kiến A Di Đà Phật 

 Cực  Lạc  thế  giới”   (Như  con  hiện  nay  do  nhờ  Phật  lực,  được  thấy  cõi 

nước kia. Nếu sau khi Phật diệt độ, các hàng chúng sanh trược ác chẳng 

lành, bị năm nỗi khổ bức bách, phải làm sao để thấy thế giới Cực Lạc 

của A Di Đà Phật?). Lại nói:  “Duy nguyện Thế Tôn, giáo ngã tư duy” 

(Kính xin đức Thế Tôn hãy dạy con cách tư duy). 

  

 1.  Rộng  bày  y  báo,  chánh  báo,  đã  thấy  Di  Đà,  quán  trọn  sắc 

 thân, lại nghĩ tới Bồ Tát. 

  

 2. Đứng bên trái Như Lai, tưởng đặt tòa Bồ Tát. 

  

 3.  Sen  hiện  tám  vạn  bốn  ngàn  cánh,  ánh  sáng  báu  tỏa  ngời, 

 rộng hai trăm năm mươi do-tuần, những  đường  gân trên cánh hoa 

 hệt như nét vẽ cõi trời. 

  

 4. Trăm ức châu vương, phóng quang như lọng. Tám vạn kim 

 bảo, trang hoàng làm đài. 

  

 5. Trên đảnh Tu Di, bảo tràng cao lớn khó bề chiêm ngưỡng . 

 Cung  trời  Dạ  Ma,  sánh  với  màn  che  [trên  tràng]  đành  kém  trang 

 nghiêm. 

  

 6.  Bảo  châu  lóa  mắt,  có  vô  lượng  quang  minh.  Mây  rợp  sắc 

 vàng, làm Phật sự mười phương. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 300

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(1). Trong Quán Kinh,  phép  quán  thứ  bảy  là  Hoa  Tòa  Tưởng, 

phép quán thứ tám là Tượng Tưởng, phép quán thứ chín là Biến Quán 

Nhất  Thiết  Sắc  Thân  Tướng  (quán  trọn  khắp  hết  thảy  tướng  nơi  sắc 

thân), phép quán thứ  mười là quán tướng sắc thân chân thật của Quán 

Thế Âm Bồ Tát. 

(2). Kinh chép:  “Phục đương cánh tác nhất đại liên hoa, tại Phật 

 tả biên, như tiền liên hoa, đẳng vô hữu dị. Tưởng nhất Quán Thế Âm Bồ 

 Tát  tượng,  tọa  tả  hoa  tòa,  diệc  tác  kim  sắc,  như  tiền  vô  dị”   (Lại  nên 

tưởng một hoa sen lớn ở bên trái đức Phật, giống hệt như hoa sen được 

nói trong phần trước (tức là phần nói về tòa sen của A Di Đà Phật), trọn 

chẳng khác gì. Tưởng một tượng Quán Thế Âm Bồ Tát ngồi trên tòa sen 

bên trái, cũng là sắc vàng giống như trong phần trước chẳng khác). 

(3 & 4). Kinh chép:  “Ư  thất  bảo  trì  thượng,  tác  liên  hoa  tưởng, 

 linh kỳ liên hoa, nhất nhất diệp thượng, tác bách bảo sắc, hữu bát vạn tứ 

 thiên mạch, do như thiên họa. Hoa diệp tiểu giả, tung quảng nhị bách 

 ngũ thập do-tuần. Như thị liên hoa, hữu bát vạn tứ thiên diệp. Nhất nhất 

 diệp  gian,  hữu  bách  ức  Ma  Ni  châu  vương,  dĩ  vi  ánh  sức.  Nhất  nhất 

 châu, phóng thiên quang minh. Kỳ quang như cái, thất bảo hợp thành, 

 biến phú địa thượng. Thích Ca Tỳ Lăng Già bảo, dĩ vi kỳ đài. Đài hữu 

 bát vạn Kim Cang Chân Thúc Ca bảo, diệu chân châu võng, dĩ vi hiệu 

 sức”  (Trên ao bảy báu, tưởng có hoa sen. Tưởng trên mỗi cánh của đóa 

sen ấy đều có màu sắc của trăm thứ báu, có tám vạn bốn ngàn đường gân 

giống như nét vẽ cõi trời. Hoa sen như vậy có tám vạn bốn ngàn cánh. 

Trong  mỗi  một  cánh  có  trăm  ức  Ma  Ni  châu  vương  trang  hoàng  chói 

ngời. Mỗi một viên châu tỏa ngàn quang minh. Quang minh ấy như cái 

lọng do bảy báu hợp thành, che khắp trên mặt đất. Chất báu Thích Ca Tỳ 

Lăng Già dùng làm đài hoa. Trên đài có tám vạn báu Kim Cang Chân 

Thúc Ca, lưới kết bằng chân châu đẹp đẽ để trang hoàng). Thích Ca Tỳ 

Lăng  Già  (Sakrā-bhilagna-mani-ratna),  cõi  này  dịch  là  Năng  Thắng. 

Chân Thúc Ca (Kimśuka) cõi này dịch là Xích Sắc. 



(5 & 6). Trên đài có bốn trụ tràng báu, như trăm ngàn vạn ức núi 

Tu Di. Trên tràng treo màn báu như cung trời Dạ Ma. Năm trăm ức bảo 

châu vi diệu trang hoàng chói ngời. Mỗi viên châu có tám vạn bốn ngàn 

tia sáng, mỗi tia sáng bao gồm tám vạn bốn ngàn thứ sắc vàng ròng khác 

nhau.  Mỗi  một  sắc  vàng  chiếu  khắp  cõi  báu,  chỗ  nào  cũng  biến  hóa 

thành đài Kim Cang, thành lưới chân châu, thành mây các loại hoa, thực 

hiện Phật sự trong mười phương. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 301

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 1. Mặt Đại Sĩ như vàng Diêm Phù Đàn, đảnh đầu lộ nhục kế. 

  

 2. Thân sắc vàng tía, hiện bóng chúng sanh trong năm đường. 

 Mão trời Ma Ni, hóa Phật cao ngàn dặm đứng trên đó. 

  

 3. Trong viên quang, chư thánh giáng lâm, nơi hào tướng bảy 

 báu gồm đủ. 

  

 4. Lưu xuất vô lượng Như Lai, trọn khắp mười phương thế giới. 

  

 5. Cánh tay như sen thắm, bàn tay dường hoa bình131. 

  

 6.  Quang minh,  anh  lạc,  hiện  khắp  trang  nghiêm,  nét  ấn  nhu 

 nhuyễn, phóng quang chuyển vần. 

  

 7. Tuy đủ ba mươi hai tướng đại nhân, đảnh đầu vẫn kém Thế 

 Tôn, dạo bước năm trăm ức đài đỡ gót, khác gì đức Phật. 

  

 8.  Chỉ  nghe  danh  hiệu,  được phước  há biết bến bờ.  Nếu  được 

 nhìn kỹ, trừ chướng chẳng còn dư sót. 



(1).  Theo  Quán  Kinh,  mặt  Bồ  Tát như sắc  vàng  Diêm  Phù  Đàn, 

trên đảnh có nhục kế. 

(2). Kinh chép:  “Thân tử kim sắc, cử thân quang trung. Ngũ đạo 

 chúng  sanh,  nhất  thiết  sắc  tướng,  giai  ư  trung  hiện.  Đảnh  thượng  Tỳ 

 Lăng Già Ma Ni bảo, dĩ vi thiên quan. Quan trung nhất lập hóa Phật, 

 cao nhị thập ngũ do-tuần” (Thân màu vàng tía, khắp thân phủ trong ánh 

sáng.  Hết  thảy  sắc  tướng  của  chúng  sanh  trong  năm  đường  đều  hiện 

trong quang minh ấy. Trên đảnh có mão trời bằng chất báu Tỳ Lăng Già 

Ma Ni, trong mão có một vị hóa Phật đứng, cao hai mươi lăm do-tuần). 

Một do-tuần bằng bốn mươi dặm cõi này. 

(3 & 4). Quán Kinh:  “Đảnh hữu viên quang, diện các bách thiên 

 do-tuần. Viên quang trung hữu ngũ bách hóa Phật, nhất nhất hóa Phật, 

 hữu ngũ bách hóa Bồ Tát, vô lượng chư thiên, dĩ vi thị giả. Hựu my gian 

 hào tướng, bị thất bảo sắc, lưu xuất bát vạn tứ thiên chủng quang minh. 

 Nhất  nhất  quang  minh,  hữu  vô  lượng  vô  số  hóa  Phật.  Nhất  nhất  hóa 

 Phật,  hữu  vô  số  hóa  Bồ  Tát,  dĩ  vi  thị  giả,  biến  hiện  tự  tại  mãn  thập 

 phương giới” (Trên đảnh có viên quang, mỗi phía chiếu xa tới trăm ngàn 

do-tuần. Trong viên quang có năm trăm hóa Phật, mỗi một hóa Phật có 

năm trăm hóa Bồ Tát và vô lượng chư thiên làm thị giả. Lại nữa, tướng 

bạch hào giữa hai mày có đủ màu của bảy báu, tỏa ra tám vạn bốn ngàn 

thứ quang minh. Trong mỗi một quang minh có vô lượng vô số hóa Phật. 

Mỗi một hóa Phật, có vô số hóa Bồ Tát làm thị giả, biến hiện tự tại trọn  

131 Hoa bình: Cái bình đẹp lộng lẫy, rực rỡ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 302

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khắp các cõi trong mười phương). Trong kinh Lăng Nghiêm, Di Lặc Bồ  

Tát nói:  “Thức tánh lưu xuất vô lượng Như Lai” . 

(5 & 6). Quán Kinh:  “Tý như hồng liên hoa sắc, hữu bát thập ức 

 vi diệu quang minh, dĩ vi anh lạc. Kỳ anh lạc trung, phổ hiện nhất thiết 

 chư trang nghiêm sự. Thủ chưởng tác ngũ bách ức tạp liên hoa sắc. Thủ 

 thập chỉ đoan, nhất nhất hữu bách vạn tứ thiên hoạch, do như ấn văn. 

 Nhất nhất hoạch, hữu bát vạn tứ thiên sắc. Nhất nhất sắc, hữu bát vạn tứ 

 thiên quang. Kỳ quang nhu nhuyễn, phổ chiếu nhất thiết”  (Cánh tay như 

màu hoa sen hồng, có tám mươi ức quang minh vi diệu để làm anh lạc. 

Trong các chuỗi anh lạc, hiện khắp hết thảy các sự trang nghiêm. Lòng 

bàn tay có màu của năm trăm ức hoa sen nhiều màu. Mười đầu ngón tay, 

mỗi ngón đều có tám vạn bốn ngàn đường vân giống như nét khắc trên 

ấn. Mỗi một đường vân có tám vạn bốn ngàn sắc. Mỗi một sắc có tám 

vạn  bốn  ngàn  ánh  sáng.  Ánh  sáng  ấy  mềm  mại,  chiếu  khắp  hết  thảy). 

Vãng  Sanh  Luận  lại  ghi:  “Mềm  mại  xoay  tròn  chung  quanh”.  Lăng 

Nghiêm Kinh:  “Như  Lai  tùng  luân  chưởng  trung,  phi  nhất  bảo  quang, 

 tại A Nan hữu, hựu phóng nhất quang, tại A Nan tả”  (Từ bàn tay có hình 

bánh xe132 của Như Lai tỏa ra một tia sáng báu chiếu tới bên phải A Nan, 

lại tỏa ra một tia sáng chiếu về bên trái của A Nan). 



(7). Theo Quán Kinh, các thân tướng khác [của Quán Thế Âm Bồ 

Tát] đều có trọn đủ các thứ hảo, giống như Phật chẳng khác; chỉ có nhục 

kế trên đảnh và Vô Kiến Đảnh Tướng là chẳng bằng Thế Tôn. Kinh còn 

nói  khi  Ngài  giở  chân  lên,  dưới  chân  có  tướng  bánh  xe  ngàn  căm,  tự 

nhiên hóa thành năm trăm ức đài quang minh. 

(8). Quán Kinh:  “Như  thử  Bồ  Tát,  đản  văn  kỳ  danh,  hoạch  vô 

 lượng  phước,  hà  huống  đế  quán,  tác  thị  quán  giả,  tịnh  trừ  nghiệp 

 chướng, trừ vô số  kiếp  sanh tử  chi tội”   (Vị  Bồ  Tát như vậy,  chỉ nghe 

danh hiệu Ngài sẽ được vô lượng phước, huống là quán sát kỹ. Người 

quán tưởng Ngài như vậy sẽ trừ sạch nghiệp chướng, trừ tội trong vô số 

kiếp sanh tử). 

  

 1. Là vì: Chúng sanh dễ độ, chỉ vọng tưởng khó trừ. Phật pháp 

 vô biên, tại chế tâm một chỗ. 

 2. Nhưng khởi, diệt không ngừng, quả thật do tâm, mắt lỗi lầm. 

  

 3.  Muốn  khuất  phục  Kiến  Hoặc,  Tư  Hoặc,  không  gì  bằng  đổ 

 công quán tưởng. 

132 Giữa lòng bàn tay và bàn chân của đức Phật có hình bánh xe ngàn căm. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 303

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 4. Tuy Dụng quy về ý thức, tâm sanh tử vẫn hệt như xưa, huân  

 nhập A Lại Da Thức, có thể chấp trì thành chủng tử. 

  

 5. Hệt như ở chung quanh, dường thấy nơi canh, tường. 

  

 6. Chẳng phải là chí thành cảm thánh, thì cũng là tâm này làm 

 Phật! 



(1). Lục Tổ Đàn Kinh:  “Nhân tánh bổn tịnh, do vọng niệm cố, cái 

 phú Chân Như, đản vô vọng tưởng, tánh tự thanh tịnh”  (Tánh của con 

người vốn tịnh, do vọng niệm che lấp Chân Như. Chỉ cần không có vọng 

tưởng  thì  tánh  tự  thanh  tịnh).  Trong  Tứ  Hoằng  Thệ  có   “pháp môn vô

 lượng  thệ  nguyện  học” . Di Giáo Kinh:  “Chế  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất 

 biện”  (Chế ngự tâm vào một chỗ thì không chuyện gì chẳng hoàn thành). 



(2).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Sử  nhữ  lưu  chuyển,  tâm  mục  vi  cữu” 

(Khiến cho ông bị lưu chuyển là do lỗi của tâm và mắt). 



(3). Niệm Phật có bốn cách: Trì danh, quán tượng, quán tưởng và 

Thật Tướng. 



(4). Sách Đại Thừa Chỉ Quán giảng:  “Lấy ý thức nương tựa cái 

 tâm  này  để  tu  Chỉ  Quán,  niệm  niệm  huân  tập  bổn  thức,  sức  giải  tánh 

 được tăng thêm, ý thức càng thêm sáng suốt, nhạy bén. Huân tập cái tâm 

 lâu ngày, cho nên giải tánh viên minh, soi rõ cái Thể của chính mình chỉ 

 là Chân và Tịch, ý thức liền dứt bặt” . Bổn thức chính là A Lại Da Chủng 

Tử Thức. 

(5). Sách Trung Dung có câu:  “Như  tại  kỳ  thượng,  như  tại  kỳ  tả 

 hữu”  (Như là ở trên đó, như là ở hai bên đó). Trong tiểu truyện của ông 

Lý Cố đời Hậu Hán có nói vua Thuấn khi ăn thì thấy vua Nghiêu hiện 

trong canh, khi ngồi thì thấy vua Nghiêu hiện nơi tường. 

(6). Quán Kinh:  “Thị  tâm  tác  Phật,  thị  tâm  thị  Phật” (Tâm này

làm Phật, tâm này là Phật). Sách Đại Thừa Chỉ Quán có đoạn viết:  “Nhờ 

 vào tưởng để huân tập cái tâm thì chư Phật ở ngay trong tâm đều hiển 

 hiện. Có thể thấy rằng đức Phật được thấy đó chính là vị Phật chân thật 

 xuất thế. Hết thảy chư Phật là do tâm tạo ra” . 

  

 1. Vàng, bạc, cùng các báu, nào phải châu trong búi tóc; sữa, 

 lạc, hai thứ tô, hương vị vẫn kém Đề Hồ. 

  

 2. Cảm khái diệu quán khó thành, chẳng gì bằng lễ kính. Than 

 thở tụng kinh bị chuyển, không chi hơn trì danh. 

  

 3.  Giơ  tay,  cúi  đầu  đều  thành  Phật  đạo.  Danh  tự  rốt  ráo,  Nhị 

 Tức  viên  dung.  Pháp  giản  dị  nhưng  cao  rộng,  môn  phổ  cập  càng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 304

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 nhiệm mầu. (Đoạn này ca tụng sự lễ kính, trì danh. Dựa theo sự phán định của 

 ngài Thiên Thai đối với phẩm Phổ Môn thì: “Xưng danh trừ được bảy tai nạn, lễ bái 

 mãn hai nguyện”. Trong Vãng Sanh Luận, ngài Thiên Thân đưa lễ kính vào môn thứ 

 nhất,  trì  danh  vào  môn  thứ  ba.  Vì  thế,  trước  khi  ca  tụng  kinh  Pháp  Hoa,  đem  lời 

 khuyên niệm đặt trước phần ca tụng). 

(1).  Phẩm  An  Lạc  Hạnh  kinh  Pháp  Hoa  có  đoạn:   “Như  Chuyển 

 Luân Vương, kiến binh chúng chiến hữu công giả, tùy công thưởng tứ, 

 dữ chủng chủng trân bảo kim ngân đẳng, duy kế trung minh châu, bất dĩ 

 dữ chi”  (Như vua Chuyển Luân thấy các quân lính chiến đấu có công 

bèn tùy theo công mà ban thưởng, ban cho những thứ như vật quý báu, 

vàng, bạc v.v... chỉ có viên minh châu trong búi tóc là chẳng ban cho). 

Ngài  Thiên  Thai  phán  giáo,  đem  năm  vị  đối  ứng  với  năm  thời: 

Thứ nhất là kinh Hoa Nghiêm, giống như từ bò sanh ra sữa. Tiếp đó là 

Tam  Tạng  Giáo  (Tạng  Giáo)  chuyển  phàm  thành  thánh,  giống  như 

chuyển sữa thành lạc. Kế đến là thời Phương Đẳng, bài xích, quở trách 

Thanh Văn, hạ thấp Tiểu Thừa, ngưỡng mộ Đại Thừa, như chuyển lạc 

thành sanh tô. Tiếp đó là thời Bát Nhã, vâng lời Phật sắc truyền, lần lượt 

dạy nhau, tâm dần dần thông thái, như chuyển sanh tô thành thục tô. Kế 

đó là thời Pháp Hoa, được thọ ký thành Phật, như chuyển thục tô thành 

Đề Hồ133. 

(2). Ngài Thiện Đạo nói:  “Chúng sanh chướng nặng, cảnh tế, tâm 

 thô, quán khó thành tựu” . Đàn Kinh:  “Tâm mê, Pháp Hoa chuyển; tâm 

 ngộ,  chuyển  Pháp  Hoa.  Tụng  kinh  lâu  chẳng  hiểu,  bèn  đối  với  nghĩa 

 kinh, trở thành kẻ oán cừu” . 

(3). Pháp Hoa Kinh:  “Hoặc hữu nhân lễ bái, hoặc phục đản hiệp 

 chưởng, nãi chí cử nhất thủ, hoặc phục tiểu đê đầu. Dĩ thử cúng dường 

 tượng,  tiệm  kiến  vô  lượng  Phật,  tự  thành  vô  thượng  đạo”   (Hoặc  có 

người lễ bái, hoặc lại chỉ chắp tay, thậm chí giơ một tay, hoặc lại khẽ cúi 

đầu. Dùng đấy cúng dường tượng, dần thấy vô lượng Phật, tự thành đạo 

vô  thượng).  Kinh  còn  chép:   “Nhược  nhân  tán  loạn  tâm,  nhập  ư  tháp 

 miếu  trung,  nhất  xưng  Nam  Mô  Phật,  giai  dĩ  thành  Phật  đạo”   (Nếu 

người tâm tán loạn, đi vào trong tháp miếu, niệm Mô Phật một tiếng, đều 

đã thành Phật đạo). 

133 Không rõ thời ấy, những thứ này được dùng theo nghĩa nào, chứ nếu căn cứ theo 

hiện thời thì Lạc chính là lớp kem sữa, váng sữa, ngưng đọng khi đem thắng (cô đặc) 

sữa, hoặc sữa chế thành gia-ua (yogurt). Sanh Tô là phần chất béo của sữa kết đông 

lại, Thục Tô là Sanh Tô đã khử nước, còn Đề Hồ chính là phó-mát (cheese). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 305

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Ngài Thiên Thai dùng Lục Tức để luận Phật:  

1) Lý tức  

2) Danh tự tức  

3) Quán hạnh tức  

4) Tương tự tức  

5) Phần chứng tức  

6) Cứu cánh tức. 

Nhưng Hàng Bố134 chẳng ngại Viên Dung, Viên Dung chẳng ngại 

Hàng  Bố.  [Nhị  Tức]  được  nói  ở  đây  chính  là  Danh  Tự  Tức  và  Phần 

Chứng Tức, Nhị Tức dung thông, chẳng nói đến Lý Tức, bởi lẽ, Lý Tức 

chỉ gồm Lý tánh chưa khởi Sự tu. 

 1. Do nhập lưu tướng, Đại Sĩ phát khởi môn Diệu Nhĩ. 

 2. Ngũ Quán viên dung, bốn âm thù thắng. 

 3. Vì vậy, trong kinh Phật Đảnh, A Nan Đà thỉnh cầu phương 

 tiện, nơi hội Pháp Hoa, Vô Tận Ý khải vấn nhân duyên. 

 4. Diệu Đức đã tự tuyên nói, thần lực càng được Phật khen. 

 5.  Nếu  có  thể  niệm  niệm  tín  tâm,  sẽ  khế  hợp  quán  quán  diệu 

 giác. 

 6.  Dẫu  bị  xô  rớt  hầm  lửa,  lửa  biến  thành  ao  nước  mát  trong. 

 Tuy trôi giạt biển khơi, nước hóa thành trưởng dưỡng. 

 7. Thuyền giạt nước quỷ, thành sắt bỗng hóa ra vò vàng. Thân 

 ngã đầu non, dường Tu Di khẽ rơi hạt cải. 

 8. Đi qua đường hiểm, giặc dấy lòng Từ, phép vua xử tội, đao 

 như cắt nước. 

 9. Trong chốn giam cầm nhốt kín, vạch đất nhọc công. Ếm, rủa, 

134 Hàng Bố nói đầy đủ là Thứ Đệ Hàng Bố Môn. Hàng là Hàng Liệt (để theo từng 

dãy), Bố là Bố Trí (xếp đặt). Đây là một thuật ngữ nhằm diễn tả từng giai đoạn địa vị 

tu tập của Bồ Tát từ lúc sơ phát tâm cho đến khi chứng được Phật Quả. Hàng Bố đối 

lập với Viên Dung. Theo ngài Thanh Lương, từ địa vị Bồ Tát tiến đến Phật quả gồm 

hai môn:

1) Sơ Hậu Tương Tức (đầu tiên và sau rốt không sai, không khác): Nghĩa là lúc mới 

phát tâm thì đã thành Chánh Giác (đây là nói trên mặt Lý, giống như Lý Tức Phật 

trong tông Thiên Thai). Đó gọi là Viên Dung Môn. 

2) Sơ Hậu Thứ Đệ (Đầu tiên và sau rốt theo thứ tự): Tức là năm mươi hai địa vị tu 

chứng từ Thập Tín, Thập Trụ… cho đến địa vị Đẳng Giác (Thập Tín chưa được kể là 

Pháp Thân đại sĩ, nên thường nói là bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, tức là 

những địa vị từ Thập Trụ cho đến Đẳng Giác Bồ Tát). Phải theo thứ tự mà lần lượt 

tấn tu nên gọi là Hàng Bố Môn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 306

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 độc dược xảy tới, khạc trời, tự bẩn. 

 10.  Gặp  gỡ  thú  dữ,  độc  xà,  lòng  thành  cảm  hóa  vật.  Tiêu  tan 

 sấm rền, chớp giật, sức chuyển được trời. 

 11. Lìa sân, lìa dục, ba độc trọn tiêu. Cầu con trai, mong sanh 

 gái, đôi lòng cầu đều được thỏa nguyện. 

 12.  Làm  bậc  lương  y,  tự  đạt  thượng  thọ.  Diệt  trừ  phiền  não, 

 quyết chứng tam-ma. 

 13.  Hễ  niệm  Ngài đều  chẳng  uổng công,  phước  đức  chẳng  hề 

 luống mất. 

 14. Không gì chẳng một dạ vì chúng sanh, nên Bồ Tát cảm được 

 thập phổ (Đoạn này ca tụng phẩm Phổ Môn của kinh Pháp Hoa và mười bốn thứ 

 Vô Úy được nói trong chương Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, nhưng lấy bài kệ 

 trong [phẩm Phổ Môn của] kinh Pháp Hoa làm chủ, nhằm nói lên những điều ứng 

 nghiệm nhỏ nhặt của người lễ kính, trì danh [Bồ Tát]). 

(1). Lăng Nghiêm Kinh:  “Nhân nhập lưu tướng, đắc Tam-ma-đề” 

(Do  nhập  vào  trong  tướng  lưu  xuất  [của  tánh  Nghe]  nên  đắc  Chánh 

Định). Kinh còn chép:  “Do ngã sở đắc viên thông bổn căn, phát diệu nhĩ 

 môn”  (Do ta đắc được sự viên thông tận gốc rễ của Căn nên phát sanh 

môn Nghe mầu nhiệm). 

(2). Pháp Hoa Kinh:  “Chân quán, thanh tịnh quán, quảng đại trí 

 huệ quán, bi quán, cập từ quán, thường nguyện, thường chiêm ngưỡng” 

(Chân quán, thanh tịnh quán, trí huệ quán rộng lớn, bi quán và từ quán, 

thường nguyện, thường chiêm ngưỡng). Kinh còn chép:  “Diệu âm, quán 

 thế âm, phạm âm, hải triều âm, thắng bỉ thế gian âm, thị cố thường tu 

 niệm”   (Tiếng  diệu,  tiếng  xét  đời,  phạm  âm,  tiếng  sóng  biển,  trỗi  vượt 

tiếng thế gian, cho nên hãy thường niệm). 

(4). Lăng Nghiêm Kinh:  “Ngã hựu hoạch thị viên thông tu chứng 

 vô thượng đạo cố, hựu năng thiện hoạch tứ bất tư nghị vô tác diệu đức” 

(Ta lại đạt được viên thông này, tu chứng đạo vô thượng, lại có thể khéo 

đạt được bốn thứ diệu đức vô tác chẳng thể nghĩ bàn). Pháp Hoa Kinh: 

 “Quán Thế Âm Bồ Tát hữu như thị đẳng đại oai thần lực, đa sở nhiêu 

 ích” (Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  những  sức  oai  thần  to  lớn  như  thế,  tạo 

nhiều lợi ích) 

(5). Pháp Hoa Kinh:  “Niệm  niệm  vật  sanh  nghi”   (Niệm  niệm 

đừng sanh lòng nghi). Lăng Nghiêm Kinh:  “Do ngã bất tự quán âm, dĩ 

 quán  quán  giả”   (Do  chính  tôi  không  quán  âm  thanh,  mà  quán  nơi  tự 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 307

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tánh của phép quán)135. Kinh còn chép:  “Thượng hợp thập phương chư 

 Phật bổn diệu giác tâm”  (Trên là hợp với tâm diệu giác sẵn có của mười 

phương chư Phật). 

(6). Pháp Hoa Kinh:  “Giả sử hưng hại ý, thôi lạc đại hỏa khanh, 

 niệm bỉ Quán Âm lực, hỏa khanh biến thành trì”  (Giả sử nẩy lòng hại, 

xô té hầm lửa lớn, do sức niệm Quán Âm, hầm lửa biến thành ao). Phẩm 

Thập Hạnh của kinh Hoa Nghiêm có đoạn:  “Bồ Tát vị thế gian nhất thiết 

 thiên nhân tác thanh lương trì” (Bồ Tát làm ao trong mát cho hết thảy 

trời  người  trong  thế  gian).  Pháp  Hoa  Kinh:   “Hoặc  phiêu  lưu  cự  hải, 

 long, ngư, chư quỷ nạn, niệm bỉ Quán Âm lực, ba lãng bất năng một” 

(Hoặc trôi giạt biển cả, các nạn rồng, cá, quỷ, do sức niệm Quán Âm, 

sóng mòi chẳng chìm được). [Trong cõi Cực Lạc] nước có tám công đức 

thì điều thứ tám là trưởng dưỡng các căn, chẳng giống với nước trong 

cõi này tổn hoại các căn, gây thêm bệnh, chết chìm. 

(7). Pháp Hoa Kinh:  “Giả  sử  hắc  phong  xuy  kỳ  thuyền  phưởng, 

 phiêu đọa La Sát quỷ quốc, kỳ trung nhược hữu nhất nhân xưng Quán 

 Thế Âm Bồ Tát danh giả, thị chư nhân đẳng giai đắc giải thoát La Sát 

 chi nạn”  (Giả sử cuồng phong thổi giạt thuyền bè vào nước quỷ La Sát, 

trong ấy nếu có một người xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát, thì những 

người  ấy  đều  được  thoát  khỏi  nạn  La  Sát).  Phật  Bổn  Hạnh  Tập  Kinh: 

 “Tích hữu ngũ bách thương nhân, nhập hải thái bảo, hốt trị ác phong, 

 xuy thuyền phưởng chí La Sát quốc. Chư nữ tương bỉ thương nhân, trí 

 thiết thành trung vi thực”  (Xưa kia có năm trăm thương nhân vào biển 

để thâu nhặt của báu, chợt gặp cơn gió dữ, thổi thuyền bè giạt vào nước 

La Sát. Các La Sát nữ nhốt những thương nhân ấy trong thành bằng sắt 

để ăn thịt [dần dần]). 

Kinh Hiền Ngu Nhân Duyên cũng chép:  “Hữu bà-la-môn phụ thọ 

 Bát Quan Trai. Thời vương dạ phần, di nhân tống thực vãng khoáng dã, 

 đạo đa La Sát, vô cảm vãng. Thử phụ tín trì Bát Quan giả, quỷ bất năng 

 hại, toại vãng. La Sát nữ dục thực bất cảm, tặng nhất phủ kim. Phục tiền 

 phùng kỳ muội, kỳ đệ, giai tặng nhất phủ kim” (Có một phụ nữ Bà-la-

môn thọ Bát Quan Trai. Khi ấy, vào ban đêm, vua sai người đưa đồ ăn 

135 Trong bộ Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh 

đã  giảng  như  sau:   “Câu  này  nói  về  sự  tự tu:  Do  phép  quán  của  tôi  chẳng  lấy  âm 

 thanh làm đối tượng để quán. Chữ Quán trong câu thứ hai chính là nói về trí Năng 

 Quán. Nghĩa là trí quang chẳng chiếu ra ngoài, nên nói ‘chẳng tự quán âm thanh 

 của thế gian’. Do vậy, câu thứ nhất là lìa khỏi trần cảnh, câu dưới là nói về chiếu 

 tánh, trái trần, hiệp giác”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 308

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

qua chỗ quỷ Khoáng Dã, trên đường có nhiều La Sát, [người ấy] không 

dám đi. Phụ nữ đó tin quỷ chẳng thể hại được người trì Bát Quan Trai, 

bèn đi. La Sát nữ muốn ăn thịt bà ta nhưng không dám, bèn tặng cho bà 

ta một vò vàng. Trước đó, bà ta lại gặp em gái và em trai [của La Sát nữ 

ấy], mỗi người đều tặng một vò vàng). 

Pháp Hoa Kinh:  “Hoặc tại Tu Di phong, vị nhân sở thôi đọa, niệm 

 bỉ Quán Âm lực, như nhật hư không trụ. Hoặc bị ác nhân trục, đọa lạc 

 Kim  Cang  sơn,  niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  bất  năng  tổn  nhất  mao”   (Hoặc 

trên chót Tu Di, bị người đẩy té xuống, do sức niệm Quán Âm, như mặt 

trời  trên  không.  Hoặc  bị  kẻ  ác  đuổi,  rớt  xuống  núi  Kim  Cang,  do  sức 

niệm Quán Âm, chẳng tổn hại mảy lông). 

Duy Ma Kinh:  “Dĩ Tu Di chi cao quảng, nội giới tử trung, vô sở 

 tăng  giảm.  Tu  Di  sơn  vương,  bổn  tướng  như  cố” (Lấy  núi  Tu  Di  cao 

rộng bỏ vào trong hạt cải, chẳng có tăng giảm. Tướng sẵn có của núi Tu 

Di vẫn y hệt như cũ). 

(8). Pháp Hoa Kinh:  “Hoặc  trị  oán  tặc  nhiễu,  các  chấp  đao  gia 

 hại, niệm bỉ Quán Âm lực, hàm tức khởi từ tâm”  (Hoặc gặp oán tặc vây, 

đều cầm đao toan hại, do sức niệm Quán Âm, chúng liền khởi lòng Từ). 

Kinh Hoa Nghiêm cũng nói:  “Năng linh chúng sanh kinh quá hiểm lộ, 

 tặc bất năng kiếp” (Có thể làm cho chúng sanh đi qua đường hiểm mà 

giặc chẳng thể cướp bóc). 

Pháp Hoa Kinh:  “Hoặc  tao  vương  nạn  khổ,  lâm  hình  dục  thọ 

 chung, niệm bỉ Quán Âm lực, đao tầm đoạn đoạn hại” (Gặp nạn vua gây 

khổ, sắp bị xử tử hình, do sức niệm Quán Âm, đao liền gãy từng đoạn). 

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Sử  kỳ  binh  qua,  do  như  cát  thủy,  diệc  như  xuy 

 quang, tánh vô dao động”  (Khiến cho vũ khí của chúng giống như cắt 

nước, cũng giống như thổi ánh sáng, tánh không dao động). 

(9). Pháp Hoa Kinh:  “Hoặc nhân cấm già tỏa, thủ túc bị nữu giới, 

 niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  thích  nhiên  đắc  giải  thoát”   (Hoặc  do  bị  gông 

cùm, chân tay bị xiềng xích, do sức niệm Quán Âm, tháo gỡ, được giải 

thoát). Lăng Nghiêm Kinh:  “Năng linh chúng sanh cấm hệ già tỏa, sở 

 bất  năng  trước”   (Có  thể  làm  cho  chúng  sanh  bị  giam  cầm  mà  gông 

xiềng không trói buộc được). Thời cổ, người ta vạch đất làm nhà tù. 

Pháp Hoa Kinh:  “Chú  trớ,  chư  độc  dược,  sở  dục  hại  thân  giả, 

 niệm bỉ Quán Âm lực, hoàn trước ư bổn nhân”  (Nguyền rủa, các thuốc 

độc, muốn làm hại đến thân, do sức niệm Quán Âm, trở ngược kẻ làm 

hại).  Ngài  Liên  Trì  giải  thích:   “Như  ngậm  máu  phun  lên  trời,  lại  bẩn 

 chính mình” . 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 309

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tứ  Thập  Nhị  Chương  Kinh:   “Ác  nhân  hại  hiền  giả,  do  ngưỡng 

 thiên nhi thóa, thóa bất chí thiên, hoàn tùng kỷ đọa”  (Kẻ ác hại người 

hiền, giống như ngửa mặt nhổ lên trời, nhổ chẳng tới trời lại rơi xuống 

chính mình). 

(10). Pháp Hoa Kinh:  “Nhược ác thú vi nhiễu, lợi nha trảo khả bố, 

 niệm bỉ Quán Âm lực, tật tẩu vô biên phương. Ngoan xà cập phúc yết, 

 khí  độc  yên  hỏa  nhiên,  niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  tầm  thanh  tự  hồi  khứ” 

(Nếu ác thú vây quanh, nanh vuốt bén đáng sợ, do sức niệm Quán Âm, 

chúng bỏ chạy mất tích. Rắn độc, bò cạp, rết, phun hơi độc mịt mù, do 

sức niệm Quán Âm, theo tiếng lui chạy hết). Lại chép:  “Vân lôi cổ, xiết 

 điển, giáng bạc chú đại vũ, niệm bỉ Quán Âm lực, ứng thời đắc tiêu tán” 

(Trời nổi sấm, nháng chớp, tuôn mưa đá, mưa to, do sức niệm Quán Âm, 

ngay lập tức tan mất). 

Trong Mật Bộ có Tiêu Trừ Nhất Thiết Thiểm Điển Chướng Nạn 

Kinh, Quán Tự Tại Bồ Tát có nói thần chú [dứt trừ những tai nạn mưa 

giông, sấm sét]. 

(11). Pháp Hoa Kinh:  “Nhược  hữu  chúng  sanh,  đa  ư  dâm  dục, 

 thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện đắc ly dục. Nhược đa 

 sân khuể, thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện đắc ly sân. 

 Nhược đa ngu si, thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện đắc 

 ly si”   (Nếu  có  chúng  sanh  lắm  dâm  dục,  thường  niệm  cung  kính  Quán 

Thế Âm Bồ Tát sẽ được lìa dục. Nếu lắm nóng giận, thường niệm cung 

kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sẽ  được  lìa  giận.  Nếu  lắm  ngu  si,  thường 

niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ được lìa si). 

Lại  nói:   “Nhược  hữu  nữ  nhân,  thiết  dục  cầu  nam,  lễ  bái  cúng 

 dường Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện sanh phước đức, trí huệ chi nam, thiết 

 dục cầu nữ, tiện sanh đoan chánh hữu tướng chi nữ, túc thực đức bổn, 

 chúng nhân ái kính” (Nếu có nữ nhân muốn sanh con trai, lễ bái, cúng 

dường Quán Thế Âm Bồ Tát, liền sanh con trai phước đức, trí huệ. Nếu 

muốn cầu con gái, liền sanh con gái có tướng đoan chánh, đã gieo cội 

đức từ kiếp trước, được mọi người yêu mến, kính trọng). 

(12).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Cầu  tam-muội  đắc  tam-muội,  cầu 

 trường thọ đắc trường thọ” . Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện có đoạn nói: 

 “Ư chư bệnh khổ vị tác lương y” (Làm lương y cho những kẻ bệnh tật 

khổ sở). 

Pháp Hoa Kinh:  “Bi thể giới lôi chấn, từ ý diệu đại vân, chú cam 

 lộ  pháp  vũ,  diệt  trừ  phiền  não  diệm”   (Thể  bi  răn  như  sấm,  ý  từ  diệu 

dường mây, tuôn mưa pháp cam lộ, diệt trừ lửa phiền não). Tam-ma là  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 310

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tam-muội. 

(13). Pháp Hoa Kinh:  “Văn  danh  cập  kiến  thân,  tâm  niệm  bất 

 không quá, năng diệt chư hữu khổ” (Nghe tên và thấy thân, tâm niệm 

chẳng luống uổng, diệt khổ trong các cõi). Lại chép:  “Nhược hữu chúng 

 sanh, cung kính, lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát, phước bất đường quyên” 

(Nếu  có  chúng  sanh  cung  kính,  lễ  bái  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  phước 

chẳng luống uổng).  “Đường quyên”  còn nói là bỏ phí. 

(14). Pháp Hoa Kinh:  “Nhữ  đẳng  ưng  đương  nhất  tâm  cúng 

 dường Quán Thế Âm Bồ Tát” (Các ông hãy nên nhất tâm cúng dường 

Quán Thế Âm Bồ Tát). 

Ngài Thiên Thai sớ giải phẩm Phổ Môn nói có mười loại phổ: 1) 

Từ  bi  phổ  2)  Hoằng  thệ  phổ  3)  Tu hành  phổ  4)  Ly  hoặc  phổ  5)  Nhập 

pháp  môn  phổ  6)  Thần  thông  phổ  7)  Phương  tiện  phổ  8)  Thuyết  pháp 

phổ 9) Thành tựu chúng sanh phổ 10) Cúng dường chư Phật phổ. 

 1. Phàm phu càng mong ngóng, nối gót bậc tịnh thánh. 

  

 2.  Phước  báo  thế  gian,  lòng  Thái  Tử  vốn  chẳng  mong  cầu. 

 Nhân duyên Tịnh Độ mới chính là đại bi thệ nguyện. 

 3. Cảm khái địa vị phàm phu như đất trên móng tay, thân người 

 dễ mất chẳng biết bao nhiêu? Rùa mù trúng bộng gỗ nổi, chẳng sánh 

 tày Phật pháp khó bề gặp gỡ! 

 4. Dẫu có thiện căn, được nghe chánh pháp. 

 5. Nhưng ánh sáng hư phù đoạt ảnh136, được mấy kẻ chân tu? 

 Dẫu cho kiến tánh minh tâm, vẫn chần chừ lắm nỗi! 

 6. Chỉ cậy vào Phật lực gia trì, mới hòng khỏi lâm chung đọa 

 lạc. 

 7. Ví như trẻ thơ khôn lớn, toàn nhờ ân cha mẹ. Lông vũ yếu 

 toan bay cao, khó trông chờ tự lực. 

 8. Huống hồ Thập Địa chẳng lìa niệm Phật, vốn là pháp tối viên 

 trong  Giáo.  Bảy  ngày  liền  được  vãng  sanh,  gọn  tắt  nhất  trong  các 

 pháp gọn tắt (Từ đây trở đi ca tụng sự tiếp dẫn trong Quán Kinh, tổng cộng bốn 

 đoạn, trước hết ca tụng pháp môn Tịnh Độ thù thắng). 

(2). Xem phần trên, trong lời chú thích cho phần ca tụng kinh Bi 

Hoa. 

(3). Niết Bàn Kinh:   “Đắc nhân thân giả,  như trảo thượng thổ. 

136 Ý nói: Thời gian hư huyễn trôi qua rất nhanh, chẳng mấy chốc đã hết tuổi thọ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 311

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tam ác đạo thân, như đại địa thổ”  (Được thân người như đất trên móng 

tay. Thân trong ác đạo như đất trong đại địa). Kinh còn chép:  “Sanh thế 

 vi nhân nan, trị Phật thế diệc nan, do như đại hải trung, manh quy trị 

 phù khổng”  (Sanh trong cõi đời làm người là khó, gặp lúc có Phật trong 

đời  cũng  khó,  giống  như  con  rùa  mù  trong  biển  cả  gặp  được  bộng  gỗ 

nổi). Ngài Khuê Phong nói:  “Con rùa mù rớt xuống biển, muốn thoát ra 

 nhưng không được. Trong biển có khúc gỗ nổi, trong khúc gỗ có lỗ bộng 

 chứa được thân rùa. Nếu rùa chui vào đó để trôi đến bờ kia sẽ ra khỏi 

 biển. Ta như con rùa mù, Phật pháp như bộng gỗ nổi” . 

(5). Bài Tứ Liệu Giản của ngài Vĩnh Minh có câu:  “Hữu Thiền, vô 

 Tịnh  Độ,  thập  nhân,  cửu  tha  lộ” (Có  Thiền,  không  Tịnh  Độ,  mười 

người, chín chần chừ). Tổ Ấn Quang giảng:  “Người minh tâm kiến tánh 

 ắt phải đoạn sạch Kiến Tư phiền não không còn sót thì mới khỏi Phần 

 Đoạn sanh tử. Kiến Tư còn chưa đoạn sạch mà đã mạng chung thì luân 

 hồi trong lục đạo vẫn khó thoát y như cũ. Trong mười người đại ngộ, hết 

 chín  là  như  vậy.  Tha  lộ,  nghĩa  là  đường  Bồ  Đề  xa  thẳm,  mạng  sống 

 trong Diêm Phù ngắn ngủi, chần chừ chẳng thể đạt đến được” . 

(6). Duy Ma Kinh:  “Bồ Tát ư sanh tử úy trung, đương y Như Lai 

 công đức chi lực”  (Bồ Tát sợ sanh tử thì hãy nên nương tựa sức công 

đức của Như Lai). 

(7). Thập Nghi Luận:  “Trẻ thơ chẳng thể lìa mẹ, lìa mẹ chắc sẽ té 

 hang, giếng, khát sữa mà chết. Chim non chưa mọc đủ lông cánh, hãy 

 nương cây chuyền cành, chẳng thể đi xa. Lông cánh đã đầy đủ thì mới 

 có thể bay lên không trung” . 

(8). Phẩm Thập Địa kinh Hoa Nghiêm có đoạn:  “Địa địa giai vân 

 niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng”  (Trong địa vị nào cũng đều nói niệm 

Phật, niệm Pháp, niệm Tăng). Tây Phương Hiệp Luận:  “Ngài Chân Hiết 

 Liễu dùng ngàn hạt châu trong cái lưới của Thiên Đế để giảng ý nghĩa 

 Tịnh Độ viên dung. Vì thế, kinh Di Đà thuộc viên cực giáo. Nếu bảo chỉ 

 là viên đôi phần thì sự viên mãn ấy có phần đoạn, ý nghĩa viên mãn ấy 

 chẳng thành!”  Kinh Di Đà nói từ một ngày đến bảy ngày chấp trì danh 

hiệu, nhất tâm bất loạn thì khi người ấy mạng chung, A Di Đà Phật và 

các  thánh  chúng  hiện  ra  trước  mặt.  Khi  người  ấy  mạng  chung,  tâm 

không điên đảo, liền được sanh về cõi Cực Lạc. Niệm Phật là đường tắt 

tu hành, nhưng trong bốn cách niệm Phật, trì danh dễ nhất, là đường tắt 

nhất trong các đường tắt. 

 Trong Hiển Giáo, Đại Sĩ là bậc Bổ Xứ; trong Mật Tông, Ngài  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 312

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 chính là Như Lai. Hiện thân trong các cõi nhiều như vi trần, làm bậc  

 hướng dẫn chánh của chốn Liên Bang. 



Đại  Giáo  Vương  Kinh  của  Mật  Tông  nói  bậc  chủ  Tây  Phương 

được  gọi  là  Quán  Tự  Tại  Vương  Như  Lai.  Pháp  Hoa  Kinh:   “Thập 

 phương chư quốc độ, vô sát bất hiện thân”  (Các cõi nước mười phương, 

không cõi nào chẳng hiện). Lăng Nghiêm Kinh cũng nói:  “Thập phương 

 vi trần quốc độ, giai danh ngã vi Thí Vô Úy giả”  (Trong các cõi nước 

nhiều  như  vi  trần  trong  mười  phương,  đều  gọi  ta  là  bậc  Ban  Cho  Sự 

Không  Sợ  Hãi).  Theo  lời  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  hỏi  Phật  trong  kinh  Pháp 

Hoa:  “Quán Thế Âm Bồ Tát làm như thế nào để đi khắp thế giới Sa Bà 

 này?”   Đức  Phật  liền  nói  ba  mươi  hai  ứng  thân  [mà  ngài  Quán  Âm  đã 

hóa hiện] để vào các cõi nước; nhưng Vô Lượng Thọ Kinh nói Quán Thế 

Âm và Đại Thế Chí Bồ Tát hiện đang sống trong thế giới ấy (thế giới 

Cực Lạc) để tạo sự lợi ích to lớn, nhiếp thủ người niệm Phật sanh về cõi 

Phật kia. Đại Bi Chú Kinh:  “Quán Thế Âm Bồ Tát dĩ tác Phật cánh, vị 

 an  lạc  thành  thục  chư  chúng  sanh  cố,  hiện  tác  Bồ  Tát.  Nhữ  đẳng  đại 

 chúng,  chuyên  xưng  danh  hiệu,  mạng  chung  vãng  sanh  A  Di  Đà  Phật 

 quốc”  (Quán Thế Âm Bồ Tát đã thành Phật, nhưng vì an lạc, thành thục 

các  chúng sanh nên hiện  làm  Bồ  Tát.  Hàng  đại  chúng  các ông  chuyên 

xưng  danh  hiệu  [Bồ  Tát]  thì  khi  mạng  chung  sẽ  sanh  về  cõi  A  Di  Đà 

Phật).  Đủ  biết  Đại  Sĩ  thị  hiện  mọi  thứ,  không  gì  chẳng  nhằm  tiếp  dẫn 

vãng sanh mà lập ra! 

 1. Người học dùng lễ kính làm cận môn, nhờ trì danh để thâm 

 nhập. 

  

 2. Bất luận xưng tụng Đại Sĩ hay ức niệm Di Đà. 

  

 3. Chỉ cần trong tâm chúng sanh, lúc nào cũng đều phát nguyện 

 vãng  sanh  sẽ  là  ở  trong  thân  Đại  Sĩ,  mỗi  niệm  đều  có  Phật  thành 

 Chánh Giác. 

  

 4. Do vậy, hoặc là cầm đài vàng để khuyên lơn, khích lệ, hoặc là 

 theo hóa Phật đến tiếp nghênh. 

  

 5. Hoặc phóng quang nói kinh sâu xa, hoặc dùng Phạm âm an 

 ủi. 

  

 6. Rộng mở phương tiện cho phàm thánh cùng ngự Đồng Cư, 

 bất thoái Bồ Đề, thỏa đại nguyện Niết Bàn (Đây phần ca tụng chánh yếu sự 

 tiếp dẫn của Đại Sĩ, kinh Lăng Nghiêm có nói “cầu Đại Niết Bàn đắc đại Niết Bàn”, 

 đấy là sự ứng nghiệm to lớn vào lúc lâm chung do lễ kính, trì danh). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 313

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(1). Theo Vãng Sanh Luận, có năm môn thành tựu năm thứ công  

đức. Một là cận môn, hai là đại hội chúng môn, ba là trạch môn, bốn là 

ốc môn, năm là viên lâm du hý môn137. Lấy lễ bái A Di Đà Phật hòng 

sanh về cõi ấy, được sanh về thế giới Cực Lạc thì gọi là nhập môn thứ 

nhất  (tức  Cận  Môn,  Cận  là  gần  gũi).  Lấy  tán  thán  A  Di  Đà  Phật,  tùy 

thuận danh nghĩa, xưng danh hiệu Như Lai, nương theo trí tướng quang 

minh138 của Như Lai để tu hành, được dự vào trong số đại chúng thì gọi 

là nhập môn thứ hai. Dùng nhất tâm chuyên niệm, nguyện sanh về cõi 

ấy, tu hạnh Xa Ma Tha139 tịch tĩnh tam-muội, được nhập thế giới Liên 

Hoa Tạng thì gọi là nhập môn thứ ba. 



(3). Phát nguyện vãng sanh chính là phát Bồ Đề tâm. Bởi lẽ, trong 

Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, [Phổ Hiền Bồ Tát dạy Thiện Tài và Hoa 

Tạng hải chúng] phát mười đại nguyện vương, nhưng nói tóm lại chỉ là 

 “nguyện sanh về Tịnh Độ” . Phẩm Xuất Hiện của kinh Hoa Nghiêm có 

câu:  “Bồ  Tát ưng tri  tự  tâm,  niệm  niệm thường hữu  Phật thành  Chánh 

 Giác”   (Bồ  Tát hãy  nên biết  trong  tự  tâm,  trong  mỗi  niệm  luôn  có  Phật 

thành Chánh Giác). 



(4). Theo Quán Kinh, bậc Thượng Phẩm Thượng Sanh thì Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát  cầm  đài  kim  cang  cùng  với  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đến 

trước hành giả. A Di Đà Phật phóng đại quang minh chiếu thân hành giả, 

cùng với các Bồ Tát đưa tay nghênh tiếp. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí 

cùng với vô số Bồ Tát tán thán hành giả, khuyên lơn, khích lệ tâm người 

ấy. Người Thượng Phẩm Trung Sanh thì A Di Đà Phật và Quán Thế Âm, 

Đại Thế Chí, vô lượng đại chúng, cầm đài tử kim, đến trước hành giả và 

một  ngàn  hóa  Phật,  cùng  một  lúc  xòe  tay  [tiếp  dẫn].  Người  Thượng 

Phẩm Hạ Sanh thì A Di Đà Phật và Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, cùng 

với các Bồ Tát, tay cầm hoa sen vàng, hóa ra năm trăm vị Phật đến đón 

người ấy. 



(5). Theo Quán Kinh, người Hạ Phẩm Thượng Sanh sẽ sanh trong  

137 Ốc môn: An trụ nơi địa vị đã tu hành để đạt đến giống như ở yên trong nhà (Ốc) 

nên gọi là Ốc môn. 

Viên lâm du hý địa môn: Tu hành thành tựu xong, liền đạt đến địa vị giáo hóa. Do sự 

giáo hóa ấy, nhằm tùy thuận cơ nghi bèn biến hiện thân hình hoặc thị hiện các hạnh 

nhằm chiết phục chúng sanh nên gọi là Du Hý (vui chơi). 

138 Trí tướng quang minh: Thân do trí huệ kết thành, quang minh sáng ngời. 

139 Xa Ma Tha (Samatha) là Chỉ, tức một trong hai môn tu tập của Chỉ Quán. Chỉ có 

nghĩa  là  dứt  hết  thảy  vọng  niệm  và  ngoại  duyên,  chuyên  chú  nơi  một  đối  tượng 

Thiền Định hòng đắc Định, Chỉ thuộc về Định, còn Quán thuộc về Huệ. Chỉ Quán 

chính là Định Huệ song tu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 314

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ao báu, sau bốn mươi chín ngày hoa sen mới nở. Đại Bi Quán Thế Âm 

phóng đại quang minh, đứng trước người ấy, giảng nói mười hai bộ kinh 

rất sâu. Nghe xong tin hiểu, phát vô thượng đạo tâm. Người Hạ Phẩm 

Trung  Sanh  sẽ  sanh  trong  ao  báu,  sau  sáu  kiếp  hoa  sen  mới  nở,  Quán 

Thế Âm dùng tiếng Phạm Âm an ủi người ấy, giảng kinh điển Đại Thừa 

rất sâu. Nghe pháp ấy xong, ngay lập tức phát vô thượng đạo tâm. 



(6).  Sách  Di  Đà  Yếu  Giải  có  đoạn:   “Có  bốn  cõi  Phật,  một  là 

 Phàm Thánh Đồng Cư Độ, hai là Phương Tiện Hữu Dư Độ, ba là Thật 

 Báo Vô Chướng Ngại Độ, bốn là Thường Tịch Quang Độ. [Nói đến] thế 

 giới Cực Lạc chính là nói Đồng Cư Tịnh Độ, cõi ấy theo chiều ngang 

 cũng  trọn  đủ  cả  ba  cõi  Tịnh  Độ  bậc  trên” .  Kinh  Di  Đà:   “Nhược  hữu 

 nhân dĩ phát nguyện, kim phát nguyện, đương phát nguyện, dục sanh A 

 Di Đà Phật quốc giả. Thị chư nhân đẳng, giai tất bất thoái chuyển ư A 

 Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Ư bỉ quốc độ, nhược dĩ sanh, nhược 

 kim sanh, nhược đương sanh”  (Nếu có người đã phát nguyện, đang phát 

nguyện,  sẽ  phát  nguyện  muốn  sanh  về  nước  A  Di  Đà  Phật  thì  những 

người  ấy  đều  được  chẳng  thoái  chuyển  nơi  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh  Giác.  Đối  với  cõi  ấy,  hoặc  đã  sanh,  hoặc  đang  sanh,  hoặc  sẽ 

sanh). Lăng Nghiêm Kinh:  “Cầu đại Niết Bàn, đắc đại Niết Bàn” . 

 Than ôi! Làm bạn thù thắng của trọn hết chúng sanh thì mới 

 thỏa  lòng  cha  mẹ.  Dốc  thâm  tâm  phụng  sự  khắp  trần  sát,  vẫn  cảm 

 thấy khó báo ân Phật (Tổng kết sự thuyết pháp lợi sanh của Đại Sĩ). 

Quán Kinh:  “Nhược  niệm  Phật  giả,  đương  tri  thử  nhân,  tức  thị 

 nhân trung Phân Đà Lợi140 hoa. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí Bồ Tát vi kỳ 

 thắng  hữu”   (Nếu  là  người  niệm  Phật  thì  nên  biết  người  ấy  là  hoa  sen 

trắng trong  loài người.  Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  là  bạn thù 

thắng của người ấy). Bất Không Quyến Sách Kinh:  “Thử thần chú tâm, 

 thị  đương  lai  thế  Bồ  Tát  phụ  mẫu”   (Thần  chú  tâm  này  là  cha  mẹ  của 

những  Bồ  Tát  trong  đời  tương  lai).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Tương  thử 

 thâm tâm phụng trần sát, thị tắc danh vi báo Phật ân”  (Đem thâm tâm 

này phụng sự trong các cõi nước số nhiều như vi trần, đấy gọi là báo ân 

Phật). 

 Đối với những kinh văn đã nêu, có thể lấy nguyên bản để làm 

 chứng. Lại trần thuật những sự cảm ứng, những sự việc này chẳng 

140 Phân Đà Lợi (Pundarīka) là hoa sen trắng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 315

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 phải là không có chứng cứ, ngõ hầu [độc giả] tu hành chẳng lui sụt 

 lòng tin. Vì thế, viết ra lời ca tụng, chẳng ngại rườm lời (Đoạn này tổng 

 kết phần trên, dẫn khởi phần dưới). 

 2.2.  Ca  tụng  sự  ứng  hóa  trong  phương  này  nhằm  hiển  thị  bi  sâu 

 nguyện nặng  



Trong phần này chia thành năm đoạn lớn:  



1) Thị hiện. 



2) Cứu khổ. 

3) Ban vui. 



4) Hoằng pháp. 



5) Nhiếp thọ chúng sanh. 



Trong phần thị hiện lại chia thành sáu đoạn:  



1.1. Hiện tướng nơi Phổ Đà. 



1.2. Hiện tướng ở nơi khác. 



1.3. Hiện tướng trong gỗ đá. 



1.4. Hiện tướng trong loài vật. 



1.5. Hiện quang minh. 



1.6. Hiện thần thông biến hóa. 

 1. Thân Phật ngập tràn khắp pháp giới, Phạm âm vang vọng tợ 

 hư không. 

  

 2.  Quả  thật  đang  hiện  hữu  khắp  nơi, mà  cũng  chẳng  khi  nào 

 đoạn tuyệt. 

  

 3.  Vì  vậy,  hư  không  ngút  mắt,  không  gì  chẳng  phải  là  thánh 

 dung Đại Sĩ, tiếng sóng vỗ đêm ngày, chính là lời tụng Phổ Môn. 

  

 4. Há phải đợi thị hiện biến hóa rồi mới bảo thần kỳ; chờ Ngài 

 du hý thần thông rồi mới tăng lòng tin tưởng, ngưỡng mộ hay sao? 

  

 5. Chỉ là mặt trời, mặt trăng tuy sáng, kẻ mù vẫn không trông 

 thấy. Mưa ngọt thấm khắp, hạt giống cháy khó thể nẩy mầm. 

  

 6.  “Chết  rồi  diệt  mất”,  tin  lời  ma  của  ngoại  đạo!  “Phật  tánh 

 chân thường”, báng Như Lai là vọng ngữ. 

 7. Đau lòng than thở xưa nay, mấy kẻ biết ân đức? Nếu chẳng 

 thị hiện, làm sao lay tỉnh kẻ mê muội, ngu si? 

 8. Đặc biệt nêu bày những gì sử sách chép, nhằm phô tỏ vụng về 

 [ý nghĩa] “Pháp Thân thường trụ” (Đoạn này ca tụng chung sự thị hiện, phá  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 316

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 mối nghi Đoạn Diệt để vững tín căn). 



(1 & 2). Phẩm Như  Lai  Hiện  Tướng của  kinh Hoa  Nghiêm có  

đoạn:  “Phật thân sung mãn ư pháp giới, phổ hiện nhất thiết chúng sanh 

 tiền, tùy duyên phó cảm mị bất châu, nhi hằng xử thử Bồ Đề tọa”  (Phật 

thân tràn ngập khắp pháp giới, hiện trước khắp hết thảy chúng sanh, tùy 

duyên cảm ứng thảy trọn khắp, nhưng luôn ngồi tòa Bồ Đề này). Phẩm 

Phổ Hiền Tam Muội lại nói:  “Nhập ư pháp giới nhất thiết trần, kỳ thân 

 vô tận, vô sai biệt, thí như hư không tất châu biến, diễn thuyết Như Lai 

 quảng  đại  pháp”   (Nhập  trong  hết  thảy  bụi  pháp  giới,  thân  ấy  vô  tận, 

không sai biệt, ví như hư không bao trọn khắp, diễn nói pháp Như Lai 

rộng lớn). Vãng Sanh Luận:  “Âm thanh vi diệu của Như Lai, tiếng Phạm 

 âm  vang  vọng  mười  phương,  giống  như đất,  nước,  gió,  lửa,  hư  không 

 chẳng phân biệt” . Phẩm Bất Tư Nghị trong kinh Hoa Nghiêm có đoạn: 

 “Nhất  thiết  chư  Phật,  giai  năng  dĩ  thanh  tịnh  thanh,  khởi  tứ  biện  tài, 

 thuyết pháp bất đoạn”  (Hết thảy chư Phật đều có thể dùng tiếng thanh 

tịnh để khởi bốn thứ biện tài thuyết pháp không ngừng). 



(3). Thơ của Hám Sơn có câu:  “Mãn mục hàn không Đại Sĩ nhan” 

(Hư  không  ngút  mắt  là  dung  nhan  của  Đại  Sĩ)  và  câu:   “Nhật  dạ  triều 

 thanh tụng Phổ Môn”  (Ngày đêm tiếng sóng tụng Phổ Môn). 

(4). Duy Ma Kinh:  “Biện tài vô ngại, du hý thần thông” . 

(5). Duy Ma Kinh:  “Nhật  nguyệt  khởi  bất  tịnh  da,  nhi  manh  giả 

 bất  kiến”   (Mặt trời,  mặt  trăng  há  có  phải  là  bất  tịnh  ư?  Nhưng  kẻ  mù 

chẳng thấy). 



(6). Lăng Nghiêm Kinh:  “Ngã tích vị thừa chư Phật hối sắc, kiến 

 Ca Chiên Diên Tỳ Đa La Chi Tử, hàm ngôn thử thân tử hậu đoạn diệt, 

 danh vi Niết Bàn” (Xưa kia, trước khi ta được đức Phật răn dạy, gặp các 

ông Ca Chiên Diên và Tỳ Đa La Chi Tử141, họ đều nói sau khi thân chết 

đi sẽ đoạn diệt, đó gọi là Niết Bàn). 

141  Ca  Chiên  Diên  ở  đây  gọi  đủ  tên  là  Ca  La  Câu  Ca  Chiên  Diên  (Pakudha 

Kaccayana, còn phiên âm là Già Câu  La Ca Chiên Diên, hoặc Bạt Hưu Ca Chiên, 

hoặc Bà Phù Đà Già Chiên Na), không phải là ngài Ca Chiên Diên (Katyana) đại đệ 

tử của đức Phật, mà là một trong lục sư ngoại đạo thường được nhắc tới trong kinh A 

Hàm và Niết Bàn. Còn Tỳ Đa La Chi Tử (Sanjaya Belatthiputta, còn dịch là San Sa 

Dạ Tỳ La Chi Tử, hoặc Tiên Xa Na Tỳ La Chi Tử, hoặc Tát Nhã Tỳ Đa La Chi Tử) 

cũng là một trong sáu vị lục sư ngoại đạo (tức là sáu “đại tông sư” của sáu trường 

phái triết học ngoại đạo thời ấy). Cả hai ông này đều chủ trương không nhân quả, tin 

theo thuyết Đoạn Diệt. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 317

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(7). Thơ của ngài Bàng Đạo Huyền có đoạn:  “Dã lão phụ tân quy, 

 thôn phụ liên tiêu chức, khán tha gia sự mang, thả đạo bằng thùy lực, 

 vấn cừ, cừ bất tri, đặc địa sanh nghi hoặc, thương ta cổ kim nhân, kỷ cá 

 tri ân đức”  (Ông lão gánh củi về, mụ quê dệt suốt đêm, thấy người ta 

bận bịu, hỏi  nhờ  vào  sức ai,  hỏi họ,  họ chẳng  biết, bởi vậy,  sanh nghi 

hoặc, thương ôi, người xưa nay, mấy ai biết ân đức). 



(8).  Đại  Tông  Địa  Huyền  Văn Bổn  Luận:   “Tự tánh  của  bản thể 

 quyết định thường trụ” . 

 2.2.1.1. Hiện tướng ở Phổ Đà  

 1.  Có  lúc  thị  hiện  cho  Thuấn  Phong  trên  biển,  tướng  mãn 

 nguyệt quang minh. Chỉ Sử Hạo nơi vách núi, kim dung chói ngời. 

  

 2.  Anh  lạc  chen  lẫn,  Khâm  Sứ  họ  Phạm  chiêm  ngưỡng  nhiều 

 phen. Bảy báu trang nghiêm, ghi dấu Tào công ba lượt lễ bái. 

  

 3.  Biệt  Truyền  vượt  biển,  mây  bỗng  trổ  sen  vàng.  Bồng  Sơn 

 chúc ly, quang minh ngời chén biếc. 

  

 4. Kim tướng vòi vọi, già, trẻ theo Quy Niên cùng nhìn. Bạch y 

 tha thướt, Tăng chúng Phổ Đà chung ngắm. 

  

 5.  Đắp  y  ca-sa142,  mặc  hậu  rộng  tay,  ông  Giám  chiêm  ngưỡng 

 thánh dung rành rành. Áo khoác ráng trời, xiêm sắc cầu vồng, Đoan 

 Bá nhìn ngắm mê man. 

  

 6. Hiện một bên vẻ mặt rồi lại hiện chánh dung, thuận theo tâm 

 họ Trương kiền thành cầu khẩn. Hình tướng rõ rệt hay lờ mờ, nhằm 

 an ủi lòng ông Đinh buồn bực. 

  

 7. Cao tăng đốt ngón tay, nhiều đời cùng chiêm ngưỡng. Cụ già 

 xả thân, tùy thời ắt thấy thánh dung. 

  

 8.  San  hô,  bích  ngọc,  chói  rực  Túy  Chiêu.  Lọng  báu,  chuỗi 

 châu, rạng ngời Hồ Vĩ. 

 9. Mũi chân, gót chân, Vô Ẩn do tin nên gặp gỡ. Bé trai, bé gái, 

 ông Lưu thỏa nguyện hâm mộ. 

  

 10.  Mẹ  con  Thúc  Hình,  thấy  ni  cô  xõa  tóc.  Đồng  bọn  Hành 

 Nghĩa, nhìn diệu nữ trang nghiêm. 

 11.  Đốc  Tào  Nhân  Bổn  bảo  không  khác  tượng  vẽ.  Lái  buôn 

 Triệu Hỷ than chẳng giống tranh, tượng (Tổng cộng hai đoạn). 

142 Nguyên văn “phương bào” (方袍), tên gọi khác của y ca-sa. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 318

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(1). Theo Phổ Đà Chí, năm Nguyên Phong thứ ba (1080) đời Tống 

Thần  Tông,  Nội  Điện  Thừa  Chỉ143  là  Vương  Thuấn  Phong  đi  sứ  Tam 

Hàn144,  gặp  trận  bão,  có  con  rùa  lớn  đội  thuyền,  hết  sức  nguy  ngập. 

Thuấn  Phong  kinh  hãi,  hướng  về  Triều  Âm  Động  dốc  lòng  cầu  khẩn, 

chợt  thấy  ánh  sáng  sắc  vàng  chói  rực,  Đại  Sĩ  hiện  tướng  mãn  nguyệt, 

chuỗi châu ngọc sáng ngời, từ động đá bước ra, rùa lặn xuống, thuyền 

bơi tiếp. Trở về đem chuyện này tâu lên, vua ban danh hiệu là Bảo Đà 

Quán Âm Tự. 

Năm Mậu Thìn (1158) trong niên hiệu Thiệu Hưng đời Tống Cao 

Tông, Sử Hạo và Trình Hưu Phủ đến động Triều Âm [triều bái] không 

thấy gì. Một vị Tăng dạy: “Có hang báu trên đỉnh vách núi, có thể thấy 

được [Đại Sĩ nơi đó]”. Họ nghe theo lời, chợt [Đại Sĩ] hóa hiện tướng tốt 

lành, sắc vàng chói ngời, mày mắt rành rành. 



(2). Năm Bính Dần (1266) trong niên hiệu Hàm Thuần đời Tống 

Độ Tông, Phạm Thái Úy145 mắc bệnh mắt, sai con đến động Triều Âm 

cầu đảo, múc nước suối rửa mắt. Lành bệnh, lại sai con đi lễ tạ. Đại Sĩ 

hiện thân bên trái, phảng phất trong làn khói nhạt như được ngăn cách 

bởi một bức màn bằng sa biếc. Tiếp đó, đến hang Thiện Tài, Đại Sĩ và 

đồng tử cùng hiện. Đại Sĩ mặc áo the, thắt đai nhẹ, chuỗi ngọc xen kẽ, 

mắt nhìn lấp lánh như sắp nói điều gì. 

Năm Chí Hòa nguyên niên (1054) đời Thái Định Đế nhà Nguyên, 

quan  Ngự  Sử  Trung Thừa146  là  Tào  Lập, vâng  mạng tới dâng  hương ở 

động  Triều  Âm,  thấy  tướng  bạch  y,  khắp  thân  đeo  anh  lạc.  Do  chưa 

143 Thừa Chỉ: Theo quy chế thời Đường - Tống, có chức quan Hàn Lâm Học Sĩ Thừa 

Chỉ, chuyên giữ vai trò cố vấn cho nhà vua cũng như biên soạn các mệnh lệnh quan 

trọng hay bàn định những chánh sự quan trọng. 

144 Tam Hàn chính là ba vương quốc cổ trên bán đảo Đại Hàn, tức là Cao Câu Ly 

(Koguryo), Bách Tế (Paekje) và Tân La (Silla). 

145 Thái Úy là một chức quan đã có từ thời Tây Hán, hợp với Thừa Tướng và Ngự Sử 

Đại Phu gọi là Tam Công. Chức  Thái Úy thường chỉ được phong khi  quốc gia có 

chuyện động binh lớn vì Thái Úy nắm vai trò tổng tư lệnh trong quân đội. Thời Hán 

Vũ Đế, chức Thái Úy gọi là Đại Tư Mã, đến các đời sau bèn đổi trở lại là Thái Úy. 

Đời Tống, trong dân  gian quen  gọi những quan  võ cao  cấp nhất tại địa  phương là 

Thái Úy nên ông Phạm Thái Úy đã nói ở đây có lẽ chỉ là một võ quan cao cấp tại 

một huyện, một phủ mà thôi! 

146 Ngự Sử Trung Thừa là chức quan đã có từ thời Tần, chức vụ thấp hơn Ngự Sử 

Đại Phu, quản lãnh các thứ sử và thị ngự sứ, chuyên lo việc giám sát, đàn hặc các 

quan, kiêm xét duyệt các văn thư hành chánh nhằm đảm bảo các quan làm việc theo 

đúng thể chế của triều đình. Thông thường, nếu khuyết chức Ngự Sử Đại Phu, Ngự 

Sử Trung Thừa sẽ kiêm nhiệm chức trưởng quan của Ngự Sử Đài. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 319

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thuận con nước để nhổ neo, ông ta lại lễ bái, Đại Sĩ lại hiện tướng; đến 

động Thiện Tài, Đại Sĩ cũng hiện thân ở đó, đồng tử khom mình cung 

kính, mày, mắt, tóc mây, chuỗi anh lạc bảy báu hiện rõ ràng có thể đếm 

được từng hạt, những người đi theo đều trông thấy. 



(3).  Năm  Vạn  Lịch  thứ  hai  (1574)  đời  Minh  Thần  Tông,  Biệt 

Truyền vượt biển đến lễ Đại Sĩ, trong mây chợt xuất hiện đóa sen vàng, 

thị hiện tướng Bạch Y tha thướt. Ông ta và vị Tăng tên Thúy Vi ở Thành 

Đô cùng trông thấy. 

Năm Đại Đức thứ năm (1301) đời Nguyên Thành Tông, Tập Hiền 

Học Sĩ147 là Trương Bồng Sơn phụng chỉ đến làm lễ Chúc Ly148 ở Phổ 

Đà, tới động Triều Âm, thấy Đại Sĩ đội mão báu, đeo anh lạc, tay cầm 

cành dương và chén pha lê biếc. Các đại thần hộ pháp đứng bảo vệ đằng 

trước, ánh sáng tốt lành tràn ngập cả động. 



(4). Đời Tống, quan Cấp Sự Trung149 là Hoàng Quy Niên lễ động 

Triều Âm, đích thân thấy tướng tự tại tử kim ngồi trên đá, những kẻ già 

trẻ đi theo ông ta đều cùng thấy. 

Hôm Nguyên Đán năm Khang Hy thứ ba (1664) đời Thanh, tăng 

chúng trong núi Phổ Đà thấy ánh sáng trắng như cầu vồng từ nóc Phật 

điện tỏa ra cuộn quanh núi Tiểu Lạc Ca, Đại Sĩ mặc áo trắng cưỡi ánh 

sáng bước đi. Người hiểu biết bèn đoán sắp có tai nạn xảy ra. 

147 Tập Hiền Học Sĩ là một chức quan của Tập Hiền Viện (còn gọi là Tập Hiền Thư 

Viện, hoặc Tập Hiền Điện Thư Viện). Tập Hiền Viện là nơi lưu trữ các sách vở, tài 

liệu nhiều đời của một triều đại. Tùy theo triều đại mà có thể có những danh xưng 

khác như Thiên Lộc Các, Văn Lâm Quán, Lân Chỉ Điện, Quán Văn Điện, Lệ Chánh 

Điện  v.v...  Đời  Tống,  nhằm  dễ  quản  trị  tài  liệu,  đã  tách  cơ  quan  quản  trị  văn  thư 

thành Tam Quán (Sử Quán, Chiêu Văn Quán và Tập Hiền Thư Viện), và gọi chung 

là Sùng Văn Viện. Đến đời Nguyên, Tập Hiền Điện đặt dưới quyền quản trị của Bí 

Thư  Giám  và  có  thêm  trách  nhiệm  quản  trị  các  trường  học  quốc  lập  tại  các  phủ, 

huyện, chiêu hiền đãi sĩ. Tập Hiền Học Sĩ là chức quan đứng thứ hai trong Tập Hiền 

Viện, dưới quyền Đại Học Sĩ. 

148 Ở đây, Chúc Ly là lễ cầu phước do các quan khâm mạng thay mặt vua đến dâng 

lễ ở các chùa miếu nổi tiếng linh ứng trong nước. 

149 Cấp Sự Trung là một chức quan đã có từ thời Tần, nhưng chỉ là một chức kèm 

thêm của các chức Đại Phu, Bác Sĩ, Nghị Lang v.v... với nhiệm vụ làm cận thần cố 

vấn  cho  vua  trong  những  trường  hợp  đặc  biệt.  Đến  đời  Tấn,  chức  vụ  này  mới  trở 

thành một chức quan độc lập. Thời Tùy gọi là Cấp Sự Lang, từ đời Đường trở đi, đổi 

trở  lại  thành  Cấp  Sự  Trung  như  cũ.  Nhiệm  vụ  của  chức  quan  này  là  đọc  các  tấu 

chương  và  trình  lên  vua  nội  dung  tóm  tắt,  giảo  duyệt  những  chiếu  văn  được  soạn 

thảo theo lệnh vua, xét xử những đơn từ kêu oan từ các cấp dưới v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 320

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(5). Năm Khang Hy 29 (1690) đời Thanh, Tổng Binh huyện Định 

Hải là Lam Lý triều yết động Phạm Âm, thấy Đại Sĩ hiện thân: Mày to, 

mặt đỏ, râu ria rậm rạp, mắt lộ ánh xanh lẫn trắng, chót mũi hơi trắng, 

đội mão Kim Khuyên Đại Hỏa Diệm, mặc áo ca-sa sắc vàng pha đen, tay 

rộng, một tượng Phật nhỏ đứng trên đảnh. 

Đời  Minh,  Hoàng  Đoan  Bá đến lễ  Đại  Sĩ,  cảm  Đại  Sĩ hiện thân 

giữa  trời,  khoác  xiêm  sắc  cầu  vồng,  áo  bào  màu  như  ráng  trời,  ông  ta 

kinh ngạc, ngỡ là huyễn cảnh150. Những chuyện trên đây trích từ Phổ Đà 

Sơn Chí. 

(6).  Theo  Cư  Dị  Lục,  Trương  Hán  Nho  người  xứ  Thương  Châu 

đến động Triều Âm, thoạt đầu lễ bái không được thấy Đại Sĩ. Một cụ già 

bảo muốn thấy thì phải kiền thành cầu nguyện. Ông Trương quỳ cầu đảo, 

hồi lâu sau thấy kim quang, Đại Sĩ từ trong vách đá hiện ra, đứng cho 

thấy  một  bên  của  Ngài.  Ông  Trương  lại  xin  nguyện  thấy  được  chánh 

diện của Đại Sĩ để trở về sẽ phỏng theo đó mà tạc tượng hòng đảnh lễ. 

Đại  Sĩ  bèn  hướng  mặt  ra  phía  biển,  xoay  lưng  vào  động,  cách  ông 

Trương chỉ trong gang tấc, mái tóc xanh ánh sắc đỏ, cuộn từng lọn tóc 

mai, gò má cao, sống mũi cao, áo màu lục, mọi người hoan hỷ làm lễ. 

Cụ già nói: “Nhằm cảm Đại Sĩ thị hiện, ta xả thân quét dọn ở nơi đây, 

cho tới nay được nhiều lần thấy Ngài”. 

Sách Miễn Giới Thiết Yếu Lục chép ông Đinh Triệu Hỷ người xứ 

Lâm Giang đời Thanh, buôn bán nơi đất Thục, do cầu nguyện cho mẹ 

được lành bệnh nên đến dâng hương ở động Phạm Âm, thấy hình tượng 

Đại Sĩ không rõ rệt, liền thầm niệm: “Con từ xa vượt sóng gió, trai giới 

đến đây, há tấm lòng chưa đủ chí thành ư?” Niệm chưa lâu, chợt thấy 

Đại Sĩ hiện thân nơi cửa động, áo trắng, một đồng tử áo đỏ đứng đằng 

trước, chẳng giống với tượng đắp hay vẽ trong thế gian. 

(7). Theo Phổ Đà Sơn Chí, năm Đại Trung nguyên niên (847) đời 

Đường  Tuyên  Tông,  có  vị  Tăng  Ấn  Độ  đến  trước  động  Triều  Âm  đốt 

mười ngón tay. Tay cháy hết, đích thân thấy Đại Sĩ thuyết pháp, trao cho 

viên đá bằng bảy báu. 

Vị  Tăng  hiệu  Đạo  Nghi,  pháp  danh  Ngộ  Kiên,  đốt  ba  ngón  tay 

cúng Phật, đến Phổ Đà chuyên dốc lòng thành bái yết, được thấy Đại Sĩ. 

Với câu kế tiếp, xin xem lời chú liên quan trong câu thứ sáu. 

150 Nguyên văn “thẩn thị” (蜃市), tức là  “hải lâu thẩn thị”  (lầu biển, phố sò). Theo 

truyền  thuyết,  ở  ngoài  biển  khơi  có  loài  sò  to,  hơi  thở  của  nó  biến  ra  những  cảnh 

huyễn ảo giống như lâu đài, thành quách. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 321

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(8). Theo Đồ Thư Tập Thành, Vương Tảo tự là Túy Chiêu, vâng 

theo lời hịch truyền trong quận, đến Phổ Đà Sơn cầu mưa. Do khấn thầm 

nguyện được thấy Đại Sĩ, chợt thấy có lan can toàn bằng bích ngọc, trên 

ấy có những nét chạm trổ. Tiếp đó, lại hiện ra những vạch như san hô dài 

cả mấy thước ở trước mặt một lúc lâu. Ở đằng xa có tượng Bồ Tát, dưới 

sáng, trên tối, mặc áo trắng, đeo anh lạc, [tượng hiện rõ] rành rành có thể  

đếm từng hạt [anh lạc] được. 

Năm Canh Dần (1230) nhằm niên hiệu Thiệu Định đời Nguyên, 

quan Quốc Giám là Hồ Vĩ lễ Triều Âm Động, chợt có quang minh sáng 

rực, một vị Tăng ở bên phải, trưởng giả Nguyệt Cái và Thiện Tài đứng 

bên trái. Đến động Thiện Tài, đồng tử lại hiện. Lọng báu, tràng kết bằng 

châu,  bày  la  liệt  như  rừng  trước  mặt.  Cái  tháp  bên  cạnh  tỏa  ánh  sáng 

ngời, trong vắt. 

(9). Thích Vô Ẩn đời Thanh, tham cứu đắc ngộ, nói:  “Danh sơn, 

 sông cái, không đâu chẳng phải là đạo tràng để Bồ Tát hiện bóng. Mũi 

 bàn chân, gót bàn chân, đâu đâu cũng gặp gỡ” . Sư lễ Phổ Đà, cảm Đại 

Sĩ hiện thân diệu trang nghiêm. 

Theo Kỷ Cầu Thư, vào đời Minh, ông Lưu X... ở Mạt Lăng, sanh 

ra  liền  ăn chay.  Năm  hai  mươi  chín tuổi, triều  bái  Nam  Hải,  ngồi trên 

thuyền  phát  nguyện  được  thấy  Bồ  Tát,  chợt  trên  mặt  nước  hiện  ra  hai 

đóa sen, một đóa có bé trai đứng, đóa kia có bé gái đứng, rồi thấy Đại Sĩ 

ngồi trên đóa sen to. Họ Lưu lễ bái, trong khoảnh khắc chẳng thấy nữa. 

(10).  Theo  sách  Phổ  Đà  Chỉ  Nam,  Thịnh  Thúc  Hình  đời  Thanh 

theo mẹ triều bái Phổ Đà. Thoạt đầu, ông ta nghe nói Đại Sĩ hiện thân 

bèn cười nhạo chẳng tin. Về sau, tại động Phạm Âm liếc nhìn, chợt thấy 

trên vách đá hiện sắc trắng như bôi phấn; kế đó, nghiễm nhiên hiện hình 

người,  ngũ  quan  rành  rẽ,  buông  tóc  xõa,  áo  trắng,  eo  thon,  giống  như 

hình trạng tỳ-kheo-ni. Thoạt đầu [Đại Sĩ] ở trong động, rồi bước ra cửa 

động, càng thấy rõ ràng hơn, ông ta bèn than thở: “Đại Sĩ chẳng thể nghĩ 

bàn!”,  chỉ  quỳ  mọp,  khấu  đầu  mà  thôi.  Mẹ  ông  ta  thấy  giống  hệt  như 

vậy; nhưng những người cùng quỳ lễ mỗi người lại thấy mỗi khác. 

Theo Cư Dị Lục, thầy Thích Hành Nghĩa đời Thanh cùng bảy vị 

du tăng, đội mưa thắp hương ở Triều Âm động, kiền thành cầu đảo, chợt 

thấy trong động hiện ánh sáng ngũ sắc, có hình tượng Đại Sĩ đứng, trang 

nghiêm  diệu  hảo,  mang  hình  tướng  nữ  nhân.  Những  vị  Tăng  kia,  mỗi 

người thấy mỗi khác. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 322

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(11).  Theo  Phổ  Đà  Sơn  Chí,  năm  Ất  Mùi  (1355)  đời  Nguyên 

Thuận Đế, Lưu Nhân Bổn làm Đốc Tào151, về đến Phổ Đà, thấy Đại Sĩ ở 

động Triều Âm chẳng khác gì với hình được họa trong bức vẽ. Đối với 

câu kế tiếp xin xem lời chú thích thứ sáu. 

 1. Lại còn Thiện Tài, Long Nữ, chắp tay hầu bên cạnh. La Hán, 

 Vi Thiên, đứng trên mây hộ vệ. 

  

 2. Tràng châu, cờ ngọc, la liệt trong sóng, trong mây. Anh vũ, 

 Tần Già bay lượn thơm tho sực nức. 

  

 3. Pháp thân chẳng khác, nhưng biến hiện bất đồng. 

  

 4.  Ví  như  Xuân  về,  muôn  loài  thảo  mộc  xum  xuê,  vốn  không 

 phân biệt thơm, hôi; trăng in ngàn sông, trọn chẳng nề hà trong, đục. 

  

 5. Năm lượt hiện trong triều Vĩnh Lạc, chưa thể truyền sự tốt 

 đẹp hơn xưa. Bức tranh vẽ toàn diện nơi điện Tư Đức, chẳng đủ để 

 bao gồm mai hậu. 

  

 6.  Bởi  thế,  Nguyên  Quân  hối  tội,  thệ  nguyện  trang  nghiêm. 

 Thịnh Tử dứt nghi, thiết tha lễ bái. Đấy chính là điều thứ nhất trong 

 sự thị hiện của Đại Sĩ vậy (Hoa Nghiêm Kinh: “Hoặc hiện sắc thân nhiếp thủ 

 chúng sanh, hoặc hiện chủng chủng bất tư nghị sắc tịnh quang minh võng nhiếp thủ 

 chúng sanh, hoặc dĩ âm thanh, hoặc dĩ oai nghi, hoặc vị thuyết pháp, hoặc hiện thần 

 biến, linh kỳ tâm ngộ, nhi đắc thành thục” (Hoặc hiện sắc thân để nhiếp thủ chúng 

 sanh, hoặc hiện các lưới quang minh thanh tịnh có đủ mọi màu chẳng thể nghĩ bàn 

 để nhiếp thủ chúng sanh, hoặc dùng âm thanh, hoặc dùng oai nghi, hoặc thuyết pháp 

 cho họ, hoặc hiện thần thông biến hóa khiến lòng họ giác ngộ, được thành thục). Vì 

 thế, hai đoạn đầu cùng ca tụng oai nghi thị hiện). 



(1). Theo Phổ Đà Chí, đời Nguyên, Tào Lập đến động Thiện Tài, 

thấy đồng tử búi tóc xoắn ốc, chắp tay như người sống. Lại nữa, vào thời 

Vĩnh Lạc nhà Minh, tại động Triều Âm, hiện tướng Bạch Y Đại Sĩ, long 

vương, long nữ v.v... theo hầu. Lại còn có Vi Đà Thiên Tôn đứng dưới 

bóng mặt trời, La Hán đạp mây trên biển đến chầu. 



(2). Trong bộ Phổ Đà Sơn Ký của Lỗ Vương đời Minh có chép: 

 “Hoa  sen,  lọng  ngọc,  cờ  tiết152  bằng  ngọc,  tràng  kết  bằng  châu,  luôn 

 luôn hiện trong mây, sóng” . 

151 Đốc Tào là chức quan trông coi việc tu bổ cầu đường, vận chuyển đường thủy, 

đường biển. Đến đời Minh, Thanh, chức vụ này được gọi là Tào Vận Tổng Đốc. 

152 Tiết (節): Một loại cờ lệnh do các quan ngày xưa cầm đến chỗ trị nhậm, về sau, 

thường được dùng chỉ chung các loại cờ hiệu. Nguyên thủy, Tiết là một loại tín phù 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 323

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Sách Hải Nam Nhất Chước có dẫn Phổ Đà Sơn Chí rằng:  “Bình

 báu, hoa sen, bày la liệt trong sóng biển, Tần Già153, Anh Vũ, bay lượn 

 trong hương thơm sực nức” . 



(3 & 4). Phẩm Vấn Minh của Hoa Nghiêm Kinh có chép:  “Diệc 

 như địa giới nhất, năng sanh chủng chủng nha, phi địa hữu thù dị, chư 

 Phật pháp như thị. Diệc như không trung nguyệt, thế gian mị bất hiện, 

 phi  nguyệt  vãng  kỳ  xứ,  chư  Phật pháp  như  thị”   (Như  cõi  đất chỉ  một, 

sanh ra các thứ mầm, chẳng phải đất sai khác, pháp chư Phật như vậy. 

Cũng như trăng trên không, đời không đâu chẳng hiện, trăng chẳng đến 

chỗ ấy, pháp chư Phật cũng vậy). Còn chép:  “Thí như tịnh minh kính, 

 tùy kỳ sở đối chất, hiện tượng các bất đồng, nghiệp tánh diệc như thị” 

(Ví như gương sáng sạch, tùy thể chất vật soi, hiện hình tượng sai khác, 

nghiệp tánh cũng giống vậy). 

(5).  Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  hai  ngày  Mười  Chín  và  Hai  Mươi 

tháng Mười năm Vĩnh Lạc 21 (1423) đời Minh, Đại Sĩ hiện thân năm lần 

ở động Triều Âm. Tại Tư Đức Đường ở phía sau núi, có treo bức họa gia 

bảo do Vương Doanh vẽ hình tướng Đại Sĩ thị hiện tại động Phạm Âm 

núi  Phổ  Đà,  gồm  năm  mươi  ba  lần  biến  hiện.  Hình  vẽ  này  được  lưu 

truyền trong cõi đời. 



(6). Theo Phổ Đà Chí, đời Nguyên, Cáp Lạt Ngạt do bị hoa sen 

bằng sắt ngăn trở thuyền154 [bèn quay lại Phổ Đà] sám hối, tạ lỗi, đến cầu 

đảo nơi động Triều Âm, thấy Bạch Y Đại Sĩ hiện thân. Do vậy, bèn đắp 

tượng trang nghiêm  và dựng điện thờ trong động. Đối với câu kế tiếp, 

coi lời chú số 1 trong đoạn trước. 

Ghi thêm: Trầm My Phong là Thái Thú Đài Loan đời Thanh, đến 

động Phạm Âm thấy Đại Sĩ hiện thân, báo cho biết ông ta sẽ sanh con 

trai, [đứa con ấy về sau] chính là quan Biên Tu Vinh Bưu. 

(vật làm tin) bằng ngọc do vua trao cho các đại thần cầm ra các xứ ngoài kinh đô 

nhằm toàn quyền xử lý mọi việc. 

153 Chim Tần Già, gọi đủ là Ca Lăng Tần Già (Kalavinka), dịch nghĩa là Diệu Âm 

hoặc Hảo Thanh hay Hòa Nhã, là một loài chim hót rất hay, ngay cả tiếng hát của 

nhạc thần Khẩn Na La cũng không thể sánh bằng. Loài chim này chỉ sống ở Tuyết 

Sơn (Himalaya). Anh Vũ là chim két (vẹt). 

154  Theo  phần  Quán  Âm  Hiện  Thần  Thông  Biến  Hóa  ngay  trong  sách  này,  tướng 

Nguyên là Cáp Lạt Ngạt bái yết động Triều Âm, chẳng thấy gì, bèn giương cung bắn 

vào động. Quay thuyền trở về, khắp biển chợt trổ đầy hoa sen sắt, thuyền không thể 

đi được. Do vậy, ông ta mới quay lại Phổ Đà sám hối. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 324

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Năm  Dân  Quốc  11  (1922),  Lưu  Khế  Tịnh  ở  Bành  Trạch,  đến  lễ 

Phạm Âm Động, thấy Đại Sĩ nhiều lượt hiện thân dưới bốn hình tượng 

[khác nhau]. Do vậy, bèn soạn bài ký Đại Sĩ Hiện Thân. 

 2.2.1.2. Hiện tướng ở nơi khác  

 1. Chùa Huệ Cự tại Trường An đua nhau lưu truyền đài Linh  

 Ứng, ngọn Cô Sơn thành Ma Kiệt, nhiều lần xuất hiện tướng trang  

 nghiêm. 

  

 2. Trên núi Mộc Bình, thân tượng choàng anh lạc; trong chùa  

 Dục Vương, đảnh đầu đội tháp. 

  

 3.  Thiên  Vương  vằng  vặc,  giống  Như  Lai  quang  minh  rạng 

 ngời; bóng tháp trùng trùng, có Bồ Tát hương hoa dâng cúng. 

  

 4. Thưởng Linh Chi trì giới luật, sáu cánh tay chen sáng; khử 

 mối nghi cho Tăng Nhẫn, hai nắm tay cùng ngời. 

  

 5. Pháp Thường tu tập, chiêm ngưỡng thân tướng phi phàm; họ 

 Hạ vẽ chân dung, thấy kim quang chói rực. 

 6. Phong Tường tụng niệm thiết tha, Ngũ Phong Tự hiện thân; 

 chùa Báo Ân đời Vĩnh Lạc, ngàn vị Phật phóng quang. 

 7. Lâm Khôi xem kịch, chói ngời thế giới tựa lưu ly, Phổ Minh 

 nói kinh, rủ dương liễu giữa đám mây màu. 

 8. Rạng ngời trong ánh đuốc Thị Ngự xứ An Dương, hiện nghi 

 dung trên rèm thiện nhân nơi Nam Quách. 

 9. Ấy là tùy lòng thành để cảm có sâu hay cạn, thuận theo tâm 

 mà ứng. Hoặc do pháp duyên vốn dầy hay mỏng, chạm vật liền thông. 

 Tuy cùng lúc hiện thân, quả thật đã khơi lòng tin chẳng ngớt. Đấy là 

 điều thứ hai trong sự thị hiện của Đại Sĩ vậy. 



(1).  Theo  sách  Huyễn  Dị  Chí,  tại  hang  Linh  Mẫu  ở  phía  Nam 

thành Trường An có chùa Huệ Cự. Phía Tây Nam chùa, có một ngọn núi 

tên là Linh Ứng Đài. Trên đó dựng tháp, trong tháp thờ tượng Quán Thế 

Âm bằng sắt. Đại Sĩ từng hiện thân tại đây. 

Theo sách Đường Tây Vực Ký, tại Cô Sơn Tinh Xá thuộc nước 

Ma Kiệt Đà ở Trung Thiên Trúc, có tượng Quán Tự Tại Bồ Tát, tượng 

nhỏ nhưng có oai thần. Thường có nhiều người nhịn ăn để cầu Bồ Tát 

hiện thân. Từ bảy ngày đến một tháng, sẽ thấy diệu tướng trang nghiêm 

của Bồ Tát từ tượng hiện ra, an ủi, răn dạy người ấy. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 325

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(2).  Theo  sách  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  một  buổi  sáng  trong  năm 

Nguyên Phù (1099) thứ hai đời Tống, thái thú Viên Châu là Vương Cổ 

cầu đảo  [xin  hãy  đổ mưa]  tại tháp  xá-lợi trên núi  Mộc  Bình. Từ  trong 

vách đá phóng quang, thấy Đại Sĩ thân kim sắc, đeo anh lạc. Lại đến chỗ 

tháp Ngưỡng Sơn, thấy Tứ Châu Đại Sĩ155, Duy Ma, La Hán, đứng hai 

bên, [trời liền] mưa to [nước nhiều đến nỗi ngấm] ướt chân. 

Theo Dục Vương Sơn Chí, Quách Thừa Quýnh đời Minh đến lễ 

xá-lợi tại chùa A Dục Vương, thấy Quán Thế Âm Bồ Tát trên đảnh có 

cái tháp nhỏ, ngồi xếp bằng trong lòng tháp [thờ xá-lợi]. 



(3). Phía Đông phủ Tô Châu có hai chùa Đông Thiên Vương và 

Tây Thiên Vương. Vào năm Đại Lịch thứ ba (769), chợt hiện ra tượng 

Xí Thạnh Quang Vương Phật156 và Tỳ La Quán Thế Âm đầy dẫy. 

Theo Đàm Hội, năm Vĩnh Lạc thứ năm (1407), Minh Thành Tổ 

tới Linh Cốc Tự, nhìn ánh mặt trời chiếu lên tháp, từ tầng thứ hai của 

tháp thấy tượng Quán Âm sắc đỏ, hai bên có bốn tượng Bồ Tát chắp tay 

đứng hầu, dâng hương hoa cúng dường. 



(4). Đời Tống, ngài Linh Chi trùng tu Ngũ Đài Giới Đàn ở Minh 

Châu vừa xong, có thần nhân dâng ba viên châu, đặt ở giữa đàn. Châu 

155 Tứ Châu Đại Sĩ, còn gọi là Tứ Châu Đại Thánh, hoặc Tứ Châu Phật, hoặc Tăng 

Già  Đại  Sĩ,  thường  được  coi  là  hóa  thân  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Trong  thời 

Đường  Cao  Tông,  ngài  Tăng  Già  hóa  duyên  khắp  một  giải  Trường  An  và  Lạc 

Dương, về sau sang tận miền Ngô - Sở. Sư cầm cành dương liễu, đến khắp nơi thuyết 

pháp. Có người hỏi:  “Sư họ gì?”  Ngài trả lời:  “Ngã tánh hà?”  (có thể hiểu là “ta họ 

gì?” Hoặc “ta họ Hà”). Hỏi tiếp:  “Quê Sư ở đâu?” “Ngã thị Hà quốc nhân” (Ta là

người  nước  nào?  hoặc:  Ta  là  người  nước  Hà).  Có  người  bảo  nước  Hà  ở  phía  Bắc 

nước Toái Diệp bên Tây Vực. Về sau, Sư trụ ở Tứ Châu. Có lần Sư bảo chủ nhà trọ: 

 “Đây chính là một ngôi chùa cũ”.  Chủ nhà kinh ngạc, cho người đào lên, quả nhiên 

thấy nền chùa cũ, tấm bia đề Hương Tích Tự và một tượng Phật vàng. Người ta đoán 

đó là tượng Nhiên Đăng Cổ Phật; nhưng Sư bảo đó là Phổ Quang Vương Phật. Năm 

Cảnh Long thứ hai (708), Đường Trung Tông cho người thỉnh Sư lên kinh thành, vua 

đích thân ra ngoài thành nghênh tiếp, trăm quan hành lễ. Vua đích thân đề biển tên 

chùa là Phổ Quang Vương Tự. Sư thị tịch ngày 30 tháng Ba năm Cảnh Long thứ tư, 

đưa về an táng tại Tứ Châu. 

156 Xí Thịnh Quang Vương Như Lai chính là một vị Phật Đảnh, có tên đầy đủ là Đại 

Oai Đức Minh Vương Pháp Tánh Kim Luân Phật Đảnh Xí Thịnh Quang Như Lai, 

xuất  hiện  từ  nhục  kế  của  Phật,  nói  ra  đà-la-ni  tiêu  trừ  hết  thảy  tai  nạn,  giáng  cát 

tường. Do toàn thân của vị Phật Đảnh này tuôn rực ánh sáng chói ngời nên có tên 

như vậy. Nhằm thể hiện Phật trí vô thượng tối thắng nên Phật thường lưu xuất các vị 

Phật Đảnh (tức các vị hóa Phật xuất hiện từ nhục kế), những vị ấy thường được gọi 

là  “giáo lệnh thân luân” của Phật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 326

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhiều lượt phóng quang, trong quang minh có Kim Sắc Phật, hoặc Quán 

Âm  sáu  tay,  hoặc  Thiện  Tài,  hoặc  [trưởng  giả]  Nguyệt  Cái,  hoặc  long 

thần dâng châu, hoặc trúc tía, liễu biếc. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, Tăng Nhẫn đời Đường đọc kinh 

Đại Bi, đọc đến phần kinh văn nói về bốn mươi hai tay của Bồ Tát, tới 

đoạn nói về cánh tay Vô Úy, khởi lòng nghi, bèn kết đàn cầu thỉnh. Từ 

trong hư không, hiện ra hai tay kết ấn rõ rành rành. 



(5). Theo Cao Tăng Truyện tập Hai, Pháp Thường đời Đường dốc 

lòng  theo  đúng  thời  khóa  tu  hành.  Vào  nửa  đêm,  ở  trong  Phật  đường 

thấy Quán Âm Bồ Tát từ ngoài bước vào cửa, đứng trên hư không, thân 

tướng hoàn mỹ, phi thường, đeo chuỗi ngọc, chiếu sáng ngời hy hữu. 

Đời Tống, họ Hạ ở Hú Sơn, Hải Châu, đời đời vẽ tượng Quán Âm 

rất khéo léo và rất có giá trị. Có một người ăn mày ghẻ lở máu mủ, dơ 

dáy chẳng ai muốn đến gần, đem một giỏ cá chép đến xin đổi lấy tranh 

vẽ. Họ Hạ nói: “Nhà chúng tôi không ăn mặn đã nhiều đời, làm sao chấp 

nhận thứ ô uế này?” Người ăn mày đáp: “Ông vẽ chưa thật giống, ta có 

bản  vẽ đẹp hơn”.  Do  vậy,  bèn quét dọn nhà  cửa, dẫn vào,  mời  ngồi ở 

phía Nam. Hồi lâu sau, họ Hạ ra xem, thấy đã hiện chân tướng Đại Sĩ, 

kim quang chiếu tỏa chung quanh. 



(6). Vị Tăng tên Phong Tường, pháp danh Dữ Khải, lễ bái, tụng 

niệm tha thiết ở chùa Ngũ Phong, một đêm nọ đích thân chiêm ngưỡng 

Đại Sĩ. 

Theo sách Hoàng Minh Thông Kỷ, vào năm Vĩnh Lạc 15 (1417) 

đời  Minh,  vua ban kinh  Phật  cho  chùa  Đại  Báo  Ân, trong ngôi tháp  ở 

chùa hiện hào quang ngũ sắc, trong ấy có ngàn vị Phật, Quán Âm, La 

Hán, các thứ diệu tướng đều nhóm họp. 



(7). Theo Dạ Đàm Tùy Lục, Lý Lâm Khôi thường cùng mười mấy 

người cùng trang lứa đi xem kịch. Đêm về, trời tối đen như mực, chợt 

thấy núi, sông, đại địa cùng phóng quang minh. Ở ngay trước mặt cách 

mười mấy bước chân, Đại Sĩ hiện tướng báu, cao mấy chục trượng, nét 

hoa văn trên áo, chuỗi anh lạc sáng ngời như ráng mây,  mặt  tựa trăng 

tròn sáng ngời, thần thái dị thường, chiếu rạng tột cùng thế giới đều như 

lưu ly. Họ Lý vừa chiêm ngưỡng vừa lạy, miệng tụng Phật hiệu không 

ngừng, những người cùng đi chẳng thấy. 

Sư Thích Phổ Minh đời Tống, ở xứ Thiên Trúc, tịnh tọa suốt ba 

tháng, cảm Đại Sĩ hiện thân, nói rõ hành trạng từ đầu đến cuối. Do vậy, 

Sư bèn soạn Quán Âm Bổn Hạnh Kinh. Soạn xong, lại cảm Đại Sĩ hiện 

thân tử kim, tay cầm tịnh bình có cành liễu xanh, đứng giữa đám mây 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 327

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhiều màu, hồi lâu mới biến mất. Xem chuyện này trong lời tựa bộ Quán 

Âm Bổn Hạnh Kinh. 



(8).  Theo  sách  Nam  Hải  Từ  Hàng,  quan  Thị  Ngự157  Trương  Chi 

Quý là người huyện An Dương, tỉnh Hà Nam, trì kinh Quán Âm, rộng 

hành phương tiện. Về sau, con ông ta bệnh nguy ngập, bèn thỉnh Tăng 

tụng  kinh.  Đại Sĩ hiện  thân trong  ánh đuốc,  đại  chúng kinh  ngạc,  cảm 

thán, đứa con liền hết bệnh. 

Theo  Tỉnh  Am  Di  Thư,  đời  Thanh,  vị  thiện  nhân  họ  Cố  ở  Nam 

Quách, cả nhà ăn chay, thờ Phật. Vào ngày Mười Chín tháng Sáu năm 

Bính  Thân  (1686)  đời  Khang  Hy,  Đại  Sĩ  hiện  thân  nơi  rèm  trúc,  nghi 

dung nghiễm nhiên, trông như một bức vẽ vậy. Ngài Tỉnh Am viết lời 

tán:  “Đại  Sĩ  hiện  dấu  tích,  rủ  lòng  ứng  quần  sanh,  đầm  lạnh  in  bóng 

 trăng,  hang  trống  tiếng  vang  vọng,  từ  dung  chẳng  rút  nhỏ,  rèm  trúc 

 chẳng phình to, chân thân từng phiến một, hiện pháp giới vi trần. Ứng 

 duyên mà hiện đến, duyên hết liền rời đi. Ứng hiện như thế nào? Chỉ do 

 lòng Thành cảm” . 



(9). Trong bài ký của Lỗ Vương đời Minh có đoạn:  “Đại Sĩ linh 

 chân huyền giám, tùy theo sức lớn nhỏ, hay duyên dầy mỏng, lòng Thành 

 cạn hay sâu mà ứng hiện” 

 2.2.1.3. Hiện tướng nơi gỗ đá  

  

 1. Cây bách cổ thụ xứ Như Tuyền, hiện hình như người sống. 

 Trên gỗ Sam thơm am Thủy Nguyệt, người và chim đều trọn. 

  

 2. Giang Đô tạo chiến hạm, hiện bóng hai tràng hoa. Lâm An 

 đốn củi, thấy tượng cao một thước. 

  

 3. Cột chùa Bạch Vân chợt hiện bảo châu, khe suối Thiên Trúc, 

 gỗ thơm chuyển tới. 

  

 4.  Trong  đá  Uẩn  Bích  tại  huyện  Tùng  Tư,  dựa  cội  trúc  nhập 

 Thiền.  Giữa viên  Không  Thanh  của nhà  hoàng  tộc, lửng  ngang trời 

 sống động. 

  

 5. Thạch nhũ động Bằng Hư, nước nhỏ giọt thành hình Tự Tại. 

 Khám đá dưới đáy biển, hơi giống đảo Phổ Đà. 

157 Thị Ngự tức là Thị Ngự Sứ, một chức quan đã có từ đời Tần, Hán, dưới quyền cai 

quản của Ngự Sử Đại Phu, chịu trách nhiệm kiểm soát lễ nghi trong triều đình. Chức 

vụ này bị nhà Minh bãi bỏ nên câu chuyện này chỉ có thể xảy ra chậm nhất là vào 

thời nhà Nguyên. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 328

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 6.  Tướng  báu  trang  nghiêm,  Văn  Tĩnh  trân  tàng158.  Mài  rửa 

 hình ảnh lờ mờ, Nguyên Mô đích thân được thấy. 

  

 7. Bản Kiều chặt trúc, mây Từ cao ngang lóng trúc. Họ Cố mài 

 gạch, tượng Tống Tử, Tỳ Kheo cùng hiện. 

  

 8. Đấy chính là: Nơi đầu lông hiện cõi nước, chốn phàm vĩnh 

 viễn  ngự,  vi  trần  chuyển  pháp  luân,  tai  dân  quê  thường  nghe.  Đấy 

 chính là sự thị hiện thứ ba của Đại Sĩ vậy. 



(1). Theo sách Khoáng Viên, trong năm Tân Dậu (1657) niên hiệu 

Thuận Trị đời Thanh, phủ Kim Lăng chế thuyền đi biển, ra lệnh cho các 

quận huyện đốn gỗ. Tại hương trấn Như Tuyền, có cây bách cổ thụ to 

mười mấy người ôm, bèn cưa chặt. Trong gỗ có hình tượng Quán Âm 

Đại  Sĩ  hết  sức  đoan  nghiêm,  đẹp  đẽ,  có  đồng  tử  đứng  hầu  bên  cạnh. 

Những hình ảnh như gộp đá, suối chảy, rừng trúc, chim Anh Vũ, những 

chi tiết tỉ mỉ đều trọn đủ, cả hai mặt khối gỗ đều có. Họ bèn đem một 

mặt gỗ khảm vào vách của Tây Tự tại huyện, mặt kia không biết về đâu. 

Theo sách Quân Lang Ngẫu Bút, tại Thủy  Nguyệt Am ở Dương 

Châu, trên gỗ Sam có hình tượng Bạch Y Đại Sĩ nghiễm nhiên, Thiện 

Tài, anh vũ, rừng trúc đều đầy đủ. 



(2). Theo sách Hy Triều Tân Ngữ, vào năm Nhâm Dần (1662) đời 

Khang Hy nhà Thanh, tại hải cảng chốn kinh thành truyền lệnh tạo chiến 

hạm. Trong vườn nhà họ Lưu ở Giang Đô có một cây Ngân Hạnh159 đã 

mọc  mấy trăm năm  cũng bị đốn. Cưa ra, trong cây có hai tượng Quán 

Âm Đại Sĩ, đeo tràng hoa thiên nhiên xinh đẹp. Mọi người kinh hãi than 

thở, đem cúng cho chùa Phước Duyên. 

Theo  sách  Quái  Viên,  năm  Giáp  Thìn  (1604)  đời  Vạn  Lịch  nhà 

Minh, ở phía Bắc ngọn núi thuộc huyện Lâm An, thôn dân đốn cây làm 

củi, thấy trong cây có tượng Quán Âm cao đúng một thước, mày, mắt, y 

phục, trang sức giống hệt như được chạm trổ, liền thờ trong thôn, hương 

đèn chẳng dứt. 

158 Trân tàng: Cất giữ như của báu. 

159 Ngân Hạnh (Ginkgo biloba), còn gọi là Bạch Quả hay Ngân Quả, là một loại cây 

to, cây cao trung bình từ 20-30 mét. Hạt của nó thường được dùng làm thuốc hay nấu 

chè, thường được Đông Y coi là một vị thuốc bổ có tác dụng tăng cường sức khỏe và 

trí nhớ. Thậm chí có y sĩ còn đề nghị dùng nó để trị bệnh Alzheimer. Người ta còn 

chiết xuất các dược chất từ lá để làm thuốc. Tuy nhiên, các nghiên cứu cho thấy chất 

MPN (4-methoxypyridoxine) trong hạt Bạch Quả có thể gây nên động kinh cho trẻ 

nhỏ  cũng  như  có  thể  gây  nên  rối  loạn  tuần  hoàn  máu  ở  một  số  người.  Chất  nhựa 

trong lớp vỏ hạt của nó cũng có thể gây dị ứng ngứa ngáy, nổi mụt nhọt. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 329

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(3). Theo Di Kiên Chí, trong niên hiệu Thuần Hy đời Tống, có vị 

Tăng chùa Bạch Vân ở huyện Mân Thanh, do thấy lớp sơn son của cột 

điện tối tăm, xỉn màu, liền bảo thợ sơn tô phết lại. Do dưới lớp sơn cũ có 

nét  hằn  lờ  mờ,  liền  cậy  sơn  ra,  thấy  có  một  viên  bảo  châu  trong  cột, 

trong châu có tượng Quán Âm nhập Định, mày mắt rõ ràng, người xem 

không ai chẳng cúi đầu dốc lòng lễ kính. 

Theo Thiên Trúc Chí,   trong niên hiệu Thiên Phước nhà Thạch  

Tấn160, vị Tăng xứ Thượng Thiên Trúc là Đạo Dực mộng thấy khe nước 

trước  núi  phóng  quang,  liền  tìm  được  khối  gỗ  thơm  kỳ  lạ,  cao  mấy 

thước. Bửa ra, bên trong có hình tượng Đại Sĩ do thiên nhiên tạo thành; 

do vậy, bèn khắc thành tượng. 



(4).  Theo  Diệc  Phục  Như  Thị  Tập,  tại  huyện  Tùng  Tư  tỉnh  Hồ 

Bắc,  trong  sông  sanh  ra  đá  ngũ  sắc.  Từng  thấy  có  một  người  dân  địa 

phương  nhặt  được  hòn  đá  màu  xanh  nhạt.  Lúc  mới  mài  thì  thấy  trong 

mạch  đá  ẩn  hiện  cành  trúc,  mài  thêm  nữa  thì  thấy  cành  lá  phân  minh, 

ngọn trúc hơi rủ xuống, Đại Sĩ ngồi ngay ngắn dựa lưng vào thân trúc, 

pháp tướng trang nghiêm, mắt, mày đều rõ rệt. Về sau có thương nhân 

mua lại, đem đi mất. 

Theo Quái Viên, hoàng tộc nhà Minh ở đất Sở161 có cất giữ một 

viên đá màu vàng, to bằng bàn tay, ban ngày tỏa sáng, có tượng Bạch Y 

Quán Âm, lông mày, tóc, anh lạc, tướng hảo thành tựu, dường như khảm 

vào hư không, lay động như người sống. Uẩn Bích và Không Thanh đều 

là tên của những viên đá. 



(5).  Theo  Cư  Dị  Lục,  trong  các  chỗ  núi  sông  nổi  tiếng  của  đất 

Điền  (Vân  Nam),  đất  Kiềm  (Quý  Châu),  hai  động  Bằng  Hư  và  Thanh 

Khê đứng đầu. Những mầm đá ở Thanh Khê là lạ lùng nhất. Động Bằng 

Hư có thạch nhũ như hình cái chuông, nước nhỏ giọt đọng thành hình 

Đại Sĩ, La Hán [tinh xảo], dẫu là thợ chạm trổ chẳng thể nào sánh bằng. 

Theo Tri Bất Túc Trai Tùng Thư, gần đây có một người tìm được 

tượng Quán Âm bằng đá trắng ở đáy biển, phía trên tượng lại có am, hơi 

giống như hình dạng của gộp đá Bổ Đà (Phổ Đà), điêu khắc tinh tế. Về 

160 Thạch Tấn tức là nhà Hậu Tấn (936-947) do Thạch Kính Đường sáng lập vào thời 

Ngũ Đại, chỉ truyền được hai đời vua (Cao Tổ và Xuất Đế). Gọi là Thạch Tấn để 

phân  biệt  với  nhà  Tây  Tấn  của  Tư  Mã  Viêm,  Đông  Tấn  của  Tư  Mã  Duệ,  và  Tấn 

Vương Lý Khắc Dụng cuối thời Đường. Thiên Phước là niên hiệu của Tấn Cao Tổ 

(Thạch Kính Đường) sử dụng từ năm (936-942). 

161 Sở là tên gọi chung của tỉnh Hồ Bắc (Kinh Sở) và Hồ Nam (Tương Sở), do hai 

tỉnh này thuộc địa bàn nước Sở thời Chiến Quốc. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 330

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sau, tượng này thuộc quyền sở hữu của một lái buôn ở đất Mân (Phước 

Kiến). 



(6). Theo Đệ Nhất Công Đức Lục, ông Tôn Văn Tĩnh cất giữ một 

trăm lẻ một khối đá; do vậy, bèn đặt tên chỗ mình ở là Bách Nhất Sơn 

Phòng.  Trong  ấy,  một  khối  đá  được  Văn  Tĩnh  quý  nhất,  giấu  kỹ,  cao 

chưa đầy nửa thước, trong đá có hình Quán Âm Đại Sĩ, tướng báu trang 

nghiêm, nét hoa văn trên áo, anh lạc, tỉ mỉ trọn đủ. [Nhìn tượng ấy xong] 

nhìn vào cái bình phong làm bằng đá Đại Lý, thì thấy [tài nghệ điêu khắc 

những cảnh như] núi cao, trăng nhỏ, nước rơi, đá lộ, và sóng biển, mặt 

trời  buổi  sớm,  hạc,  nai  quẩn  quanh  bên  cội  đào  v.v...  [trong  tấm  bình 

phong ấy] chẳng đáng để nói tới nữa! 



Theo sách Thiết Võng San Hô, ông Thang Nguyên Mô kể đã từng 

thấy một viên đá màu xanh dương, to bằng trứng ngỗng nhưng dẹp, phía 

trên có tượng Quán Âm lờ mờ như bức vẽ, đem mài rửa thì càng hiện rõ. 



(7). Theo Nhẫn Am Ngữ Lục, người xứ Bản Kiều chặt trúc, trong 

mười ba lóng trúc đều có tượng Quán Âm Đại Sĩ. 

Theo  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  ông  Cố  Văn  Diệu,  vợ  là  Tống  Thị, 

chuyên thờ Đại Sĩ. Một đêm kia, con họ là Tấn Phương mộng thấy hai vị 

Đại Sĩ mặc áo chằm vá rách rưới dường như cầu xin điều gì. Sáng ra, có 

người  đem  bức  họa  Quán  Âm  có  hình  dạng  như  một  vị  Tăng  do  Ngô 

Đạo Tử162 vẽ và bức tượng thêu Tống Tử Quán Âm đến rao bán, bèn vội 

trả  đúng  giá,  bồi  tranh,  sửa  chữa  như  mới  rồi  đem  tặng  cho  Nguyệt 

Thanh Am. Đến Tết, Tấn Phương lại mộng thấy hai vị Đại Sĩ bảo: “Sắp 

ra đi” liền vội đến am xem, thấy treo nơi vách chạn đã lâu, bèn thỉnh về, 

treo  trong  tịnh  thất,  Nhụ  Nhân163  lễ  kính  không  bỏ  sót  buổi  nào.  Một 

hôm, nơi vách gạch của tịnh thất, chợt thấy Đại Sĩ hiện tướng tăng nhân. 

Tám hôm sau, lại thấy Đại Sĩ hiện tướng Tống Tử Quán Âm164, Thiện 

162 Ngô Đạo Tử (685-758), tên thật là Đạo Nguyên, tự là Đạo Tử, về sau lại đổi tên 

thành Đạo Huyền, người xứ Dương Địch (nay thuộc huyện Vũ tỉnh Hà Nam, là một 

họa sĩ trứ danh đời Đường, có mỹ hiệu là  “bách đại họa thánh”  (bậc thánh vẽ vời 

trong cả trăm đời). Nét vẽ của ông mạnh mẽ, nhưng tỉ mỉ, bay bướm, thanh nhã, rất 

sống động. Những nhân vật do ông vẽ thường mặc áo dài tha thướt, dường như tà áo 

bay tung trước gió, màu sắc rất thanh nhã. 

163 Nhụ Nhân: Theo quy chế từ thời Đường - Tống, vợ quan Đại Phu từ Ngũ Phẩm 

trở xuống gọi là Nhụ Nhân. Về sau, Nhụ Nhân cũng là tiếng gọi chung mẹ hay vợ 

của các quan. 

164 Tống Tử Quan Âm (đôi khi còn gọi lầm là Tống Tử Nương Nương) là hình tượng 

Quán Âm có hình dạng một phụ nữ bế một đứa bé trai. Đây là một hình tướng biểu 

thị lời nguyện  “cầu sanh con trai sanh liền được con trai, cầu sanh con gái được con 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 331

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tài, Long Nữ, trước sau cùng xuất hiện, liền cho khắc tượng lên gạch, 

kim dung sáng ngời. 



(8). Lăng Nghiêm Kinh:  “Ư nhất mao đoan, hiện Bảo Vương sát, 

 tọa vi trần lý, chuyển đại pháp luân”  (Trong đầu sợi lông, hiện cõi Bảo 

Vương, ngồi trong vi trần chuyển đại pháp luân). Sách Trang Tử có câu: 

 “Đại thanh bất nhập ư lý nhĩ”  (Tiếng tăm to lớn chẳng lọt tai dân quê). 

 2.2.1.4. Hiện tướng trong loài vật  

 1. Bèn có nghêu, hàu trong bếp, ba lượt hiện kim dung. Ba ba 

 dưới đáy nồi, hai phen bày diệu tướng. 

  

 2. Xương cẳng bò của Hoài Sâm, chất tủy xương ngưng đọng 

 thành vàng. Răng hàm lợn của Vô Cữu, viên châu nơi búi tóc to như 

 hạt thóc. 

  

 3. Trứng gà họ Tuân đời Đường, diệu tướng trang nghiêm. Kén 

 tằm họ Đàm, nghiễm nhiên tướng hảo. 

  

 4. Phàm giết hại loài vật như thế, chính là làm thân Phật chảy 

 máu. 

  

 5. Riêng thương xót con một, thay chúng sanh chịu khổ. Đấy là 

 sự thị hiện thứ tư của Đại Sĩ. 



(1). Theo Truyền Đăng Lục, vua Đường Văn Tông thích ăn hàu. 

Một hôm, ngự soạn165 có một con hàu to, dao bửa không được, vua tự tay 

bửa lấy thì vỏ hàu tách ra, bên trong là tượng Quán Thế Âm Bồ Tát. Vua 

kinh  dị,  đựng  trong  hộp  gỗ  đàn  hương  bịt  vàng,  thờ  trong  chùa  Hưng 

Thiện. 

Theo  sách  Di  Kiên  Chí,  Du  Tập  đời  Tống  làm  Thái  Úy  huyện 

Hưng  Hóa,  ngồi thuyền  ngược sông  Hoài.  Nhà thuyền hằng ngày  mua 

nghêu, hàu làm thức ăn. Ông Tập thường mua lại, thả xuống sông. Ngẫu 

nhiên họ mua được một con nghêu to, ông Tập trả giá gấp bội mà vẫn 

không chuộc được. Họ liền bỏ vào nồi, chợt vang ra tiếng lớn, ánh sáng 

 gái”  như  trong  phẩm  Phổ  Môn  đã  nói.  Theo  truyền  thuyết,  vào  đời  Tấn,  có  một 

người tên là Tôn Đạo Đức ở Ích Châu tuổi ngoài năm mươi vẫn không có con. Có 

một vị Tăng quen biết bảo: “Ông hãy thành tâm tụng Quán Thế Âm Kinh sẽ được 

như ý”. Ông Tôn kiền thành lễ bái, một thời gian sau mộng thấy Quán Thế Âm Bồ 

Tát bế một đứa bé trai trao cho, bảo: “Không lâu sau ngươi sẽ sanh được đứa bé bụ 

bẫm này”. Về sau, quả nhiên vợ ông ta sanh con trai. 

165 Ngự soạn: Thức ăn của vua. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 332

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hừng hực tỏa lên. Nhìn vào, con nghêu đã tách vỏ, hiện ra tượng Quán 

Âm Đại Sĩ, tướng hảo đoan nghiêm, áo, mão, anh lạc, và lá, cành trúc 

đều  do  những  viên  ngọc  trai  nhỏ  kết  thành.  Ông  Tập  bảo  nhà  thuyền 

niệm Phật sám hối, đem tượng về thờ trong nhà. 

Lại nữa, ông Trịnh Bá Dần thấy tượng Quán Âm trong một con 

nghêu ở Sở Châu, diệu tướng trang nghiêm, cành dương, tịnh bình đều 

đủ. 

Theo Đông Pha Tạp Ký, Ngô Bích là người đất Mân, từng tới nhà  

viên  Trung  Thừa  họ Kim  ăn  tiệc.  Họ nấu  ba  ba, gỡ thịt ba  ba  ra, thấy 

trong ấy có một tượng Quán Âm, đầu đội lúp vàng, áo trắng, đeo trang 

sức, mày, mắt, áo, xiêm như vẽ, tay phải rủ xuống, tay trái đặt lên ngực, 

chân đứng trên hoa sen. Khách dự tiệc không ai chẳng kinh hãi, liền sai  

đổ canh đi. Dựa theo chuyện này, Quái Viên viết chuyện Hà Bích. 

Theo  Âm  Chất  Văn  Tân  Biên,  Dương  Hiếu  Chiêm  ở  Tô  Châu 

thích ăn ba ba. Một hôm, đầy tớ vừa mổ ba ba, thấy có tượng Quán Âm 

Đại Sĩ rành rành, kinh hãi, chùn tay, cả dao lẫn thịt ba ba đều vứt xuống 

sông, chạy đi báo với họ Dương. Dương giận dữ, quở là bịa chuyện, hết 

sức  trách  phạt.  Đầy  tớ  thưa:  “Con  đền  mạng  chứ  không  dám  giết!” 

Dương nói: “Đem ra chợ, ắt có người giết”; ông ta vừa đi vào trong nhà, 

thấy con ba ba vừa mua trước đó, lển nghển bò ra. Họ Dương bảo: “Quả 

nhiên mày nói dối tao, nay nó vẫn còn đây mà!” Ép đầy tớ đem ba ba đi 

nấu, Dương ăn vào được một lúc liền chết tươi. 



(2). Theo sách Hải Nam Nhất Chước, sư Thích Hoài Sâm thấy bầy 

chó trong thôn giành nhau gặm một cái xương cẳng bò, cắn nhau điên 

cuồng không ngừng, dùng gậy đuổi không được. Do vậy, bèn đoạt lấy, 

chẻ ra, chất tủy xương bên trong đông cứng như vàng, thành hình tượng 

Bồ Tát, hoa văn trên áo, chuỗi ngọc, tướng hảo lạ lùng đẹp đẽ. 

Theo Cư Sĩ Truyện, vào đời Tống, có người dân ở huyện Hoạch 

Gia  mổ  lợn  để  cúng  tế.  Có  con  chó  săn gặm  xương  đầu  lợn,  gằm  ghè 

suốt bốn ngày nhưng không nhá được. Chẻ ra xem, thấy trong răng hàm 

lợn có một tượng Như Lai, trên búi tóc có một hạt châu to bằng hạt thóc, 

nhắm mắt, ngồi xếp bằng, tròng mắt ẩn kín. Triều Vô Cữu bèn viết lời 

tán dương. 

Theo Quái Viên ghi chép, phía sau chuyện Đại Sĩ hiện thân tướng 

trong  con  ba  ba  ở  bếp  nhà  viên  Trung  Thừa  họ  Kim  có  câu:   “Nhưng 

 chuyện tượng Quán Âm hiện trong răng lợn của người đời Đường vẫn 

 chưa đủ gọi là hiếm có” , tức là đã lầm Tống thành Đường vậy. 



(3). Theo Dị Văn Lục, vợ người đầu bếp nhà họ Tuân đời Đường  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 333

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cầm mấy quả trứng, làm rớt xuống đất, bên trong có tượng Quán Âm Đại 

Sĩ ngồi trên hoa sen, Thiện Tài, Long Nữ chầu hầu hai bên, tịnh bình, 

cành dương. Sách Quái Viên Bút Ký cũng chép chuyện này. 

Di Kiên Bính Chí ghi:  “Ở nhà Đàm Tăng, tôi thấy trong kén tằm 

 có tượng nhỏ, hình trạng giống như Quán Âm” . 



(4). Theo giới luật, làm thân Phật chảy máu là một tội trong Ngũ 

Nghịch. 



(5). Niết Bàn Kinh:  “Bồ Tát tu từ bi hỷ, đắc trụ cực ái nhất tử chi 

 địa.  Hà  danh  nhất  tử?  Như  phụ  mẫu  ái  tử  yểu  vong,  nguyện  dữ  bình 

 mạng, Bồ Tát diệc nhĩ”  (Bồ Tát tu từ bi hỷ, đắc địa vị Cực Ái Nhất Tử. 

Vì sao gọi là Nhất Tử (con độc nhất)? Giống như con yêu của cha mẹ 

chết mất, nguyện bỏ mạng theo con, Bồ Tát cũng giống như thế). Phẩm 

Thập Hồi Hướng kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Ngã đương phổ vị chúng 

 sanh, ư nhất thiết thế giới ác thú trung, tận vị lai kiếp, thọ nhất thiết khổ, 

 bất linh chúng sanh đọa địa ngục. Ngã đương ư bỉ địa ngục, súc sanh, 

 Diêm  La  Vương  đẳng  xứ,  dĩ  thân  vi  chất,  cứu  thục  nhất  thiết  ác  đạo 

 chúng sanh, linh đắc giải thoát”  (Tôi sẽ vì khắp chúng sanh trong đường 

ác nơi hết thảy thế giới, đến tột cùng kiếp vị lai chịu hết thảy nỗi khổ, 

chẳng để cho chúng sanh đọa vào địa ngục. Tôi sẽ ở trong những chỗ địa 

ngục, súc sanh, Diêm La Vương v.v... ấy, đem thân thay thế hòng cứu 

chuộc hết thảy chúng sanh trong ác đạo khiến họ được giải thoát). 

 2.2.1.5. Hiện quang minh 

 1.  Bèn  có  chuỗi  anh  lạc  từ  triều  đình  trả  lại,  sắc  tối  tăm  bèn 

 sáng bừng. Hiện Bảo Sơn cho Khâm Sứ, giữa đêm [mà thấy rõ ràng] 

 như vẽ. 

  

 2.  Hình  truyền  vách  Đông,  sáng  rực  hai  cung  Đường,  Tống. 

 Tượng thờ Tây Thiên, ba đạo quang minh xông ngất mây trời. 

  

 3. Bước khỏi Lạc Ca, sắc hiện như cầu vồng. Thiên Trúc công 

 thành, quang minh át mặt trời. 

  

 4.  May  gặp dịp thánh  đản,  có  châu quang  tại  động  Triều Âm. 

 Nhằm lễ cầu phước cho hoàng thất, hiện kim sắc thanh lương. 

  

 5. Tôn xưng bà Ngô, bình tịnh thủy phát sanh linh cảm. Thờ tại 

 Qua Châu, gương tỏa viên quang chiếu sáng tột cùng. 

 6.  Bài  ký  ghi  chuyện  Lôi  Phong  thọ  giới,  sáng  rực  khắp  sân. 

 Mừng được Vương Diễm đón về, quang soi ba thước. 

 7.  Ngoài màn bệnh Tăng, thấy rõ gót vàng. Bên bãi dân chài, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 334

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 đầu sắt tỏa ngời ánh lửa. 

 8.  Sùng  Thánh  ghi  chép  cảnh  tượng  lớn  lao,  tướng  bạch  hào 

 còn mãi. Từ Lâm vui tu lễ bái, đóa liên hoa thường tỏa quang minh. 

 9.  Tả  Khê  dốc  lòng  niệm,  sắc  màu  hệt  mây  trời.  Khai  Quýnh 

 trọn chí thành, vách chùa ngời kim sắc. 

 10. Ấy là vì chúng sanh Phật tánh vốn sẵn Ma Ni, Bồ Tát làm 

 duyên huân tập, dường như gương sáng. 

 11.  Bổn  Giác,  Thỉ  Giác  ngầm  hợp,  liền  không  ngăn  cách  ta  - 

 người. 

 12. Thần châu rực rỡ, chẳng do bên ngoài mà có. Lưới thiên đế 

 trùng trùng, vốn sẵn giăng xen. Đấy chính là sự thị hiện thứ năm của 

 Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo Thiên Trúc Chí, tượng Quán Âm ở chùa Thượng Thiên 

Trúc thân đeo anh lạc đều làm bằng thất bảo do nhà Tống ban tặng, quý 

báu, hiếm có trên đời. Sau khi Hàng Châu quy phục, do thấy chuỗi anh 

lạc có thần quang, [quan lại địa phương] bèn đem dâng lên triều đình. 

Đến kinh sư, chuỗi anh lạc mờ câm không sáng nữa. Vua bèn bảo: “Nếu 

muốn trở về chùa Thiên Trúc, mong đến lúc... sẽ lại phóng quang minh”. 

Tới kỳ hạn, thần quang ngút trời, bèn rước trở về [chùa Thượng Thiên 

Trúc]. 

Theo Phổ Đà Chí, Thị Lang166 Lưu Đạt và Cấp Sự Trung Ngô Sức 

đời Tống cùng đi sứ Cao Ly trở về. Suốt bốn ngày đêm, trăng tối, mây 

dầy, chẳng biết phương hướng. Thủy thủ kinh hoảng, bèn hướng về phía 

Đại  Sĩ  lễ  bái,  trong  khoảnh  khắc,  thần  quang  ngập  tràn  mặt  biển,  bốn 

phía sáng trưng như ban ngày, thấy núi Chiêu Bảo, liền lên được bờ. 

(2). Đời Lương, Trương Tăng Do vẽ tượng Quán Âm và Thế Chí 

ở vách Đông chùa Thiện Tịch tại Đức Dương, hào quang chiếu bốn phía. 

Đến đời Đường, Võ Tắc Thiên hạ lệnh thỉnh tượng vào cung, ánh sáng 

càng rực rỡ. Đường Trung Tông càng thêm khen ngợi khôn cùng. Đến 

đời  Tống,  Trần  Thánh  Du  có  được  hai  bức  tượng  này,  rất  quý  trọng. 

Năm Chánh Hòa thứ sáu (1116), đem dâng lên Tống Huy Tông. Vua sai 

vẽ lại để giữ trong cung cấm, ánh sáng càng sáng ngời. 

166 Thị Lang là một chức quan đã có từ đời Hán, dưới quyền Thượng Thư. Từ thời 

Tùy Đường, lập ra sáu bộ Lại, Hộ, Lễ, Binh, Hình, Công, đặt quan Thượng Thư làm 

trưởng quan, Thị Lang làm phụ tá. Như vậy, Thị Lang tương đương với chức vụ Thứ 

Trưởng hiện thời. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 335

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Thiên Trúc Chí, năm Chí Chánh 20 (1360) đời Nguyên, đất 

Hàng mắc nạn đao binh, chùa cháy sạch, thánh tượng chẳng biết lạc về 

đâu. Thừa Tướng đăng bảng vàng tìm tượng, bèn tìm được tượng trong 

trảng cỏ, rước về an trí tại chùa Tây Thiên. Khi ấy, tượng phóng quang 

minh to lớn, chiếu tận trời thẳm, chia thành ba tia sáng. Một tia chiếu về 

phương  Đông  như  hướng  tới  Phổ  Đà.  Một  tia  chiếu  về  Thượng  Thiên 

Trúc,  một  tia  chiếu  về  phía  chùa  Tây  Thiên  hiện  thời,  đại  chúng  càng 

thêm kính ngưỡng. 

(3).  Đối với câu trước,  xin xem lời chú thích thứ tư trong phần  

hiện tướng ở Phổ Đà. Theo Thiên Trúc Chí, vị Tăng tên Đạo Dực khắc 

tượng xong, bạch quang tỏa sáng ngời, ban đêm ánh sáng ấy chói mờ các 

ngọn đuốc, ban ngày che lấp ánh sáng mặt trời. 

(4). Theo Phổ Đà Chí, vào đêm Mười Chín tháng Hai năm Chánh  

Thống thứ hai  (1437) đời Minh,  Đại Sĩ hiện bảo châu nơi động Triều  

Âm, phóng đại quang minh. 

Năm Khang Hy 50 (1711) đời Thanh, Tri Phủ Mã Trụ Thạch đến 

Phổ Đà chủ trì đạo tràng Chúc Ly, cảm Đại Sĩ phóng đại viên quang kim 

sắc trên rặng núi Thanh Lương. 

(5). Theo Thiện Nữ Nhân Truyện, vợ của Lã Hoằng đời Tống là 

Ngô Thị thờ Đại Sĩ có linh cảm. Vì thế, được người ta gọi là Quán Âm 

Huyện  Quân167.  Trong tịnh thất,  bà  ta  để  mấy  chục  cái  bình,  chứa  đầy 

nước sạch, tay cầm cành dương tụng chú, cảm Đại Sĩ phóng quang chiếu 

vào bình. 

Vợ chồng ông X... ở Qua Châu, thờ ba tượng Quán Âm, Văn Thù, 

Phổ Hiền Đại Sĩ, sáng tối lễ bái. Năm Vạn Lịch 13 (1585), ba tấm gương 

167 Huyện Quân vốn là một danh hiệu chuyên để gọi những phụ nữ thuộc các dòng 

họ lớn hay vợ các quan chức lớn. Danh hiệu này bắt nguồn từ thời Tây Hán, khi Hán 

Vũ Đế phong cho người chị cùng mẹ khác cha làm Tu Thành Quân (thuở ấy, Quân là 

người đứng đầu một huyện, Tu Thành là tên huyện). Do vậy, bà ta thường được gọi 

là Huyện Quân. Kể từ thời Đường, vợ quan Ngũ Phẩm trở lên, Tam Phẩm trở xuống 

đều được gọi là Huyện Quân; ngay cả mẹ của các quan thuộc ngạch trật ấy cũng gọi 

là Huyện Quân. Đời Tống, vợ các quan được nhất loạt gọi là Huyện Quân. Còn dưới 

đời Kim, chỉ có vợ hoặc mẹ các quan Tứ Phẩm bên văn hoặc từ chức Tán Quan Hoài 

Viễn Đại Tướng Quân bên võ trở lên mới được gọi là Huyện Quân. Thời Nguyên, 

danh  xưng  này  dành  cho  mẹ  hoặc  vợ  các  quan  từ  ngạch  Tùng  Ngũ  Phẩm  trở  lên. 

Thời Minh, chỉ có chắt gái của Quận Vương mới được gọi là Huyện Quân. Đến đời 

Thanh, chỉ có con gái của các Bối Tử (Gūsa-i beise, tức tước phong bậc bốn, dưới 

tước vị vương công) mới được gọi là Huyện Quân. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 336

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sau tượng168 ban đêm phóng đại quang minh chiếu khắp cả nhà, suốt cả 

ba đêm như thế. 

(6). Theo Phật Tổ Thống Kỷ, đời Tống, trong niên hiệu Nguyên 

Phong, ngài Lôi Phong Huệ Tài thọ giới nơi các vị như Linh Chi Chiếu 

v.v... Tượng Quán Âm phóng quang, giảng đường sáng bừng. Ngài Tịnh 

Từ Thủ Nhất có viết bài Giới Quang Ký. 

Đời  Lưu  Tống169,  Vương  Diễm  thuở  nhỏ  sống  tại  Giao  Chỉ,  vị 

Tăng tặng cho tượng Quán Âm để cúng dường. Về sau, trở về kinh, lễ 

kính không mệt mỏi. Do sửa nhà, phải gởi tượng vào chùa Nam Giản. 

Mấy tháng sau, chợt mộng thấy tượng đứng trong một xó, bèn đón về. 

Đêm ấy, tượng Phật trong chùa đều bị trộm sạch. Về sau, tượng phóng  

quang xa tới ba thước, kim quang lóa mắt. 

(7). Theo Cao Tăng Truyện tập Hai, đời Ngụy, sư Đạo Thái mộng 

thấy có người bảo: “Ông sẽ mất năm bốn mươi hai tuổi”. Đến năm ấy bị 

bệnh,  một  người  bạn  khuyên  quy  y  Đại  Sĩ,  liền  kiền  thành  tụng  niệm 

suốt bốn ngày đêm không ngừng. Chợt thấy dưới tấm màn ở chỗ đang 

ngồi có quang minh từ ngoài cửa chiếu vào, thấy gót chân Quán Âm kim 

sắc  chiếu  sáng  ngời,  bảo  Đạo  Thái:   “Ngươi  niệm  Quán  Âm  phải 

 không?”   Đạo  Thái  vén  màn  cúi  đầu  lễ  thì  đã  không  còn  thấy  nữa,  liền 

được sống thọ. 

Theo Phổ Đà Chí, năm Khang Hy 13 (1674) đời Thanh, có mấy 

chục chiếc thuyền chài đậu ở bãi Thiên Bộ Sa. Ban đêm chợt thấy ánh 

lửa sáng tận trời; sáng ra thấy một đầu tượng Phật nằm giữa cát, chẳng 

biết là  từ đâu  mà  có,  mới  biết ánh sáng ban đêm  chính là  Phật quang, 

liền khênh về thờ tại chùa sau. 

(8). Theo Nhĩ Hải Tùng Đàm, chùa Sùng Thánh ở phía Nam thành 

Đại Lý đất Điền (Vân Nam) tạo tượng Đại Sĩ bằng đồng, cao hai trượng 

bốn  thước,  eo  thon,  chân  trần,  giống  như  tranh  vẽ  của  Ngô  Đạo  Tử. 

Tượng đúc xong, bạch hào quang phủ lấp suốt ba ngày ba đêm. Đến nay 

vào khoảng chuyển mùa giữa Xuân và Hạ, cũng thường phóng quang. 

Ngài Thích Hoằng Tán đời Thanh muốn báo ân cha mẹ, dùng vải 

bạch  điệp  vẽ  tượng  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  Đại  Bi.  Tượng  vẽ  xong, 

nhóm đại chúng giảng Đại Bi Sám, tu tập, lễ bái suốt hai mươi mốt ngày, 

168 Tượng Phật thời cổ ở Trung Hoa thường có gắn một tấm gương bằng đồng sau 

đầu để tượng trưng cho hào quang của Phật. 

169 Triều đại Lưu Tống (420-479) do Lưu Dụ sáng lập vào thời Bắc Triều, khác với 

Triệu Tống (thường chỉ gọi là Tống hoặc Đại Tống) của Triệu Khuông Dẫn sáng lập 

về sau này. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 337

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cảm Đại Sĩ phóng kim sắc quang, tay cầm hoa sen xanh và hồng, nhiều 

lượt phóng bạch quang. Về sau, hễ ai lễ bái, tu tập trước tượng, từ hoa 

sen thường phóng ra bạch quang. Do vậy, bèn soạn bộ Từ Lâm Tập. 

(9). Theo Cao Tăng Truyện tập Ba, ngài Tả Khê Huyền Lãng đời 

Đường vẽ tượng Quán Âm nơi vách điện, đốt hương chú tâm niệm, cảm 

được ngũ sắc quang. Đạo tục đều chiêm ngưỡng, than là chưa từng có. 

Theo Từ Lâm Tập, Thích Khai Quýnh mắc bệnh, thở ra không hít 

vào  được.  Khai  Quýnh  nhất  tâm  niệm  danh  hiệu  Đại  Sĩ,  dần  dần  lành 

bệnh. Do vậy, nghiêm túc, thành kính vẽ tượng Thiên Thủ Thiên Nhãn: 

Người vẽ dùng giấy che mũi, giấy lẫn mực đều được gia trì bằng thần 

chú. Đêm vẽ xong tượng, quang minh sáng ngời, vách chùa Từ Lâm đều 

như sắc vàng ròng. 

(10). Viên Giác Kinh:  “Thí như thanh tịnh Ma Ni bảo châu, ánh ư 

 ngũ sắc, tùy phương các hiện, viên giác tịnh tánh hiện ư thân tâm, tùy 

 loại các ứng, diệc phục như thị”  (Ví như bảo châu Ma Ni thanh tịnh tỏa 

ngời ánh sáng năm màu, phương nào cũng hiện, tánh Viên Giác thanh  

tịnh hiện trong thâm tâm, ứng theo từng loại cũng giống như thế). 

Khởi  Tín  Luận:   “Thể  tướng  của  Giác  có  bốn  nghĩa  lớn,  ví  như 

 gương  sạch.  Duyên  thứ  tư  huân  tập  cái  gương,  nghĩa  là  nương  theo 

 pháp để xuất ly, chiếu khắp tâm chúng sanh khiến họ tu thiện căn, ứng 

 theo tâm niệm mà thị hiện” . 

(11).  Khởi  Tín  Luận:   “Nghĩa  của  Bổn  Giác  là  đối  ứng  với  Thỉ 

 Giác để nói, bởi lẽ Thỉ Giác cũng giống như Bổn Giác170” . 

(12). Lăng Nghiêm Kinh:  “Phương ngộ thần châu, phi tùng ngoại 

 đắc”  (Mới hiểu rằng viên thần châu chẳng phải do bên ngoài mà được). 

Trong phần giảng về sự xen lẫn của thân và cõi nước, Thể và Dụng thấu 

triệt lẫn nhau, kinh Hoa Nghiêm có dùng nghĩa  “các viên châu nơi cái 

 lưới của Đế Thích hiện bóng, chiếu rọi lẫn nhau” . 

 2.2.1.6. Hiện thần thông, biến hóa 

 1. Bèn có: Nơi tịnh thất bà Trần, trên tòa hiện thân vàng. Trong 

 bình bà cụ Trịnh, tiền chảy thành tượng báu  

  

 2. Ngăn thuyền nhằm cảnh tỉnh, sen sắt nở tầng tầng. Chặn di 

 dân khỏi biển, chiếc bát vàng chợt nổi. 

170 Bổn Giác là Phật tánh sẵn có trong tâm tánh của chúng sanh, khi chúng sanh tu 

thành Phật thì sự giác ngộ ấy được gọi là Thỉ Giác. Thỉ Giác và Bổn Giác xét về tánh 

chỉ là một. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 338

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 3.  Giữa sóng  Giang  Âm,  yểng  báo  chuông trở  về.  Ni am nước 

 Sở, bồ câu vẽ thánh tượng. 

  

 4. Giúp núi Điểm Thương đúc tượng, ngòi rãnh chảy đồng lỏng. 

 Thành tựu khuôn chùa Thiên Trúc, núi Vân Phòng lở đất. 

  

 5.  Gương  Phong  Môn,  hiện  ảnh  Đế  Thích,  chư  thiên.  Động 

 Triều Âm, hóa hình Diêm La, ngọc nữ. 

  

 6. Trí Cần hiếu dưỡng, thấy cành cành ngồi chật Như Lai. Tâm 

 Đạt lòng thành, mộng lá lá in hình Bồ Tát. 

  

 7.  Quốc  vương  soi  gương,  hiện  bóng  núi  thần.  Phổ  Minh  đúc 

 chuông, ngân vang huyện bạn. 

  

 8. Thánh tượng Thọ An, từ biển giạt vào. Túi kinh Đổng Cát, từ 

 nước vọt lên. 

  

 9.  Tay  nắm  xương  Lợi  Tân  Bồ  Tát,  cách  đêm  vẫn  còn.  Thân 

 hiện vẻ dung nhan thiên nữ, trong khoảnh khắc ba phen biến hóa. 

  

 10. Trong lò bà Tôn, vươn đóa sen xanh. Trai phòng ông Mậu, 

 trúc rủ lọng biếc. 

  

 11. U Khê gia bị, thân hóa hiện chuông vàng. Phổ Đà hiển linh, 

 cánh hoa trôi nâng ngón. 

  

 12. Chùa Quang Phước tôn sùng kim thân, vốn trồi lên từ giữa 

 bùn lầy. Thánh tượng đến xứ Hồi Long, đất thù thắng chẳng lo nước 

 lụt. 

  

 13.  Phác  Lão  chùa Thanh  Nguyên,  vách  hiện  hoa  sen.  Cô gái 

 xứ Bình Tuyền, giường ngăn dương liễu. 

  

 14. Thiện Tài thoát nạn, nhặt áo da dê, đào, táo. Trâu Hạo tụng 

 kinh,  hiện  điềm  lành  xá-lợi,  cành  tre.  Những  chuyện  như  vậy  là  do 

 Như Huyễn tam-muội, nào có phải hư huyễn, thần kỳ! Hãy nên biết 

 đấy là Đối Trị Tất Đàn, tâm bi mẫn thật ban rộng khắp. Đấy chính là 

 sự thị hiện thứ sáu của Đại Sĩ vậy. 

(1).  Theo  Biện  Chánh  Luận,  đời  Đường,  vợ  ông  Trần  Nguyên 

Phạm là Trương Thị nhất tâm thờ Phật, luôn nguyện tạo tượng Quán Âm 

để  thờ  phụng,  nhưng  thiếu  tiền  bạc,  chẳng  thể  thỏa  nguyện.  [Trải  qua 

một thời gian sau], chợt có một tượng Quán Âm bằng vàng, cao chừng 

năm thước hiện trên tòa cao, tỏa ánh sáng nhiều màu chiếu bốn phía, mọi 

người đều than lạ. 

Theo sách Nam Hải Từ Hàng, đời Tống có bà lão họ Trịnh ở Ngô 

Giang xin tiền nơi chợ, cất trong bình, muốn thuê vẽ thánh tượng [Quán 

Âm]. Chợt hàng xóm hỏa hạn cháy lan. Bà cụ tìm được cái bình cũ trong 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 339

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đám tro tàn, tiền đã bị nung chảy thành tượng báu Đại Sĩ, cao chừng một 

thước, chuỗi anh lạc, tịnh bình, cành dương đều trọn đủ, khéo léo, tinh 

xảo tuyệt diệu. 



(2). Phổ Đà Chí có nói về nguyên do của cái tên  “biển Liên Hoa” . 

Một là dưới thời hoàng đế cuối cùng của nhà Hậu Lương, vị Tăng Nhật 

Bản tên là Huệ Ngạc, lấy tượng Quán Âm từ núi Ngũ Đài đem về nước 

mình. Đi đến nơi đây, khắp biển nẩy sanh hoa sen sắt, thuyền không thể 

tiến được. Hai là khi Tống Thái Tổ sai Vương Quý đến núi lễ Phật, Quý 

nghĩ: “Giữa chốn biển khơi sóng vỗ ào ạt, làm sao có Bồ Tát được?” Lúc 

trở về, liền có hoa sen sắt ngăn thuyền. Ba là tướng nhà Nguyên tên Cáp 

Lạt  Ngạt  bái  yết  động  Triều  Âm,  chẳng  thấy  gì,  bèn  giương  cung  bắn 

vào động. Quay thuyền trở về, khắp biển chợt trổ đầy hoa sen sắt. Bốn là 

Minh Thái Tổ sai Thang Hòa đến Phổ Đà, muốn phá chùa. Thuyền đậu 

cạnh núi Chiêu Bảo, chợt mặt biển hiện ra hoa sen sắt, cánh hoa sáng rực 

như  sắc  vàng  nung,  xông  chiếu  khắp  trên  dưới,  thuyền  đi  chẳng  được 

phải quay lại. Hơn nữa, Thang Hòa toan dời dân đảo đi nơi khác, thấy 

trên mặt biển nổi lên một cái bát vàng, nay hãy còn tên núi là Kim Bát 

Vu Sơn (núi bát vàng). 



(3). Theo Quái Viên, chùa Quán Âm ở Giang Âm được trùng tu 

vào thời Gia Tĩnh nhà Minh, không có chuông. Một hôm, ngoài sông trôi 

tấp vào hai cái chuông to, sóng dữ vỗ vào chuông, tiếng vang mấy dặm. 

Trên  mỗi  chuông  có  một  con  yểng  đậu,  kêu  liên  tục:   “Chuông trong

 chùa Quán Âm” . Dân cư bèn đưa một chuông vào chùa, chuông kia để 

xuôi theo dòng, chẳng biết về đâu. 

Đời  Tống,  chùa  Thiên  Tiên  ở  Tương  Dương,  trên  vách  điện  vẽ 

hình  Thiên  Thủ  Quán  Âm.  Tương  truyền,  đầu  niên  hiệu  Vũ  Đức  đời 

Đường, vị ni trong chùa tìm thợ vẽ hình; có một cặp vợ chồng bế đứa 

con  gái  đến  xin  nhận  vẽ,  hạn  định  bảy  ngày  sẽ  vẽ  xong  cả  điện.  Đến 

ngày thứ sáu, bà ni nghi ngờ, đẩy cửa vào, thấy vắng lặng, có hai con bồ 

câu bay vụt đi. Thánh tượng đã vẽ thành, chỉ có tay kết ấn là chưa vẽ 

xong. 



(4).  Chùa  Sùng  Thánh  ở  phía  Tây  đất  Điền  nằm  dưới  chân  núi 

Điểm Thương, to lớn, đẹp đẽ, tinh xảo, lợp ngói lưu ly171, sàn và lối đi 

171 Ngói lưu ly đã có từ rất lâu, đã rất phổ biến từ thời Đường, thường dùng để lợp 

chùa, miếu, cung điện, dinh thự. Ngói làm bằng đất sét trắng trộn với bột đồng, bột 

đá Lạc Hà (một loại đá lấy từ sông Lạc), hoàng đan (oxyde chì), trộn thêm bột thiếc 

đen, tiêu thạch (salpeter - KN0 ) đã nung tán nhuyễn. Đem đất ấy nhồi thành ngói, 

3

nung thành hai lượt: Lượt thứ nhất là bảy ngày, để nguội rồi đem ra tráng men, nung 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 340

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lót toàn bằng đá Điểm Thương. Trong niên hiệu Thiên Bảo, tăng sĩ nhà 

chùa quyên mộ tạo tượng Đại Sĩ. Còn chưa đủ số thì ban đêm trời mưa 

to, ngòi rãnh đều tuôn ra chất đồng lỏng, bèn khởi công đúc tượng đồng. 

Tượng toàn bằng đồng vàng, chỉ có dưới chân là bằng đồng đỏ, ấy là vì 

đồng không đủ, cho nên Đại Sĩ ban thêm. Chỗ đồng đắp thêm vào có kẽ 

hở to bằng cây kim, ghé tai nghe như có tiếng sóng vỗ oàm ạp trên sông. 

Ghé miệng hút thì cam lộ đầy miệng. Xem chuyện này trong sách Nhĩ 

Hải Tùng Đàm và Liễu Nhai Ngoại Biên. 

Theo Hồ Nhuyên Tạp Ký, trong niên hiệu Khang Hy đời Thanh, 

Thích Hối Sơn đúc tượng Đại Sĩ bằng đồng ở chùa Thiên Trúc,  muốn 

làm khuôn đúc tượng, nhưng khó tìm được đất. Chợt gặp cơn  mưa lũ, 

núi bị lở, chỗ núi lở phía sau Bạch Vân Phòng lộ ra toàn là đất sét nhiều 

đến một trăm thạch, đủ dùng [để làm khuôn]. 



(5). Theo Quái Viên, phía trong cửa Phong Môn thành Tô Châu, 

có vợ chồng nhà nọ thờ Quán Âm. Nơi tấm gương treo phía sau tượng, 

chợt hiện bóng hạc bay vờn trong mây. Lại hiện hoa sen nhiều màu và 

hình tướng Đế Thích, chư thiên, cả vạn người đến xem. 

Theo Phổ Đà Chí, năm Tuyên Đức thứ hai (1427) đời Minh, trong 

động Triều Âm hiện tướng Diêm La Thiên Tử, có hai ngọc nữ đứng hầu. 



(6).  Theo  Cao  Tăng Truyện  tập  Hai, sư Trí  Cần đời  Đường  tinh 

thành, dũng mãnh, việc làm đều được ngầm gia hộ. Mẹ Sư bị bệnh gầy 

mòn,  Sư  siêng  năng  vì  mẹ  niệm  Quán  Âm,  lá  cây  trong  nhà  đều  hiện 

hình hóa Phật, cả nhà cùng thấy, bệnh mẹ liền lành. 

Theo Linh Cảm Phú, Thích Tâm Đạt trụ tại Phong Tra Am ở Ninh 

Hải, chí thành lễ Quán Âm, mộng thấy những chiếc lá trên cây trong sân 

đều hiện hình Quán Âm, đạo tâm càng thiết tha. 



(7). Theo Đường Tây Vực Ký, xưa kia, quốc vương Tăng Già La 

ở Nam Hải lấy kính soi mặt, chẳng thấy mặt mình mà thấy trong rừng 

cây Đa La ở nước Ma Kiệt Đà, có ngọn núi nhỏ, trên núi có tượng Quán 

Âm Bồ Tát. Do vậy, bèn vẽ hình lại cho người đi tìm, chỉ thấy Cô Sơn là 

gần giống. Vì thế bèn dựng tinh xá, đây chính là nơi Đại Sĩ thị hiện. 

Vị Tăng đời Tống là Phổ Minh tu Quán Âm Sám Pháp, được thấy 

Đại Sĩ. Về sau đúc chuông, tiếng chuông vang xa đến bảy mươi dặm. 

lại lần thứ hai suốt ba ngày. Gọi là ngói lưu ly vì nó có sắc óng ánh, trông xa như 

bằng  chất ngọc, nhưng có khuyết điểm là dễ bị  vỡ, dễ rạn nứt. Tùy theo cách  chế 

biến, hình dạng và công dụng mà còn chia ra thành nhiều loại ngói lưu ly khác nhau. 

Do cách chế biến rất tốn công nên ngói lưu ly rất đắt. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 341

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(8).  Theo  Hiện  Quả  Tùy  Lục,  Trương  Đại  Trị  trấn  thủ  Sùng 

Xuyên,  có  tượng  Đại  Sĩ  từ  ngoài  biển  giạt  vào,  thỉnh  tượng  đến  phía 

Nam thành, tu bổ ngôi chùa cổ Thọ An để thờ phụng. 

Theo Minh Tường Ký, đời Tấn, Đổng Cát tụng Thủ Lăng Nghiêm 

Tam Muội Kinh rất tinh tấn, có ai bị bệnh mời ông đến tụng kinh phần 

nhiều lành bệnh. Có người cùng chí hướng là Hà Hoảng Giả trúng độc, 

vội cho mời ông. Đi giữa đường, nước suối tràn dâng, chẳng thể đi được 

nữa. Ông Cát nói: “Con cứu nạn gấp cho người ta, chẳng tiếc thân mạng, 

xin đức Phật và Quán Âm hãy thầm soi xét lòng thành” rồi đội túi kinh 

lên đầu,  nhào xuống  nước  lội qua.  Lẽ  ra  nước  phải lút  đầu, nhưng  chỉ 

ngập tới gối. Lên được bờ, túi kinh rơi mất, vừa buồn vừa hối hận. Đến 

nhà ông Hoảng, thấy túi kinh đặt trên tòa cao, buồn vui xen lẫn, nâng lên 

xem, kinh vẫn khô như cũ. Khi ấy, người trong thôn đều tin theo Phật. 



(9). Theo Cảm Thông Lục, ông Lưu Tát Ha đời Tấn, cõi đời gọi là 

Lợi Tân Bồ Tát, mất đi, xương vụn như hạt quỳ (hạt hoa hướng dương). 

Hễ ai mắc tai chướng liền đến chỗ ông mất tìm [xương ông] trong cát, 

sỏi; hễ tìm được thì cát, không tìm được thì hung. Có người tìm không 

được, bèn tìm ở phía bên trái tượng Quán Âm, đến tối lạc mất. Sáng hôm 

sau đi tìm, thấy vẫn ở trên tay của tượng. Trong Bắc Tề Thư172, nơi tiểu 

truyện của  Từ  Chi  Tài có chép: Vào đầu niên hiệu Vũ Thành, ông Từ 

thấy trên không trung có vật năm màu, đến gần, vật ấy biến thành một 

phụ nữ, thân cao mấy trượng, trong khoảng bữa ăn, biến thành Quán Thế 

Âm Bồ Tát. 



(10). Đời Minh, ông Trần Trang Tĩnh thờ Phật, gả con gái cho họ 

Tôn.  Ngày  Mười  Chín  tháng  Sáu  năm  Vạn  Lịch  thứ  5  (1577),  mở  hội 

Quán Âm Trai. Trai hội xong, đốt giấy trong lò; lúc tro sắp nguội, bèn 

đặt lò dưới bàn Phật. Từ trong lò chợt vươn lên một cành sen xanh hãy 

còn ngậm búp, sắc biếc dường như nước đọng. Ba hôm sau, do bị một bà 

bầu sờ vào, hoa liền bị héo. 

Theo Quái Viên, Mậu Nguyên đời Minh là người huyện Thường 

Thục, trong trai phòng173 thờ tượng Quán Âm. Trong niên hiệu Vạn Lịch, 

Mậu Nguyên đi dự lễ Chúc Ly ở chùa Thiên Trúc trở về, chợt thấy dưới 

172 Bắc Tề Thư là một bộ sử do Lý Bách Dược soạn vào đời Đường gồm 50 quyển, 

chép từ lúc vương triều Bắc Ngụy phân liệt cho đến khi triều đại Bắc Tề diệt vong. 

Sách được soạn xong vào năm Trinh Quán thứ 10 (636), là một bộ sử rất có giá trị, 

được xếp vào trong hai mươi bốn bộ sử căn bản Trung Hoa. 

173 Trai phòng: Căn phòng hoặc gian nhà thanh tĩnh để làm nơi đọc sách, học tập, 

hay tu dưỡng, còn gọi là Thư Trai. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 342

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tòa Đại Sĩ trổ một búp măng. Trong nửa tháng, măng mọc dài hơn một 

trượng;  từ  chót  đầu  búp  măng  lại  trổ  những  giò  măng,  nhánh  dài  rũ 

xuống, những nhánh ngắn cong lên kết thành hình cái lọng biếc, che đầu 

Đại Sĩ. 



(11). Đời Minh, đạo tràng U Khê tại núi Thiên Thai đúc chuông 

to.  Thị  giả  Hữu  Pháp  trì Phổ  Môn  Phẩm  một ngàn biến  để  cầu gia  bị, 

mộng thấy Bồ Tát hóa thân làm hồng chung, kim quang chói ngời. Tụng 

kinh đủ số thì chuông đúc xong. 

Theo Phổ Đà Chí, tượng Quán Âm Bất Khẳng Khứ cũ nhiều lượt 

hiện sự thần dị. Viên quan đứng đầu quận bèn thỉnh tượng vào thành để 

cầu phước cho dân. Chợt có vị Tăng đi đến, xin gỗ quý để khắc. Tượng 

khắc xong, chẳng biết biến đâu mất! Đến niên hiệu Gia Định đời Tống, 

ngẫu nhiên tượng bị sứt mất một ngón tay. Sau này, ở trước động, giữa 

sóng nổi lên một cánh hoa, nhìn kỹ thì ra là ngón tay bị mất [ở ngay trên 

cánh hoa đó]. Tượng đang được thờ hiện thời chính là tượng này. 



(12).  Theo  sách  Hải  Nam  Nhất  Chước,  vào  năm  thứ  mười  mấy 

thời Đạo Quang nhà Thanh, Tuần Phủ tỉnh Giang Tô là Lâm Tắc Từ tâu 

lên  vua:  Trong  năm  Khang  Định  nguyên  niên  (1040)  đời  Tống,  bị  đại 

hạn,  chợt  có  tượng  Quán  Âm  bằng  đồng  từ  bùn  lầy  trồi  lên,  đem  thờ 

trong chùa Quang Phước ở núi Đặng Úy thuộc Ngô Huyện, trời liền đổ 

mưa to. Từ thời Nguyên, Minh trở đi, mỗi lần bị hạn hán hay lụt lội, cầu 

đảo liền ứng nghiệm ngay. Năm trước hạn hán, thỉnh tượng nhập thành, 

nhiều lượt mưa thấm đẫm. Năm nay, vào lúc giao mùa giữa Xuân và Hạ, 

vừa mới khấn thầm, liền được linh ứng. Và khi bệnh dịch lưu hành, hễ 

cầu đảo liền ứng nghiệm, ân trạch thấm khắp đất Tam Ngô174. 

Bài ký Hồi Long Am ở huyện Lâm Xuyên có đoạn: - Miền Bắc 

châu  Bác  Khê  này  rộng  chưa  đầy  một  dặm,  bốn  mặt  nước  bao  quanh. 

Xưa  kia  có  người  từ  Nghi  Hoàng  dùng  thuyền  chở  tượng  Đại  Sĩ  lên 

quận.  Đến  đây,  thuyền  không  tiến  được.  Đối  trước  tượng,  bói  xem  có 

phải là Đại Sĩ muốn lưu lại nơi đây để lập chùa hay không? Quả nhiên 

bói được quẻ tốt, do vậy dựng nhà thờ tượng trong ấy. Đây không phải là 

174 Có nhiều cách hiểu chữ Tam Ngô:  

1) Chỉ chung ba nơi Ngô Hưng, Ngô Quận, Cối Kê. 

2) Chỉ Ngô Hưng, Ngô Quận và Đan Dương. 

3) Chỉ Tô Châu, Thường Châu và Tô Châu. 

4) Chỉ chung cả vùng hạ lưu của Trường Giang. 

Do ông Lâm Tắc Từ làm Tuần Phủ tỉnh Giang Tô nên chữ Tam Ngô ở đây có lẽ nên 

hiểu theo cách thứ tư. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 343

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vùng đất cao, nhưng khi nước lụt chẳng bao giờ ngập đến nền chùa, ai 

nấy đều lấy làm lạ. 

(13). Theo Hiện Quả Tùy Lục, Nghê Phác Lão bị bộ Công nhốt 

lầm  vào  ngục,  ngày  đêm  đảnh  lễ  Đại  Sĩ,  lễ  sám,  tụng  kinh,  đột  nhiên 

trong ngục hiện ra hoa sen đầy vách, không lâu sau được thả ra. Về sau, 

cụ xuất gia, trụ trì chùa Thanh Nguyên, hiệu là Khiếu Phong hòa thượng. 

Theo Liễu Nhai Ngoại Biên, một cô gái ở Bình Tuyền, thuở nhỏ 

vừa thông minh vừa xinh đẹp, dốc lòng thành thờ phụng Quán Âm. Về 

sau, bị gả cho con nhà họ Vưu, [chàng Vưu] dáng vẻ thô lậu. Lúc sắp 

thành hôn, cô gái tự cảm thương bạc mệnh, cầu khẩn Đại Sĩ, nguyện giữ 

thân  thanh  tịnh.  Đã  thành  hôn,  tuy  nằm  cùng  giường,  chàng  Vưu  thấy 

một đống dương liễu chặn ngang thân cô gái, rốt cục chẳng thể gần gũi 

vợ được! 



(14). Theo sách Pháp Uyển Châu Lâm, Từ Thiện Tài đã bị giết rồi 

sống lại, trải qua mấy bữa, hết sức đói lạnh, bèn đi dọc theo khe nước 

dưới hàng cây, nhặt được một cái áo cừu bằng da dê, một đôi vừa giày 

vừa vớ, phía trước lại có một bát đựng hơn một thưng vừa đào vừa táo, 

xanh tươi, đỏ, trắng như vừa mới hái, nên khỏi đói lạnh. Nếu chẳng phải 

là thần lực của Đại Sĩ, há đang giữa mùa Đông lại nhặt được đào, táo 

tươi nguyên? 

Theo  Cư  Sĩ  Truyện,  vào  đời  Tống,  lúc  Trâu  Hạo  làm  quan  ở 

Tương  Dương,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  đích thân  thuyết  pháp  cho mình.  Do 

vậy bèn vẽ tượng được thấy trong mộng. Thời Tống Huy Tông, ông Hạo 

làm quan đến chức Thị Lang. Lúc Thái Kinh175 nắm quyền, đẩy ông ta đi 

Thiều  Châu;  ông  Hạo  thờ  phụng  tượng  vẽ  càng  thêm  kiền  thành,  quỳ 

tụng Hoa Nghiêm, có xá-lợi xuất hiện trong tay áo. Phía sau bức tượng 

ấy sanh ra ba nhánh trúc, cành che rủ xuống, giống bức vẽ rừng trúc và 

gộp đá Phổ Đà trong cõi đời chẳng khác gì! 

 Phàm trong cõi này, hoặc hiện sắc thân, hoặc bày huyễn tướng, 

 lớn thì như thế giới, núi, sông, nhỏ thì như vi trần, ngọn cỏ, hạt cải, 

 không  gì  chẳng  thuận  theo  lòng  người  mong  muốn,  ứng  niệm  mà 

175 Thái Kinh (1047-1126), tự Nguyên Trường, người xứ Tiên Du, Hưng  Hóa, là tể 

tướng Bắc Tống, nổi tiếng gian hùng, tham lam, tàn nhẫn, bốn lượt làm Tể Tướng. 

Thái Kinh cùng với Tô Thức (Tô Đông Pha), Hoàng Đình Kiên, Mễ Phất được xưng 

tụng là tứ đại thư pháp gia đời Tống. Về sau, do chán ghét tính gian hoạt của Thái 

Kinh, người ta gạt tên ông ta khỏi danh sách này, đem thầy của ông ta là Thái Tương 

thay vào. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 344

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 sanh. Như vậy thì đáng tin tưởng rằng Pháp Thân Đại Sĩ trải bao kiếp 

 vẫn chẳng mòn, luôn thường viên mãn trọn khắp mười phương (Từ đây 

 trở đi là tổng kết về sự thị hiện, răn nhắc khuyên tu, gồm bốn đoạn. Đoạn này nhằm 

 tổng kết đoạn văn nói về sự thị hiện, ca tụng Pháp Thân thường trụ). 

Hoa Nghiêm Kinh:  “Thập  Địa  Bồ  Tát  tùy  tâm  sở  niệm,  năng  ư 

 thân trung, hiện Hằng hà sa thế giới vi trần số Phật sát, phục quá thử số 

 vô lượng vô biên”  (Thập Địa Bồ Tát tùy theo tâm niệm có thể từ trong 

thân hiện hình trong các cõi Phật nhiều bằng số vi trần trong Hằng hà sa 

thế giới, lại còn hiện hơn số ấy vô lượng vô biên lần). 

 1. Tín tâm đã định, xin hãy hiểu nghĩa thêm. 

  

 2. Pháp Thân của chư Phật chính là tự tánh của chúng sanh. 

  

 3.  Nước  dậy  sóng  mòi,  chỉ  là  tùy  duyên.  Vàng  và  nhẫn  vốn 

 chẳng biến đổi. 

  

 4.  Nổi  chìm  Ngũ  Trược,  thân  thanh  tịnh  chẳng  nhơ.  Đọa  lạc 

 tam đồ, đức trang nghiêm vẫn đủ. 

  

 5. Uổng công nhận bọt nước, bỏ bê biển cả, luyến mến Tứ Đại  

 giả danh. Lầm tớ là chủ, theo đuôi duyên ảnh lục trần. Chạy theo dục  

 trong khoảnh khắc, chịu đắng cay trải kiếp, chẳng đáng thương lắm 

 thay! (Đoạn này ca tụng Phật tánh của chúng sanh và Phật tánh của Đại Sĩ chẳng 

 hai, chẳng khác, phá trừ tà kiến Đoạn Diệt). 



(2). Phẩm Minh Pháp của kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Nhất thiết 

 chúng sanh, dữ chư Như Lai đồng nhất thể tánh”  (Hết thảy chúng sanh 

và các Như Lai có cùng một thể tánh). 



(3). Khởi Tín Luận:  “Như nước biển và sóng, chẳng một, chẳng 

 khác.  Sóng  do  gió  động,  chứ  tánh  nước  chẳng  động.  Nếu  như  lúc  gió 

 lặng thì sóng động liền diệt, chứ tánh nước chẳng diệt. Chúng sanh cũng 

 vậy, tâm thanh tịnh nơi tự tánh do gió vô minh động nên khởi lên sóng 

 thức.  Ba  chuyện  như  vậy  chẳng  một,  chẳng  khác;  nhưng  tịnh  tâm  nơi 

 tánh là cái gốc của thức dao động. Khi vô minh diệt, sự lay động của 

 thức bị diệt theo, nhưng trí tánh chẳng hoại” . Mật Nghiêm Kinh:  “Như 

 Lai  thanh  tịnh  tạng,  thế  gian  A  Lại  Da,  như  kim  dữ  chỉ  hoàn,  triển 

 chuyển vô sai biệt”  (Thanh tịnh tạng của Như Lai và A Lại Da Thức của 

thế gian, giống như vàng và nhẫn, xoay chuyển không sai khác). 



(4).  Khởi  Tín  Luận:   “Tâm  tánh  vốn  là  thanh  tịnh,  tuy  có  nhiễm 

 tâm, nhưng thường sáng sạch chẳng biến đổi”.  Sách Đại Thừa Chỉ Quán 

cũng viết:  “Từ vô thủy đến nay, tuy bị pháp nhơ bẩn là vô minh che đậy, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 345

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 nhưng tánh tịnh chẳng đổi, vì nhiễm pháp vốn lìa tâm tướng”.  Sách còn

viết:  “Khi tâm này bị nhơ, vẫn trọn đủ hai tánh phước và trí, chẳng khác 

 gì Phật. Chỉ vì bị nhiễm pháp che lấp nên [hai thứ tánh phước và trí] 

 chẳng thể hiện lộ”. 



(5). Lăng Nghiêm Kinh:  “Thí như trừng thanh bách thiên đại hải 

 khí  chi,  duy  nhận  nhất  phù  âu  thể,  mục  vi  toàn  triều,  cùng  tận  doanh 

 bột”  (Ví như vứt bỏ trăm ngàn biển cả trong lặng, chỉ chấp nhận một bọt 

nước coi như là toàn bộ biển khơi, tột cùng các đại dương). 

Duy Ma Kinh:  “Tứ đại hợp cố, giả danh vi thân. Tứ đại vô chủ, 

 thân diệc vô ngã”  (Do tứ đại hợp lại nên giả gọi là thân, tứ đại không có  

chủ, thân cũng không có ngã). 

Kinh Lăng Nghiêm có thí dụ nhận giặc làm con, nhà Thiền bảo là 

“coi tớ là chủ”, đều nhằm tỷ dụ sự lầm tưởng ý thức là chân tâm vậy! 

Viên Giác Kinh:  “Vọng  nhận  tứ  đại  vi  tự  thân  tướng,  lục  trần 

 duyên ảnh vi tự tâm tướng”  (Lầm tưởng tứ đại là tướng của tự thân, coi 

hình bóng của sáu trần duyên là tướng của tự tâm). 

 May gặp được bậc Đại Thánh, là bậc đạo sư trong biển trí, hằng  

 thuận chúng sanh, làm từ phụ trong nhà lửa. Muốn cầu giải thoát thì 

 Ngài đáng làm bậc quy y, huống là những điều cứu khổ ban vui vụn 

 vặt. Ngài có thể làm chỗ nương tựa để chấn động kẻ mù, khơi gợi kẻ 

 điếc, noi gương sáng cho thế hệ sau dõi theo lớp trước (Đoạn này nối tiếp 

 ý  “tâm  tánh  bất  diệt”  trong  đoạn  văn  trên,  khuyên  người  hãy  quy  y  Đại  Sĩ.  Nêu 

 chung lòng Bi cứu khổ, lòng Từ ban vui của Đại Sĩ để khuyến khích hành giả). 



Trong phần kinh văn của kinh Hoa Nghiêm kể về sự tham học Đại 

Sĩ  của  Thiện  Tài  đồng  tử  có  câu:   “Thiện  tri  thức  giả,  trí  hải  đạo  sư” 

(Thiện tri thức là bậc dẫn đường trong biển trí). Phẩm Phổ Hiền Hạnh 

Nguyện  có  câu:   “Cửu  giả  hằng  thuận  chúng  sanh”   (Điều  thứ  chín  là 

hằng thuận chúng sanh). 


 1.  Xét  ra  thì  huyễn  thân  không  có  Thể,  trọn  chẳng  có  gì  dính 

 dáng  sanh  tử.  Cảnh  vọng  toàn  là  không,  ghét  -  yêu  lấy  đâu  nương 

 gởi? 

 2.  Chẳng  biết  thân  an  thì  đạo  mới  tốt  đẹp,  duyên  đủ  rồi  mới 

 hòng chứng quả. 

  

 3. Trong lời phát nguyện của ngài Vĩnh Gia còn mong gìn giữ 

 thân tâm. Trong bài lễ văn của ngài Đại Huệ, cũng cầu An Lạc. Chưa 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 346

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 từng  thật  chứng,  đừng  chuộng  bàn  xuông.  Chỉ  vững  tín  tâm,  quyết 

 không luống uổng (đây là vì kẻ ham chuộng Khẩu Đầu Thiền mà đâm một mũi 

 kim, khuyên người ta hãy chết lòng noi theo thực tiễn, quy y Đại Sĩ)  



(2). Trong Tiểu Chỉ Quán có đoạn:  “Kinh dạy:  “Thân an tắc đạo 

 long”   (Thân  an  ắt  đạo  thịnh).  Niết  Bàn  Kinh:   “Ca  Diếp  Bồ  Tát  ngôn: 

 ‘Nhược lợi căn giả, hà bất hiện tại nhập Niết Bàn da?’ Phật ngôn: -  Thị 

 nhân Tứ Đại doanh liệt, bất năng tu đạo. Hoặc Tứ Đại khang kiện, vô 

 hữu phòng xá, ẩm thực, y phục, chúng duyên bất cụ, bất đắc Niết Bàn. 

 Hữu nhất tỳ-kheo tu đạo, bất đắc quả. Ngã cáo A Nan, dữ dĩ phòng xá, 

 cụ chư sở tu, tức đắc Tu Đà Hoàn quả”  (Ca Diếp Bồ Tát nói: - Nếu là kẻ 

lợi căn, sao hiện thời chẳng nhập Niết Bàn? Phật dạy: - Người ấy Tứ Đại 

suy yếu, chẳng thể tu đạo. Hoặc là Tứ Đại mạnh khỏe, nhưng không có 

nhà cửa, thức ăn, y phục, chẳng đầy đủ các duyên nên chẳng đắc Niết 

Bàn. Có một tỳ-kheo tu đạo, chẳng đắc quả. Ta bảo A Nan cấp nhà cửa 

cho người ấy, lo đủ những thứ cần dùng, người ấy liền đắc quả Tu Đà 

Hoàn). 



(3). Trong  bài  Phát  Nguyện  Văn  của  ngài  Vĩnh  Gia  có  đoạn:  

 “Trước khi đắc đạo, thân không bệnh bất ngờ, chẳng bị chết yểu. Đúng 

 khi hết tuổi thọ thì thân không đau khổ, tâm chẳng tán loạn” . Lại còn có 

đoạn:   “Ở  nơi  an  ổn,  không  có  các  chướng  nạn,  trộm  cắp,  giặc  cướp, 

 phép vua, lao ngục, gông cùm xiềng xích, đao, thương, tên, giáo, thú dữ, 

 độc trùng, té núi, chết chìm, lửa vây, gió cuốn, nhà sụp, kèo mục. Phàm 

 hết  thảy  các  tai  nạn  đều  chẳng  phải  hứng  chịu” .  Ngài  Đại  Huệ  Cảo 

nhiều lần được Đại Sĩ gia bị, liền soạn Lễ Quán Âm Văn để những điều 

mong  cầu được tăng  thêm,  có  những  câu  như:   “Con nay  thọ trì  thánh 

 hiệu, lễ bái thánh tượng, diệt tội, tăng huệ, đắc đại thọ mạng, đắc đại an 

 lạc” . 

 * Phụ Lục - Phổ Khuyến Giới Sát Ngật Tố Vãn Hồi Kiếp Vận Thuyết 

 (Khuyên khắp mọi người hãy kiêng giết ăn chay để vãn hồi kiếp vận) 

 (Bồ Tát thường hiện thân loài vật để răn nhắc người đời hãy kiêng giết ăn 

 chay; vì thế, tôi đem bài văn này đính kèm sau phần nói về sự thị hiện hòng làm sáng 

 tỏ ý nghĩa của sự hiện thân trong loài vật ngõ hầu người đọc sanh lòng kinh sợ)  



Người  đời  quen  thói  tàn  nhẫn  lắm  thay!  Chuyện  gì  cũng  lấy  sát 

sanh  để  thành  lễ,  chẳng  biết  như  vậy  là  sai!  Ôi!  Hết  thảy  chúng  sanh 

sống cùng ta trong vòng trời đất, cùng có cái thân huyết nhục, đồng bẩm 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 347

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thụ tánh tri giác, cùng biết tìm lành tránh dữ, tham sống sợ chết. Huống 

chi kinh Phật thường nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều 

 kham làm Phật, đều trong vô lượng kiếp đến nay, đây - kia làm cha mẹ, 

 anh em, vợ con, quyến thuộc của nhau” . Há có nên vì muốn báo ân, báo 

đức, cầu phước, cầu thọ, hoặc tế lễ thiên địa, thần thánh, và cúng giỗ tổ 

tông, họ hàng, hoặc phụng dưỡng cha mẹ, hoặc đãi đằng khách khứa, bè 

bạn, hoặc vì sướng khoái bụng miệng ta, bồi bổ thân thể ta, mà chuyện 

gì cũng đều giết các sanh mạng để mong bày tỏ tấc lòng thành của ta, 

thỏa thích tâm ta, chẳng nghĩ đến chúng nó hứng chịu các nỗi khổ cùng 

cực, chẳng đoái nghĩ đại ân của những người từng làm thân thuộc đời 

trước vậy. 

Vả nữa, thiên địa lấy hiếu sanh làm đức, Nho gia vâng giữ ý niệm 

 “cùng  là  ruột  thịt,  vật  giống  hệt  như  ta” ,  sao  chẳng  sanh  tâm  trắc  ẩn 

nhân từ yêu thương muôn vật, mà cứ quen thói bạo hành mạnh ăn thịt 

yếu? Phải yêu thương loài vật thì mới có thể yêu thương dân được, hễ 

thương dân ắt phải yêu thương loài vật! Nếu đối với dị loại còn chẳng nỡ 

giết thì chắc chắn chẳng nỡ giết hại người dân là đồng loại của ta. Nếu 

coi giết hại loài vật là chuyện bình thường, ắt sẽ giết người ngập thành 

tràn  đồng,  chẳng  những  không  thương  xót,  ngược  lại  còn  coi  đó  là 

chuyện sung sướng, khoái trá. Ấy là vì hễ thói giết chóc vừa tăng trưởng 

thì cái tâm nhân từ sẽ bị mất ngay! 

Còn như tế lễ thiên địa, thánh nhân, há chẳng thể dùng nếp, gạo 

thơm176, rau, quả để tỏ lòng thành, cần gì cứ phải sát hại mạng loài vật? 

Chúng ta sống trong vòng trời đất, được trời đất che chở thì phải nên tích 

đức, làm điều nhân để bổ khuyết quyền dưỡng dục của trời đất. Nếu luận 

về chuyện báo ân, dù có tan xương nát thân cũng khó thể báo đáp được 

muôn một, há những loại thịt trâu, dê, lợn… tanh tưởi, hôi dơ, lại có thể 

[dùng để] báo ân được ư? Huống chi Thiên Đế và người cõi trời thanh 

tịnh, thơm tho, thanh khiết há lẽ nào còn hâm hưởng177 những mùi vị ô 

trược, hôi nhơ ấy chăng? Ấy chính là dùng cái tâm tham lam cốt thỏa 

thích bụng miệng của chính mình để suy lường tâm trời đất. Lại xem trời 

đất như những quỷ thần ở trên không, dưới nước thì vu báng, miệt thị, 

khinh nhờn,  ô  nhục thiên địa quá  đáng! Ngay  như  hai kỳ  tế lễ  Xuân  - 

176 Nguyên văn là Tắc (稷), tức là một thứ lúa thân dài đến hơn một trượng, là một 

giống lúa chín sớm nhất, ngày xưa cho là thứ lúa quý nhất trong trăm giống lúa. Ở 

đây tạm dịch là “gạo thơm”. 

177 Hâm hưởng (歆饗): Quỷ  thần hưởng đồ cúng tế bằng cách ngửi hơi nên gọi là 

“hâm hưởng”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 348

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thu ở thánh miếu văn võ178, các tỉnh, phủ, châu, huyện đều giết trâu, dê, 

lợn v.v… để cúng tế, ngỡ đó là báo ân, đáp đức, sùng thánh, trọng đạo. 

Quang Tự nguyên niên (1875) đời Thanh, tại Văn Miếu thuộc tỉnh 

thành  Thiểm  Tây,  một  ngày  trước  bữa  tế  mùa  Thu,  tôi  đến  đó  lễ  yết. 

Trong điện Đại Thành179, những con trâu, dê, lợn v.v… đều bày trên giá, 

để nguyên con, chỉ mổ bỏ ruột gan mà thôi. Mùi tanh hôi, tình trạng thê 

thảm gai mắt, nhức mũi, chẳng nỡ thấy nghe! Khi ấy, tôi vừa mới theo 

đòi học vấn, vẫn  còn  bắt  chước  Hàn,  Âu báng  Phật,  mà  đã  khôn  ngăn 

than thở sườn sượt: “Có nên biến lòng kính trọng thánh nhân rốt cuộc trở 

thành sự khinh nhờn thánh nhân đến mức cùng cực như thế này chăng?” 

Cứ thử bảo những người tế lễ ấy ngủ lại qua đêm trong điện để họ nhìn 

cho quen mắt, ngửi cho quen mùi, ắt họ sẽ cật lực cự tuyệt chẳng chịu ở! 

Huống hồ bậc đại thánh nhân trăm đời  “Tổ Thuật Nghiêu Thuấn, Hiến 

 Chương  Văn  Vũ,  Vạn  Thế  Sư  Biểu”  180  của  Nho  Gia  lại  cam  lòng  hâm 

hưởng những vật ô uế chẳng thể kham nổi ấy ư? 

Lại như ở phía Đông ngoài cửa miếu là chỗ để giết trâu, tôi trông 

thấy một cái nồi lớn, nước chứa trong ấy ô trược chẳng thể kham nổi vì 

nó là nước để rửa trâu. Nghĩ đến liền muốn phát ói. Than ôi! Bẩn thỉu 

đến  thế  mà  dùng  làm  lễ  vật  để  tôn  kính  thánh  nhân  được  ư?  Nếp,  tẻ 

không thơm tho, do Minh Đức bèn thành thơm tho, sao không dùng nếp, 

gạo thơm, rau, quả để tỏ lòng chí thành? Hơn hai ngàn huyện trong thiên 

hạ, mỗi năm hai lần khinh nhờn Văn Võ nhị thánh181, khiến cho mấy vạn 

sanh linh đều lâm vào tử địa, thật là “khinh thánh, giết vật” quá lớn! Sao 

không có bậc đại nhân tôn kính thánh nhân, yêu tiếc sanh mạng loài vật 

ra mặt thay đổi vĩnh viễn lệ cũ, lập ra cách thức mới, khiến cho oai linh 

của  hai  vị  thánh  chẳng  bị  những  thứ  đó  xông  sực  ô  uế,  mấy  vạn  sanh 

mạng  chẳng bị làm  thịt  để  làm  thức  ăn  cho những  người  tế lễ?  Thánh 

nhân ôm lòng “thương dân, yêu vật”, há muốn chính mình bị ô uế, khinh  

178 Thánh miếu văn võ: Miếu thờ Khổng Tử (văn miếu) và võ miếu (thờ Quan Công 

và các vị trung thần nghĩa sĩ)

179 Đại  Thành  Điện  chính  là  chánh  điện  của  Khổng  Miếu  ở  Khúc  Phụ  (quê  hương 

Khổng  Tử).  Gọi  là  điện  Đại  Thành,  vì  Khổng  Tử  được  sắc  phong  Đại  Thành  Chí 

Tánh Tuyên Vương. Do vậy, chánh điện của những tòa Văn Miếu tại các địa phương 

đều được gọi là Đại Thành Điện. 

180 Mỹ hiệu tôn xưng Khổng Tử của Nho Gia, ngụ ý: Khổng Tử là bậc vâng giữ, tiếp 

nối đạo của Nghiêu, Thuấn, phỏng theo, tỏ rõ quy chế, luật pháp của Văn Vương và 

Vũ Vương, xứng đáng là bậc thầy gương mẫu cho muôn đời. 

181 Tức Khổng Tử và Quan Công. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 349

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

miệt, lại còn làm cho mấy vạn sanh linh cùng lâm vào tử địa ư? 

Quan Đế lúc còn sống thì tinh trung lòa nhật nguyệt, hạo khí ngút 

trời đất, phú quý chẳng dâm, nghèo hèn chẳng thay đổi, oai vũ chẳng thể 

khuất phục; mất đi, làm thần cai quản núi Ngọc Tuyền. Thời Tùy Văn 

Đế, Trí Giả đại sư đến Ngọc Tuyền182, Quan Đế bèn vận dụng thần lực 

xây dựng chùa miếu, lại cầu được truyền giới để làm cái gốc cho đạo Bồ 

Đề và phát nguyện ủng hộ Phật pháp  (xem Quan Đế Toàn Thư và Ngọc Tuyền 

 Tự Chí).  Vì thế, các tùng lâm trong thiên hạ đều gọi Ngài là Già Lam Bồ 

Tát, cùng với Vi Đà Bồ Tát trấn giữ sơn môn. Hơn một ngàn năm qua, 

hộ quốc, hộ dân, được tôn lên địa vị đế vương, há cam lòng nhận lãnh 

những con trâu, dê, lợn v.v… còn sống ô uế chẳng kham nổi, cho chúng 

nó là những thứ ngon lành để hâm hưởng ư? Dẫu là bọn tham ăn hèn tệ 

cùng cực trong thế gian cũng chẳng đến nỗi đành lòng ngửi những thứ 

hôi nhơ ấy, mà lại bảo là Quan Đế ưng chịu ư? Sao lại coi hai vị thánh 

nhân văn võ hèn tệ cùng cực đến mức như thế ấy? Ô hô, buồn thay! Nếu 

như có bậc đại nhân hiểu rõ lý lẽ, thực hành lòng kính thật sự dấy lên 

sửa bỏ thói quen hèn hạ khinh thánh hại vật ấy, tôi sẽ thơm thảo đảnh lễ, 

chúc tụng khôn ngằn. 

Còn như cúng bái tổ tông, cố nhiên nên dùng nếp, gạo thơm, rau, 

quả để tỏ lòng tôn kính, cần gì phải giết chóc hoặc mua [thịt, cá] từ hàng 

đồ tể? Cổ nhân cúng tổ tiên còn cầu thóc lúa từ nơi người có lòng nhân, 

nay vì trọn hết lòng thành tưởng nhớ người trước của ta mà khiến cho 

những loài vật kia đều chịu nỗi thảm bị giết hại cắt xẻ thì chẳng những 

đánh mất lòng nhân trắc ẩn của chính ta mà còn đánh mất sâu xa đạo tôn 

kính tổ tiên! Lấy giết chóc để tỏ lòng kính, ấy là đại nghịch! Huống chi 

tổ tông chẳng phải là bậc thánh nhân đã đoạn Hoặc chứng Chân, ắt phải 

luân hồi trong lục đạo tam đồ, chẳng vì họ làm phước để họ được siêu 

thăng thì là đã đánh mất đạo [hiếu kính] của người đời sau, há có nên 

mặc tình sát sanh gây nên chuyện “đã té giếng còn bị quăng đá” nữa ư? 

Còn  như  phụng  dưỡng  cha  mẹ,  thức  ăn  rau  quả  há  chẳng  đủ  vị 

ngọt bùi mà cần phải ăn thịt, hãm cha mẹ ta vào cảnh đời đời kiếp kiếp 

bị  giết để đền trả  mối  nợ oan  uổng  vì được  ta  hiếu dưỡng  hay  chăng? 

Nếu chẳng biết sự lý tam thế nhân quả, luân hồi lục đạo thì còn dung thứ 

được.  Nay  đã  hiểu  rõ  chuyện  người  và  súc  sanh  tuần  hoàn,  báo  ứng, 

những chuyện ấy được thấy thấu triệt trong hai mươi bốn bộ sử và các 

sách vở, mà vẫn cố chấp thói quen hèn tệ chẳng chịu sửa đổi, cứ mong 

182 Núi Ngọc Tuyền nằm ở phía Đông Nam huyện Đương Dương, tỉnh Hồ Bắc. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 350

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cho chính mình và cha mẹ cùng hứng chịu quả báo ấy, kẻ như vậy chẳng 

đáng gọi là hạng đã mất trí cuồng tâm, đem Tỳ Sương, trầm độc dâng 

cho  cha  mẹ  mà  mong  được  trường  thọ,  yên  vui  ư?  Đáng  buồn  thay! 

 (Những sự tích nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo trong các bộ sử chép rất nhiều. 

 Muốn biết đại khái thì hãy xem sáu câu vấn đáp về vấn đề “thân diệt, tinh thần vẫn 

 còn” trong ba trang từ bốn mươi ba đến bốn mươi lăm của bộ Dục Hải Hồi Cuồng 

 sẽ biết đại lược. Lại nữa, Phật, Bồ Tát muốn làm cho con người kiêng giết, phóng 

 sanh nên dùng lòng đại từ bi, thị hiện thân trong dị loại, giết rồi mới biết là thánh 

 nhân thị hiện, khiến cho con người chẳng dám giết các loài vật để ăn ngõ hầu đây - 

 kia cùng  được  giải  thoát.  Chuyện  như  vậy  rất  nhiều,  chẳng  thể  ghi  trọn,  nên  xem 

 đoạn văn “Vật loại hiện tướng” (hiện thân trong loài vật) nơi trang ba mươi trong 

 quyển  1  của  bộ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Bổn  Tích  Cảm  Ứng  Tụng  sẽ  biết  đại  khái. 

 Nguyện những ai xem xong đều sanh chánh tín). 

Nói đến chuyện đãi đằng khách khứa, bạn bè, vốn nhằm để thỏa 

lòng, phô bày tình cảm, sao lại dùng chuyện sát sanh thê thảm để giúp 

cho bữa tiệc thanh khiết ấy? Loài vật cùng với ta và bạn ta chẳng hề có 

nỗi oán giết cha, sao lại xẻ thịt chúng bày thành tiệc để giúp cho khách 

khứa vui sướng? Cứ thử nghĩ đến tiền nhân hậu quả thì dù có ăn cũng 

chẳng thể nuốt trôi được! Người đời cưới vợ sanh con vốn để tiếp nối 

dòng giống, đó là chuyện tốt lành nhất, nếu như ăn thịt thì không còn gì 

hung hiểm hơn được nữa! Ta muốn cho vợ chồng giai lão183, con cháu

đầy đàn, mà làm cho những con vật kia chịu nỗi bi thương lìa đàn, hoặc 

bị nỗi thảm dao xẻ; đêm thanh suy nghĩ, yên lòng được chăng? Lại nữa, 

người ta cứ mỗi khi gặp dịp vui như chúc thọ, cưới vợ, sanh con v.v… 

nếu vô ý nói đến những chữ Chết, Tang v.v… chủ nhân không vui, nếu 

có chuyện như làm hư vỡ đồ đạc chẳng hạn liền cho là bất tường. Cớ sao 

giết các sanh mạng, cắt, chặt, nấu, nướng, cho đến xé ăn, lại ngược ngạo 

coi  là  vui,  là  lễ,  là  tốt  lành,  may  mắn?  Thật  ra,  ấy  là  cái  tâm  gì  vậy? 

Chính là [làm theo] thói quen không suy nghĩ đó thôi! 

Nếu nói đến chuyện để tự cung phụng mình thì lại càng không nên 

giết. Nên nghĩ rằng: Ta sanh trong thế gian có công đức gì đối với nhân 

dân và muôn loài, có phước trạch gì đối với tổ tông, cha mẹ, nay được 

nhờ phước ấm của tổ tông, cha mẹ che chở sâu dầy, chẳng cực lực làm 

lành để tăng thêm phước cho tổ tông, cha mẹ, lại cứ mặc tình sát sanh ăn 

thịt,  chẳng  những  bất  lợi  cho  chính  mình,  mà  còn  gây  liên  lụy  cho  tổ 

tông, cha mẹ! Huống chi ta bẩm thụ di thể từ cha mẹ, hằng ngày dùng 

loài vật để bồi bổ, lâu ngày khí chất sẽ biến đổi theo, thật đáng sợ! 

183 Giai lão: Sống hạnh phúc với nhau đến thuở bạc đầu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 351

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nay  tôi  nêu  chứng  cứ  đại  lược  ngõ  hầu  người  biết  yêu  thương 

chính mình sẽ tận lực dứt bỏ thói tham ăn ngon ấy. Sách Vạn Thiện Tiên 

Tư chép:  “Đàn bà có thai ăn thịt thỏ thì con bị môi sứt, ăn chim sẻ thì 

 mắt lé, ăn cua thì phần nhiều con bị đẻ ngang, ăn ba ba thì cổ ngắn đầu 

 teo,  ăn  cá  chình,  lươn  thì  phần  nhiều  khó  sanh,  ăn  thịt  ếch  thì  phần 

 nhiều  con  bị  câm  ngọng” .  Sách  Đại  Đới  Lễ184 chép:  “Ăn  thịt  thì  dũng 

 cảm nhưng hung hãn, ăn ngũ cốc thì trí huệ, khéo léo; đều là khí chất 

 [của chính mình] bị chuyển biến theo khí chất của từng loài vật vậy” . 

Khí chất do cha mẹ để lại cho ta vì ăn thịt mà dần dần bị biến đổi ngấm  

ngầm thành khí chất của loài vật, đấy là đại bất hiếu! 

Từng thấy [người ta] chữa trị kẻ cứa cổ nhưng chưa đứt khí quản 

bằng cách cắt thịt chim hay thịt gà sống đắp vào chỗ bị thương, khi lành 

rồi chỗ ấy bèn mọc lên lông gà. Tuy đắp ở bên ngoài nhưng chỗ ấy vẫn 

là thể chất của súc vật. [Như vậy thì] suốt cả đời ăn thịt để bồi đắp bên 

trong  há  chẳng  đáng  kinh  sợ  hoảng  hốt  ư?  Như  vậy  là  gìn  giữ  di  thể 

được bẩm thụ từ cha mẹ đó sao? Huống chi chất thịt đều chứa chất độc, 

do lúc [con vật] bị giết, hận tâm kết lại cho nên người ăn thịt phần nhiều 

hay  sanh ghẻ  chốc,  khi  ôn  dịch  lưu  hành  hay  mắc  bệnh  truyền  nhiễm. 

Người  ăn  chay  thường  ít  mắc  phải  những  chứng  ấy.  Phàm  muốn  giải 

thoát oán nghiệp, giữ gìn thân thể thì không thể không biết [chuyện này]. 

Nếu nói: “Tam sanh ngũ đỉnh185, nhờ vào loài vật để tỏ lòng thành; 

nếu như ông vừa nói thì pháp do cổ thánh hiền đã lập đều sai trái hết hay 

sao?” Đáp: Thánh hiền thuận theo thói tục mà lập pháp, lúc đầu chẳng 

phải là thật nghĩa rốt ráo. Nay đã biết sự thật người và súc sanh luân hồi 

184 Đại Đới Lễ tức là sách Lễ Ký. Nguyên thủy, Lễ Ký là một trong sáu kinh trọng 

yếu của Nho Gia do Khổng Tử biên tập vào thời Xuân Thu Chiến Quốc. Sau khi Tần 

Thủy Hoàng đốt sách Nho, chôn học trò, Lễ Ký chỉ còn sót lại 130 thiên, được Lưu 

Hướng  thâu  thập.  Đới  Đức  đời  Hán  đã  rút  gọn  130  thiên  ấy  thành  85  thiên,  nên 

người đời sau gọi là Đại Đới Lễ Ký. Về sau, cháu của ông là Đới Thánh lại rút gọn 

bộ  Đại  Đới  Lễ  Ký  một  lần  nữa  thành  46  thiên,  thêm  vào  các  thiên  Nguyệt  Lệnh, 

Minh Đường Vị và Nhạc Ký, thành bộ Lễ Ký gồm 49 thiên, với danh xưng Tiểu Đới 

Lễ Ký. Bộ Lễ Ký được lưu hành hiện thời chính là bộ Tiểu Đới này. Các thiên sách 

Đại  Học,  Trung  Dung  được  rút  ra  từ  bộ  Lễ  Ký,  hợp  với  Luận  Ngữ,  Mạnh  Tử  tạo 

thành  Tứ  Thư.  Tuy  mang  tên  gọi  là  Lễ  Ký,  nhưng  sách  này  không  chỉ  nói  đến  lễ 

nghi, chế độ, mà còn bao gồm của những quan điểm nhân nghĩa đạo đức, xử thế thời 

cổ. 

185 Theo Nho lễ, để cúng tế phải dâng ba thứ thịt là bò (hoặc trâu), lợn, dê gọi là “tam 

sanh” (ba loại động vật dùng để hiến tế). “Ngũ đỉnh” là các thứ cỗ cúng phải được 

nấu thành năm món (thuở xưa dùng những cái đỉnh đồng không có nắp để đựng vật 

cúng). Về sau từ ngữ “tam sanh ngũ đỉnh” được dùng để chỉ cỗ bàn cúng tế hậu hĩnh. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 352

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thì cố nhiên phải bỏ Quyền theo Thật, há nên chấp Quyền bỏ Thật, tổn 

thương  đức  hiếu  sanh  của  trời  đất,  chôn  vùi  lòng  nhân  bất  nhẫn  của 

chính  mình?  Huống  chi,  nhờ  vào  vật  để  tỏ  lòng  Thành  thì  sao  không 

mượn nếp, gạo thơm, rau, quả mà cứ phải dùng những vật máu thịt ô uế? 

Há chẳng phải là nói trời, đất, đức Khổng, đức Quan thích vật nhơ uế, 

ghét những món thanh khiết ư? Không có gì khác ngoài việc quen thói 

chẳng biết là sai đó thôi! Đến như việc cúng tổ, phụng dưỡng cha mẹ, 

đãi khách, tự dùng, hễ nhìn lại sẽ đều biết rõ là sai, đều [hãy nên] thay 

đổi thói cũ, nên tôi chẳng nói tỉ mỉ. 

Nếu như lại nói: “Nếu như ông nói thì hoàn toàn chẳng sát sanh ăn 

thịt, ắt loài vật sẽ đầy dẫy trọn khắp thế giới, biết làm sao đây?” Đáp: 

Những thứ bị con người ăn đều là do con người làm cho chúng nó sanh 

sôi nẩy nở. Những loài lợn, dê, gà, vịt kia nếu như nhốt riêng các loài 

đực  -  cái,  trống  -  mái  thì  chưa  quá  mười  năm,  chúng  nó  sẽ  vĩnh  viễn 

không  tồn  tại  nữa!  Huống  chi  những  giống  cọp,  báo,  chó  sói,  rắn,  rết, 

con người đều chẳng ăn, sao từ cổ đến nay chúng nó chẳng đầy khắp thế 

giới vậy? Phải biết: Nếu con người ăn thịt nhiều thì người ta lập ra cách 

để  những  giống  lợn,  dê,  gà,  vịt  v.v…  sanh  trưởng  cho  nhiều!  Thật  ra, 

quá nửa đều là vì bụng miệng tham muốn, chẳng tiếc mạng loài vật, phải 

theo nghiệp thọ báo, thác sanh trong những loài vật ấy để bị người ta giết 

ăn! 

Do  vậy,  kinh  Lăng Nghiêm  nói:  “Tham lẫn  ái  cùng nẩy  nở. Do 

 tham chẳng thể ngưng dứt nên các loài noãn, thai, thấp, hóa trong thế 

 gian cậy mạnh hiếp yếu, ăn nuốt lẫn nhau. Người ăn dê, dê chết thành 

 người,  người  chết thành dê,  như thế  cho đến  mười  thứ sanh loại,  chết 

 chết sống sống ăn nuốt lẫn nhau” . Kinh Phạm Võng dạy:  “Nếu là đệ tử 

 Phật thì do từ tâm bèn hành nghiệp phóng sanh, hết thảy người nam đều 

 là  cha  ta,  hết  thảy  người  nữ  đều  là  mẹ  ta.  Đời  đời  ta  chẳng  bao  giờ 

 không sanh ra từ họ” . Vì thế, lục đạo chúng sanh đều là cha mẹ ta, giết 

chúng để ăn thịt chính là giết cha mẹ ta. Kinh Lăng Già dạy:  “Hết thảy 

 chúng sanh từ vô thủy đến nay luân hồi chẳng ngơi trong sanh tử, không 

 ai chẳng từng làm cha mẹ, anh em, con cái, quyến thuộc cho đến bạn bè, 

 người  thân  yêu,  kẻ  hầu  hạ,  sanh  sang  đời  khác  mang  thân  chim,  thú 

 v.v… Sao lại bắt lấy chúng để ăn thịt?”  Trong các kinh Đại Thừa, những 

câu nói như vậy nhiều lắm, khó thể trích đủ. 

Quán lời Phật dạy, có thể biết rằng cái họa sát sanh ăn thịt rất sâu, 

con  người  và  súc  vật  tuần  hoàn,  giết  ăn  lẫn  nhau.  Nếu  vẫn  chấp  mê 

chẳng ngộ  thì sẽ  trở  thành  “kẻ  đáng  thương  xót” như  đức  Như  Lai  đã 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 353

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

gọi. Phải biết kiếp đao binh đều do sát sanh phát khởi. Một ngày trong 

thế gian chẳng biết giết mấy vạn vạn triệu! Do ác tâm sát sanh ăn thịt và 

tâm  oán  hận  của  những  con vật  bị  giết kết thành kiếp đao binh.  Mười 

mấy năm qua, trong nước ngoài nước chiến tranh, người bị tử vong số 

đến vạn vạn. Huống hồ thiên tai liên tiếp giáng xuống, lụt lội, hạn hán, 

ôn dịch, bão lốc, động đất, biển trào, sông tràn, thổ phỉ, đạo tặc, các thứ 

tai nạn xảy ra dồn dập, thóc gạo đắt đỏ, dân không lẽ sống. Bọn ta gặp 

phải  thời  đại  này  mà  vẫn  chẳng  phát  lòng  tự  thương  xót,  sanh  tâm  tự 

thương mình xót người để mong vãn hồi kiếp vận thì còn quý báu gì để 

dự vào trong số mục Tam Tài, là  “vạn vật chi linh”  nữa ư? Nỡ dùng tâm 

tánh  “có thể làm Nghiêu - Thuấn, có thể thành Phật”  để trầm luân bao 

kiếp dài lâu trong biển nghiệp ăn giết lẫn nhau không thể thoát ra được  

thì chẳng đáng buồn ư? 

Thích Ấn Quang soạn 

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích  

Cảm Ứng Tụng, Quyển Nhất 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhất

 354

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT BỔN TÍCH  

CẢM ỨNG TỤNG, QUYỂN NHỊ 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

 2.2.2. Cứu khổ  

Chia thành tám môn:



- Cứu lửa thiêu. 



- Cứu nước chìm. 



- Thoát hiểm. 



- Thoát giết chóc. 

- Thoát hành hình. 



- Lành bệnh. 



- Trừ tà quái. 



- Cứu khỏi đọa lạc. 



Xét theo mặt Sự và mặt Lý của việc cứu khổ thì như phẩm Quang 

Minh Giác của kinh Hoa Nghiêm đã chép:  “Chúng sanh lưu chuyển ái 

 dục hải, vô minh võng phú đại ưu bách, chí nhân dũng mãnh tất đoạn 

 trừ,  thệ  diệc  đương  nhiên  thị  kỳ  hạnh”   (Chúng  sanh  lưu  chuyển  trong 

biển ái dục bị lưới vô minh che lấp, bức bách gây lo buồn lớn. Bậc chí 

nhân dũng mãnh ắt phải đoạn trừ những điều đó, đương nhiên cũng thề 

sẽ làm hạnh ấy). Đấy chính là ý nghĩa của việc cứu lửa thiêu, nước chìm, 

thoát chết, thoát hành hình v.v... Chúng sanh không nơi nương tựa, bệnh 

tật trói buộc, thường chìm đắm trong đường ác, khởi lên tam độc, ngọn 

lửa  to hừng hực thường nung đốt, nên  phải  có hạnh  “tịnh tâm  độ  họ”. 

Đấy chính là ý nghĩa của việc lành bệnh, trừ tà, cứu khỏi rơi ngã, cứu 

nạn lửa thiêu v.v... Chúng sanh mê mất chánh đạo, thường đi theo đường 

tà vào trong nhà tối, bèn vì họ thắp ngọn đèn chánh pháp to lớn chiếu 

sáng vĩnh viễn, đấy chính là ý nghĩa của việc thoát hiểm, trừ tà, cứu họ 

khỏi đọa lạc v.v... Chúng sanh trôi giạt, đắm chìm trong biển các cõi186, 

sầu lo, hoạn nạn không bến bờ nương tựa, bèn thực hiện hạnh “vì họ tạo 

dựng đại pháp thuyền, khiến cho họ đều đắc độ”. Đấy chính là ý nghĩa 

của việc cứu người chìm đắm. Thấy các chúng sanh ở trong đường hiểm, 

186  Nguyên  văn   “chư  hữu  hải”.   Hữu  là  tên  gọi  khác  của  tam  giới,  do  tam  giới  có 

phiền não, vọng tưởng,  chấp trước, vô minh, nên gọi là Hữu. Do có vi trần số thế 

giới, tam giới trong những thế giới ấy vô lượng vô biên nên gọi chung là Chư Hữu 

Hải. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 355

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

bị sự khổ già, bệnh, chết thường bức bách, bèn thực hiện hạnh “tu các 

phương tiện không hạn lượng, thệ sẽ đều độ trọn hết”. Đấy chính là ý 

nghĩa của việc “thoát hiểm, khỏi bị giết, thoát khỏi hành hình” v.v... 

Những  điều  đã  nói  trên  đây  Sự  lẫn  Lý  đều  đủ,  nay  tôi  chỉ  chọn 

khía cạnh thông tục, chuyên ca tụng theo mặt Sự. 

 2.2.2.1. Cứu nạn thiêu đốt 

 1.  Bèn  có:  Từ  Vân  tụng  chú,  ba  phen  lửa  nóng  chẳng  thiêu. 

 Trường Thư trì danh, bốn mặt phóng hỏa đều tắt. 

  

 2.  Kinh  hoảng  bốn  mặt  lửa  cùng  ập  tới,  chỉ  chừa  khoảnh  đất 

 dung thân.  [Kiệt sức] xưng danh mới vừa một chữ, gió liền đổi chiều 

 tắt lửa. 

  

 3. Lý mẫu kinh hồn tỉnh mộng, chỉ cháy lò sấy áo. Nghe Diệp 

 Dục Tinh tụng niệm, màn trướng hãy còn nguyên. 

 4. Quốc Khanh thoát nạn, tự thấy Đại Sĩ dắt dìu. Pháp Vũ cháy 

 lầu, tự có thần linh ủng hộ. 

  

 5. Dốc lòng chuyên lễ Phật, tiệm ông Uông hãy còn. Tâm chí tín 

 cảm trời, nhà họ Thái vô sự. 

 6.  Trên  tháp  Thiên  Hỷ,  kinh  vàng  chẳng  tổn.  Nơi  nhà  Tỷ  Bộ, 

 tượng vẽ còn nguyên. 

 7. Một bản kinh xưa, tiêu tai nạn nhiều phen nơi Thiện Ấp. Ba 

 gian nhà cũ, cứu đại kiếp vùng phụ cận Đông Kinh. 

  

 8. Nếu chẳng ban hương Chiên Đàn, ai thoát khỏi khói hôi, lửa 

 rực? Đấy là sự cứu khổ thứ nhất của Đại Sĩ vậy. 



(1). Theo Liên Tông Bảo Giám, ngài Tuân Thức đời Tống hiệu là 

Từ Vân Sám Chủ, dựng chùa Hạ Thiên Trúc gồm mấy trăm gian. Mỗi 

lần bắc một cây kèo, đều tụng bảy biến chú Đại Bi. Ba lượt giặc đốt phá 

chùa, lửa đều tự tắt. 

Theo  Biện  Chánh  Luận,  ông  Trúc  Trường  Thư  đời  Tấn,  chuyên 

dốc lòng tụng Quán Âm Kinh, ngụ cư ở đất Ngô. Khi những nhà xung 

quanh bị cháy, ông Thư đứng phía dưới chiều gió, nhất tâm niệm Quán 

Thế Âm, lửa cháy đến gần, đột nhiên gió thổi ngược lại, lửa tắt. Cả ấp 

kinh  dị.  Có  kẻ  ác  nghi  ngờ  sự  linh  cảm  ấy  bèn  đợi  đến  đêm  lúc  gió 

mạnh, đem bó củi đã nhóm lửa ném vào nhà [ông Trúc], ném khắp bốn 

mặt đều tắt. Khi ấy, hắn mới than thở, công nhận thần lực, khấu đầu tạ 

tội. Ông Thư nói:  “Ta tụng niệm Quán Thế Âm chẳng biếng nhác, hễ có  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 356

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tai nạn gì đều liền thoát khỏi”. 



(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, sư Thích Pháp Trí đời Ngụy, 

lúc còn tại gia, đi một mình trong vùng đầm lầy. Đột nhiên lửa dữ bốc 

cháy đùng đùng, bốn mặt lửa đều ùa tới, tự nhủ “ta ắt phải chết”, chỉ chí 

tâm  niệm  Quán  Thế  Âm.  Trong  khoảnh  khắc,  lửa  cháy  ào  qua,  không 

còn sót một cọng cỏ nào, chỉ có chỗ đất nơi Pháp Trí đứng là không sao 

cả. 

Lại nữa, sư Thích Pháp Lực đời Ngụy, sửa tháp, dựng nhà, xin được 

một  xe gai, đi  qua  nơi đầm  lầy,  chợt gặp  lửa đốt  đồng.  Nhằm  lúc  mệt 

mỏi, buồn ngủ, lửa đã bén tới, bèn to tiếng xưng niệm chữ Quán, chưa 

kịp niệm tới chữ Thế Âm, theo tiếng niệm, gió đã xoay chiều, lửa liền 

tắt. 



(3).  Trong  sách  Linh  Nghiệm  Ký,  ông  Lý  Ấn  Vạn  nói:   “Mẹ  tôi 

 theo lời cha tôi dặn trong thư, trở về quê. Trong thuyền, hơ quần áo trên 

 lồng ấp187, nửa đêm quần áo bén lửa. Mẹ tôi mộng thấy trên hư không có 

 tiếng hô hoán: ‘Bồ Tát đến rồi’, tiếng reo hò dồn dập. Kinh sợ, tỉnh giấc, 

 lửa đỏ đã ngập thuyền, lan kín cả mui, vội dập tắt lửa” . 

Theo  Ứng  Nghiệm  Ký,  Diệp  Dục  Tinh  kiền  thành  tụng  Cao 

Vương Kinh. Một ngày nọ, trong lúc bạn bè tụ họp, họ bèn mời ông tụng 

niệm. Cô em gái còn bé nghe tụng kinh bèn chạy đến nghe, liếc thấy trên 

lầu có ánh  lửa bèn hô  lên.  Dập  tắt được lửa,  mền  nệm  đều  cháy  sạch, 

nhưng màn treo vẫn còn. 



(4).  Theo  sách  Nam  Hải  Từ  Hàng,  tại  Sơn  Âm,  ba  anh  em  ông 

Trần Quốc Khanh ở cùng một nhà, chỉ riêng Quốc Khanh ưa làm lành, 

sáng chiều kiền thành tụng chú Quán Âm. Một đêm nọ, do không cẩn 

thận nhà bị bốc cháy, Quốc Khanh thấy Bạch Y Đại Sĩ cứu vớt che chở 

liền thoát được, các em đều bị chết cháy. 

Theo Phổ Đà Chí, vào năm Càn Long thứ 3 (1738) đời Thanh, lầu 

trống chùa Pháp Vũ bị hỏa hoạn, gió rất mạnh, sắp cháy lan sang những 

căn  lầu  như  Thủy  Nguyệt  v.v...  chợt  Hỏa  Thần  thị  hiện,  gió  chuyển 

hướng, thổi ra ngoài, các lầu không bị sao cả. 



(5). Theo Hiện Quả Tùy Lục, ông Uông X... đời Minh sống ở Côn 

Sơn, ăn chay ba năm, tính sang Phổ Đà dâng hương. Nhằm hôm Nguyên 

Đán, ông gói ghém hành trang xuống thuyền, chợt [những căn phố] bên 

cạnh cửa tiệm bốc lửa, [người nhà] vội báo cho ông hãy về ngay. Ông 

187  Nguyên  văn  “hỏa  lam”  (火籃),  là  một  cái  giỏ  đan  bằng  cật  tre  chắc  chắn,  bên 

trong có đặt chậu  hoặc vỉ sắt đốt than để sưởi cho ấm trong mùa Đông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 357

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Uông nói: “Ta dốc lòng Thành suốt ba năm rồi mới triều bái Bồ Tát, há 

vì một cái tiệm  mà thay đổi chí hướng của ta ư? Dẫu cháy sạch, cũng 

không  trở  về”,  rồi  cứ  căng  buồm  ra  đi.  Dâng  hương  xong,  trở  về  Côn 

Sơn, thấy nhà cửa ở bốn phía tiệm ấy đều đã cháy tan, chỉ còn mỗi cái 

tiệm của chính mình. 

Theo Tín Tâm Lục,  ông Thái Tư Tương được cử giữ chức Thôi 

Tào Vận (kiểm soát vận chuyển đường thủy), thuê nhà dân để làm công 

sở, bốn phía không có tường, ở sát với nhà dân. Chợt hàng xóm bốc lửa, 

mọi nhà đều lo cứu đồ đạc, ông Thái ngồi yên không động đậy. Kẻ hầu 

nhiều lần van nài ông Thái hãy lánh nạn, nhưng ông ta chẳng đoái hoài. 

Lửa cháy lan tới, vượt qua công sở của ông Thái, còn cháy thêm  mấy 

nhà  nữa  rồi  mới  tắt.  Người  ta  hỏi  ông  có  thuật  gì,  ông  đáp:  “Tôi  kiền 

thành tụng chú Đại Bi”. Người ta bảo: “Thần chú cố nhiên linh nghiệm, 

lỡ vạn nhất không ứng nghiệm, thì há chẳng phải là chết uổng một mạng 

ư?” Ông Thái nói: “Nhà tôi nhiều đời trì tụng, những sự tích thoát khỏi 

những ách nạn đao binh, nước lửa, nạn gấp v.v... chẳng thể kể xiết. Còn 

như tôi  trì  chú đã hai  mươi  năm,  phàm  gặp  phải  nạn gấp,  hễ cảm  đều 

thông.  Trong  thời  Càn  Long,  khi  tôi  sống  ở  kinh  đô,  nhà  hàng  xóm  ở 

phía Nam bốc lửa, lại gặp trận gió nồm, lửa càng cháy mạnh, dọn chạy 

đồ  đạc  không  kịp.  Tôi  tụng  chưa  xong  một  biến  chú  này,  gió  đã  đổi 

chiều, lửa cháy ngược lại phía Nam, riêng nhà tôi không sao. Vì thế, biết 

sâu xa chú này được chư thần ủng hộ, gìn giữ, có thể chuyển biến ách 

nạn. Nếu lòng tin không chân thành, làm sao dám coi thường hiểm nạn 

cho được? Nhưng phải sám hối tội trước, tận lực làm chuyện lành. Mỗi 

ngày  sáng  tối  kiền  thành  tụng  chú  năm  bảy  lượt  thì  sở  cầu  không  chi 

chẳng được toại ý!” 

Theo sách Liệt Tử, Trọng Ni nói:  “Người có lòng tin chí thành sẽ 

 động  trời  đất,  cảm  quỷ  thần,  ngang  dọc  khắp  trời  đất  không  trái 

 nghịch” , há phải chỉ là trải nỗi nguy hiểm, vào trong nước lửa mà thôi! 



(6).  Theo  Mặc  Ký,  Lý  Hậu  Chúa  nhà  Nam  Đường188 đích  thân 

chép Tâm Kinh bằng chữ vàng, ban tặng cung nhân Kiều Thị. Về sau, 

Kiều Thị bị đưa vào cung nhà Tống, nghe tin Hậu Chúa đã chết, bèn bỏ  

188 Nam Đường (937-975) là một triều đại tồn tại rất ngắn ngủi, chỉ có 39 năm, do Lý 

Biện  sáng  lập  sau  khi  nhà  Đường  mất  ngôi,  các  tướng  quân  phiệt  nổi  lên  chia  cắt 

Trung Hoa thành mười nước (sử gọi là thời kỳ Ngũ Đại Thập Quốc). Hậu Chúa nhà 

Nam  Đường  là  Lý  Dục,  đế  hiệu  Đường  Nguyên  Tông.  Ông  là  người  dốc  lòng  tin 

tưởng Phật pháp, nhưng bản tánh xa hoa, ưa ngâm vịnh, không quan tâm chánh sự, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 358

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cuốn kinh ấy trong tướng luân189 của tháp chùa Thiên Hỷ. Về sau, nhà 

chùa bị hỏa hoạn, tướng luân bị rơi xuống, nhưng kinh vẫn còn nguyên. 

Theo Linh Nghiệm  Ký, ông Lý Vạn Ấn làm quan Tỷ Bộ190. Khi

cha  ông  làm  quan  ở  Giang  Hữu,  có  thờ  tượng  Đại  Sĩ  [bằng  tranh  vẽ]. 

Tàn đuốc chợt nổ tung, rơi xuống, những món đồ thờ đều bị cháy sạch, 

nhưng cuốn trục tranh thờ [vẽ hình Đại Sĩ] vẫn còn nguyên. 



(7).  Theo  sách  Quán  Âm  Kinh  Cận  Nghiệm,  vùng  Mão  Điền  ở 

Thiện  Ấp nhiều  lần bị hỏa  hoạn,  nhưng nhà  Ngu  Khải  nhiều  lần thoát 

nạn. Lửa cháy đến gian nhà phụ bên trái nhà họ Ngu đều tự tắt. Do vậy, 

họ bèn lục lọi để kiếm xem có gì lạ không thì từ trên tấm lót trần nhà tìm 

được một bản khắc gỗ Quán Âm Kinh đã cũ, mới biết nguyên do thoát 

khỏi hỏa hoạn. Vì thế, nhà nhà khắc kinh này, trai giới trì tụng, đến nay 

đã ba mươi năm chưa hề bị hỏa hoạn. 

Năm Dân Quốc 11 (1922), Nhật Bản động đất. Đại biểu của Phật 

Giáo Phổ Tế Nhật Tai Hội (hội Phật giáo cứu tế tai nạn tại Nhật Bản) là 

các ông Bao Thừa Chí, Dương Thúc Cát v.v... sang Nhật cứu trợ, gởi thư 

cho ngài Thích Ấn Quang, [trong ấy có  đoạn]:  “Số người chết ở Nhật 

 Bản  lần  này  ước  chừng  hơn  ba  mươi  vạn,  hài  cốt  chất  như  núi.  Khu 

 Thiển Thảo (Asakusa) ở Đông Kinh gần như hoàn toàn hủy hoại, công 

 viên, ao nước bị thiêu cạn. Trong công viên có Quán Âm Đường, gồm ba 

 gian xây theo lối cũ. Nạn dân bị lửa bao vây, ùa nhau chạy vào đó ước 

 chừng hơn ba vạn người. Trong chánh điện và các gian nhà phụ đều đầy 

 ắp người, cùng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, đều được thoát nạn ấy, mà 

dành rất nhiều thời gian để xây dựng tháp miếu, thích tạo chùa to tượng lớn để khoe 

khoang công đức hơn là thật tâm thực hành Phật giáo. 

189 Tướng luân là cái chóp bằng kim loại thường đặt trên đỉnh những ngọn tháp năm 

tầng, thường có hình trụ tròn, trừ hai khối kim loại tròn (gọi tương ứng là Bảo Châu 

và Long Xa) ở đầu, phần còn lại là những khối kim loại có hình như cái lọng. Theo 

thứ  tự  từ  trên xuống  dưới,  tướng  luân  được  chia  thành  Bảo  Châu,  Long  Xa,  Thủy 

Yên, Cửu Luân, Thọ Hoa (Tinh Hoa), Phục Bát, Lộ Bàn. Đây chính là một hình thức 

rút gọn của những cấu trúc hình lọng 13 tầng thường che trên các tháp thờ (stupa) tại 

Ấn Độ. Phần quan trọng nhất là Bảo Châu, bên trong thường chứa xá-lợi. 

190 Tỷ Bộ là một chức quan thuộc hạ của quan Thượng Thư đã có từ thời Ngụy - Tấn, 

dưới chức Thượng Thư năm cấp, có trách nhiệm quản thủ sổ sách, đặc trách quản trị 

thuế khóa, kinh phí, tu bổ công sở, thu chi lương hướng, ban thưởng, mua sắm v.v.. 

cho các quan Thượng Thư. Về sau, đến đời Đường, Tỷ Bộ là danh từ chỉ chung một 

ty thuộc bốn ty của bộ Hình, và được dùng để chỉ chung các chức vụ Lang Trung, 

Viên  Ngoại  Lang,  Chủ  Sự  v.v...  Chức  vụ  này  bị  phế  bỏ  dưới  các  triều  Kim  và 

Nguyên. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 359

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 cũng chỉ có ngôi điện đường ấy là còn nguyên. Do vậy, người Nhật ca 

 ngợi không ngớt lời” . 



(8).  Theo  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  kinh  Hoa  Nghiêm,  núi  Ma  La 

Da191 sanh  ra  loại  hương  Chiên  Đàn,  nếu  dùng  hương  ấy  bôi  lên  thân, 

gieo mình vào hầm lửa, lửa chẳng thể đốt được. Phẩm Thí Dụ kinh Pháp 

Hoa có câu:  “Xú yên bồng bột, tứ diện sung tắc”  (Khói hôi, lửa hực, bốn 

mặt ngập tràn). 

Ghi thêm:  Theo  Giác  Thế  Kinh  Thuyết  Chứng,  trong  niên  hiệu 

Thiên Khải đời Minh, thành Hàng Châu bị hỏa hoạn lớn, có nhà buôn 

vùng Giang Hữu ở trên lầu cao chót vót, tự biết là không sao cứu được. 

Người  ta  thấy  Bạch  Y  Đại  Sĩ  rưới  nước  bên  lầu,  người theo hộ vệ  rất 

đông. Lửa tắt, mọi người hỏi ông ta đã làm điều lành nào? Thương nhân 

chối là chẳng làm điều lành nào. Về sau, chú ông ta kể: “Khi cha nó mất, 

để lại năm trăm lạng vàng. Thằng cháu ấy là con vợ cả, đã trưởng thành, 

còn bốn em trai nó là con vợ kế hãy còn thơ ấu. Thằng cháu ấy buôn bán 

hai nươi năm, dành dụm được năm ngàn lượng vàng, tới khi các em nó 

đã lập gia đình, bèn chia tài sản thành năm phần, chia đều cho các em, cả 

họ đều khen ngợi”. 

 2.2.2.2. Cứu nạn chìm đắm 

 1.  Bèn  có:  Huệ  Khánh  đối mặt  cơn lốc,  thấp thoáng  thần kim 

 giáp  xuất  hiện.  Cảnh  Nhân bị  ngã xuống  nước,  thoát nạn nhờ  tụng 

 phẩm Phổ Môn. 

  

 2. Từ Vinh hãm trong vực xoáy, ánh lửa rực đầu non. Cụ Lã lọt 

 nơi nước xiết, ánh đuốc soi rõ bờ. 

  

 3.  Hành  Đồng  nhảy  xuống  biển,  chợt  có  Tăng  nhân  áo  nâu 

 sồng xuất hiện. Họ Lưu bị lật thuyền, bèn được ánh sáng màu hồng 

 chiếu rọi. 

  

 4. Cố Mại vượt sông yên ổn, lắm lượt ngửi mùi hương lạ. Vạn 

 Thọ quay thuyền trở lại, cũng thấy ngọn lửa thần kỳ. 

 5.  Thương  nhân  lênh  đênh  trên  biển,  Tăng  chống  tích  trượng 

 dẫn  đường.  Lưu  Tế  dong  thuyền  vượt  hồ,  hai  người  kè  thuyền  vượt 

 thoát. 

191 Ma La Da sơn (Malaya), còn phiên âm là Mạt Lạt Da, hoặc Ma La Diên, chính là 

rặng  Cardamon  ở  Nam  Ấn  Độ.  Núi  nổi  tiếng  với  các  loại  gỗ  thơm.  Đại  luận  sư 

Thanh Biện (Bhāvaviveka) của tông Trung Quán xuất sanh từ núi này. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 360

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 6. Tại Lương Sơn, một bé trai đột nhiên nắm áo. Hồ Bành Lễ, 

 người khổng lồ hô to ôm gỗ. 

  

 7.  Lệnh  Tông  lánh  giặc,  nai  dẫn  đường  vượt  bến  Mạnh  Tân. 

 Lưu sứ lọt thuyền, biển thẳm cá chở đuổi kịp thuyền. 

  

 8.  Loan  Tuân  ngã  xuống  nước,  như  đi  trên  đất.  Đình  Dục  lọt 

 xuống sông, sóng chỉ ướt quần. 

  

 9. Nhà thuyền trì trai, quỷ bèn trái lệnh. Nhất Thừa xưng danh, 

 linh cảm đẩy mui. 

  

 10. Pháp Thuần gặp được bè tiên, Thành Khuê chợt vớ gỗ nổi. 

 11. Nhật Húc mộng thấy có người bảo “hãy gọi tên ta”, Doãn 

 Thăng được lợi nhờ công hóa độ chúng sanh. 

 12. Ngầm bảo vệ Trình Chiêu, vật đến đỡ chân. Dẫn Hy Tải trở 

 về, hóa cội dâu cột thuyền. 

 13.  Ông  Phan  vượt  biển,  chẳng  tin  ngu  muội  như  Thương 

 Khâu. Cụ Vương lướt sóng, chân khác nào bước trên đất bằng. 

 14. Ứng nghiệm soạn ký, ông Túc mừng hai phen sống sót. Đón 

 tôn tượng về, họ Lâm được báo đáp bồi hoàn. 

 15. Giản Nam và Thiên Tích, phu thuyền kinh hãi. Ánh Khuê 

 với Đại Thành, thân riêng sống sót. 

 16.  Xứ  Giang  Ninh,  nữ  nhân  nhà  cụ  Trang  toàn  mạng.  Nơi 

 Nam Việt, nhóm ông Châu chìm thuyền được cứu. 

 17. Âm thầm bảo vệ thuyền quả phụ, cô nhi. Ngầm hô đẩy thoát 

 họa lửa rực ao cá. 

 18. Than ôi! So với sách Nho câu nệ, nhọc công giữ điều răn 

 “chớ vào vực thẳm”. Sao bằng quy y Phật pháp, chẳng vướng hung tai 

 tột bực? Đấy là sự cứu khổ thứ hai của Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo sách Pháp Uyển Châu Lâm, trong niên hiệu Nguyên Gia 

đời  Tống,  ngài  Trúc  Huệ  Khánh  ngồi  thuyền  sang  Lô  Sơn,  giữa  dòng 

chợt nổi gió, thuyền sắp lật. Huệ Khánh kiền thành tụng Quán Âm Kinh, 

mọi người dõi nhìn thì thấy loáng thoáng có thần nhân mặc giáp bằng 

vàng, lôi thuyền xông qua cơn lốc, cắt ngang dòng tấp vào bờ. 

Theo  sách  Pháp  Hoa  Cảm  Thông,  Sầm  Cảnh  Nhân  đời  Đường 

tụng phẩm Phổ Môn từ bé, từng qua đất Ngô, thuyền lật, bị rơi xuống 

nước, nghe có người nói: “Tụng phẩm Phổ Môn thì phải thoát được thủy 

nạn”.  Nghe nói như  vậy  ba  lượt,  liền nổi  lên  mặt  nước.  Trong  khoảnh 

khắc đã chạm bờ, những người khác đều chết đuối. 



(2). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tấn, Từ Vinh ngồi thuyền  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 361

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

qua  Định  Sơn,  bị  mắc  vào  vùng  nước  xoáy,  bèn  vội  niệm  danh  hiệu 

Quán Thế Âm, dường như có mấy chục người lôi thuyền ra khỏi vùng 

xoáy. Khi ấy, trời sắp tối, gió giật, mưa to, ông Vinh tụng kinh không 

ngớt. Chợt đầu núi có ánh lửa sáng rực chiếu tận trời thẳm, [phu thuyền] 

bẻ lái về đó, liền vào được bờ. Sáng ra, hỏi người trong bãi thuyền: “Tối 

hôm qua trên đầu núi là lửa gì vậy?” Mọi người ngạc nhiên, bảo: “Mưa 

gió suốt ngày, làm sao có lửa được?” Mới biết là do Phật lực ngầm gia 

hộ. 

Theo  Minh  Tường  Ký,  vào  đời  Tấn,  cha  ông  Lã  Tủng  từng  bơi 

thuyền trên một con suối nước chảy xiết. Trời tối, mưa gió ập tới, bèn 

niệm  Quán  Thế  Âm  không  ngừng.  Trong  khoảnh  khắc  có  ánh  lửa  soi 

đường dẫn vào bờ, như có người cầm đuốc vừa thoáng đằng trước lại vụt 

ra đằng sau, thuyền cứ theo ánh đuốc mà đi, bèn được trở về nhà. 



(3).  Theo  Quái  Viên,  vào  năm  Canh  Tuất  (1610)  niên  hiệu  Vạn 

Lịch đời Minh, Tào Hành Đồng theo bề trên triều bái Phổ Đà. Ông Đồng 

thầm khấn Đại Sĩ, nguyện xả thân. Trở về, tới biển Liên Hoa, liền chắp 

tay nhảy xuống biển, [người trên thuyền] không cách nào vớt được. Hơn 

ba tháng sau, ông ta đột nhiên tự trở về, kể: “Lúc nhảy xuống biển, thấy 

có  một  vị  Tăng  người  Tây  Vực,  đắp  ca-sa  bằng  vải  nâu  sồng,  giong 

thuyền tới vớt tôi lên, đưa về Châu Sơn, tới một nhà dân chài, rồi vị tăng 

Tây Vực ấy chợt biến mất”. 

Theo Kỷ Cầu Thư, năm Kỷ Sửu (1649) đời Thuận Trị nhà Thanh, 

ông  Lưu  X...  ở  Mạt  Lăng  triều  bái  Nam  Hải,  ngồi  trong  thuyền,  lòng 

phát nguyện được thấy Bồ Tát. Về sau, chợt gặp sóng gió, thuyền lật. Họ 

Lưu rớt xuống nước, trước mặt thấy ánh sáng đỏ chiếu khắp nơi. Một vị 

Tăng nắm tay ông Lưu dẫn đi, trong chớp mắt đã về đến nhà, vị Tăng 

biến đâu mất. Họ Lưu như say, như mộng, uống trà nóng xong rồi mới 

tỉnh hồn, kể lại mọi chuyện. 



(4). Theo Minh Tường Ký, trong niên hiệu Nguyên Gia đời Tống, 

Cố Mại đi thuyền bị va phải đá ngầm. Gió rít, sóng nhồi, vội tụng Quán 

Âm Kinh mười mấy lượt, gió yên, sóng lặng. Giữa dòng nhiều lượt nghe 

có mùi thơm lạ lùng sực nức, vượt sông bình yên. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào thời Nguyên Gia nhà Tống, Phục 

Vạn  Thọ  từng  qua  sông  vào  lúc  canh  tư,  đêm  tối,  gió  dữ,  không  biết 

phương hướng là đâu. Vạn Thọ nhất tâm quy mạng Quán Thế Âm, niệm 

danh  hiệu  Ngài  chẳng  ngớt  tiếng.  Chợt  thấy  bờ  Bắc  có  ánh  lửa,  quay 

thuyền  hướng  về đó,  trời  chưa  sáng  đã  đến  nơi.  Hỏi người  trên  bờ  thì 

tuyệt nhiên chẳng có ai nhóm lửa! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 362

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(5). Vào đời Tấn, một thương nhân ở Tây Vực, bơi thuyền trong 

biển bị lạc lối, xưng niệm danh hiệu Quán Âm, thấy một vị Tăng cầm 

tích trượng, băng mình trên không trung dẫn lối. 

Vào đời Tấn, Lưu Tế vượt hồ gặp gió bão, bèn tụng niệm Quán 

Thế Âm, chợt thấy hai người kè thuyền đưa qua hồ. 



(5) Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, vào đời Tống, ngài Cầu Na 

Bạt  Đà  La192 được  Nam  Tiếu  Vương  [Lưu]  Nghĩa  Tuyên  tôn  kính. 

Vương âm mưu dấy loạn, ngài Cầu Na khóc lóc can ngăn, Vương vẫn 

không  nghe.  Sau trận đại  bại  ở  Lương  Sơn,  Sư bị té xuống  sông, nhất 

tâm tụng Quán Thế Âm Bồ Tát, trông thấy một đứa bé trai lôi áo, bèn 

hỏi:  “Ngươi  là  đứa  bé  con  mà  làm  được  như  vậy  ư?”  Đến  bờ,  đứa  bé 

biến đâu mất. 

Theo lời chú thích tác phẩm Linh Cảm Phú, vào đời Thanh, Trầm 

Khởi Tiềm tự kể: - Vào thời Càn Long, khi qua bến Cửu Điểu ở Giang 

Tây bị ngã xuống sông, trôi đến hồ Bành Lễ, uống no một bụng nước. 

Chợt thấy  giữa sóng  có  kim  quang  tỏa  ra  cả vạn tia; ở giữa  đó là  một 

người to lớn kêu lên: “Hãy mau ôm lấy!” Liền quờ tay ôm được một cây 

gỗ dài hơn một trượng, bèn thoát chết. 



(7). Theo Tỳ Kheo Ni Truyện, vào đời Tấn, ni sư Lệnh Tông đi 

lánh  nạn  giặc  giã  ở  Ký  Châu.  Buổi  chiều,  ni  sư  đến  bến  Mạnh  Tân, 

không có thuyền để vượt sông liền niệm Phật và danh hiệu Đại Sĩ, chợt 

có một con nai trắng lội xuống sông. Lệnh Tông bèn đi theo, nhưng trọn 

chẳng bị ướt. Do vậy, về đến nhà. 

Theo Thiện Dư Dường Bút Thừa,  vào đời Minh,  Lưu Cốc Hiền  

192 Cầu Na Bạt Đà La (Gunabhadra, 394-468), dịch nghĩa là Công Đức Hiền, người 

Trung Thiên Trúc, thuộc dòng Bà La Môn, do đọc A Tỳ Đàm Tạp Tâm Luận có chỗ 

ngộ bèn quy hướng Phật pháp. Thoạt đầu, ngài học Tiểu Thừa, về sau thâm nhập Đại 

Thừa, người thời ấy xưng tụng Ngài bằng danh hiệu Ma Ha Diễn. Năm Nguyên Gia 

12 (435) đời Lưu Tống, Sư đến Quảng Châu, trụ tại chùa Vân Phong trên núi Vân 

Phong. Thứ sử Quảng Châu tâu lên Tống Văn Đế. Vua sai người thỉnh Sư sang Nam 

Kinh, trụ tại chùa Kỳ Hoàn. Sư được danh sĩ và thiền đức đương thời hết sức kính 

ngưỡng,  đặc  biệt  hai  vị  vương  gia  Nam  Tiếu  Vương  Lưu  Nghĩa  Tuyên  và  Bành 

Thành Vương Lưu Nghĩa Khang cùng tôn Sư làm thầy. Ngài phiên dịch các bộ Tạp 

A  Hàm  Kinh,  Đại  Pháp  Cổ  Kinh,  Tương  Tục  Giải  Thoát  Kinh,  Thắng  Man  Kinh, 

Ương Quật Ma La Kinh, Lăng Già Kinh, Vô Ưu Vương Kinh, Bát Cát Tường Kinh, 

Quá  Khứ  Hiện  Tại  Nhân  Quả  Kinh,  Đại  Phương  Quảng  Bảo  Khiếp  Kinh,  Bồ  Tát 

Hạnh  Phương  Tiện  Cảnh  Giới  Thần  Thông  Biến  Hóa  Kinh,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh 

(cuốn này đã bị thất lạc), Bạt Nhất Thiết Nghiệp Chướng Căn Bản Đắc Sanh Tịnh 

Độ Thần Chú v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 363

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

theo Trịnh Hòa193 đi sứ ở hải ngoại. Giữa biển cả, ông Lưu chợt té xuống 

nước, trong chớp mắt đã cách xa thuyền mấy chục dặm. Mọi người trên 

thuyền chợt thấy họ Lưu đuổi kịp tới thuyền, bèn kéo ông lên. Có một 

con cá dài hơn một trượng rẽ sóng bơi đi. Ông Lưu bảo: “Con cá ấy chở 

tôi đến đây. Tôi chìm xuống nước mấy lần, con cá ấy liền dùng vây lưng 

nâng lên”. Mọi người hỏi ông đã tích tập thiện quả nào? Đáp: “Chỉ kiền 

thành niệm Quán Âm Kinh mà thôi!” 



(8). Theo Minh Tường Ký, vào đời Tấn, huyện lệnh Phú Bình là 

Loan Tuân theo quân đi đánh Lô Tuần bị thua, chiến thuyền bị đốt cháy. 

Ông  Tuân  vội  niệm  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm,  trong  khoảnh khắc  thấy 

trong sông có thần nhân đứng sững, eo ngập ngang mặt nước. Ông Tuân 

biết xưng danh được cảm ứng bèn đạp nước lội theo, thân nổi trên mặt 

nước, chân như đi trên đất, được đại quân giong thuyền ra cứu. 

Theo  Thương  Túc  Am  Tùy  Bút,  vào  đời  Thanh,  Thái  Thú  quận 

Phổ Nhĩ là Trần Đình Dục thờ Đại Sĩ hết sức kiền thành, hằng ngày tụng 

chú Đại Bi. Trong niên hiệu Đạo Quang, ông Trần theo ngả Giang Hán 

193 Trịnh Hòa (1371-1433) vốn tên là Mã Tam Bảo, người làng Bảo Sơn, thuộc Côn 

Dương, tỉnh Vân Nam, là một hoạn quan, vừa là một nhà ngoại giao tài ba, vừa là 

một nhà hàng hải lừng danh đời Minh. Ông vốn là hậu duệ của Sayyid Ajjal Shams 

al-Din Omar, thuộc dòng dõi quý tộc, hậu duệ của quốc vương Mohamed xứ Buxoro 

(những người theo đạo Hồi có tên Mohamed, Muhamad, Mahmud v.v... đều bị Hán 

hóa thành họ Mã hay Mộc), di cư đến Vân Nam vào đầu đời Nguyên. Khi nhà Minh 

chiếm được Vân Nam,  Trịnh Hòa mới 10 tuổi,  bị bắt vào cung “tĩnh thân”  (thiến, 

hoạn), trở thành thái giám trong phủ Yên Vương Châu Lệ. Năm Vĩnh Lạc nguyên 

niên (1403), ông được Diêu Quảng Hiếu thâu nhận làm Bồ Tát Giới đệ tử, pháp danh 

là Phước Cát Tường; tuy vậy, vẫn không từ bỏ niềm tin Hồi Giáo. Khi Châu Lệ trở 

thành  Minh  Thành  Tổ,  đã  ban  tên  họ  mới  cho  ông  là  Trịnh  Hòa,  phong  làm  Nội 

Quản Thái Giám, kiêm Tư Lễ Giám, trở thành một bầy tôi cực kỳ thân tín của Minh 

Thành  Tổ.  Với  chính  sách   “viễn  giao,  cận  công”   (xa  thì  giao  hảo,  gần  thì  đánh) 

nhằm mở rộng đế quốc Đại Minh, Minh Thành Tổ giao cho ông cầm đầu 317 chiến 

thuyền với gần 28.000 tùy tùng đi khắp Đông Nam Á, Ả Rập, Ấn Độ để giao hảo, 

vừa mua chuộc vừa đe  dọa, khiến các tiểu quốc phải triều cống Trung  Hoa. Trịnh 

Hòa xây các pháo đài, kho hàng ở vùng Malacca và lưu lại đây rất nhiều thủy thủ 

theo đạo Hồi. Học giả Hamka (1908-1981) cho rằng cộng đồng người Hoa theo đạo 

Hồi  nói  riêng  và  đạo  Hồi  nói  chung  không  thể  phát  triển  mạnh  ở  Mã  Lai  và 

Indonesia nếu không có sự ủng hộ của Trịnh Hòa. Tuy vậy, 600 năm sau khi Trịnh 

Hòa mất, hầu như không còn người Hoa nào ở  Indonesia, Mã  Lai, Singapore theo 

đạo Hồi nữa. Do thế lực của Trịnh Hòa và Minh Triều, người Hoa chiếm nhiều ưu 

thế tại các vùng đất mới nên họ tôn sùng, lập nhiều miếu thờ Trịnh Hòa và tôn xưng 

ông ta là Bổn Đầu Công (ông trùm). Tại Việt Nam, các miếu thờ thường được người 

Việt gọi là “chùa ông Bổn” chính là miếu thờ Trịnh Hòa. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 364

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

về kinh, sảy chân té xuống sông. Khi ấy, gặp cơn gió mạnh, trong chớp 

mắt đã cách thuyền cả dặm, nhưng nước chỉ ngập tới gối, hai chân như 

có vật gì nâng đỡ không bị chìm, chỉ có áo bào bay phần phật trên mặt 

sóng mà thôi. Ông bèn vội tụng chú Đại Bi, chưa được ba lượt, đã có 

người đến cứu, phần trên thân trọn chẳng bị ngấm ướt. 



(9). Theo sách Vạn Thiện Tiên Tư, năm Khang Hy thứ 2 (1663) 

đời Thanh, có thuyền chài đậu dưới chân Tiểu Cô Sơn. Trong đêm, nghe 

tiếng sơn thần ra lệnh cho thuộc hạ: “Ngày mai có thuyền chở muối đi 

qua  đây,  hãy  mau  thâu lấy”.  Đến  sáng, quả nhiên  có thuyền  chở  muối 

căng buồm đi tới. Sóng gió chợt nổi lên đùng đùng, gần như lật thuyền 

mấy lượt. Hồi lâu sau thoát nạn. Đêm ấy, thuyền chài lại nghe tiếng sơn 

thần  quở  trách  bọn  quỷ  tốt  trái  mạng,  chúng  thưa:  “Khi  đến  tịch  thâu, 

thấy cuối thuyền có Quán Âm  Đại Sĩ, nên chẳng dám đến gần”. Ngày 

hôm sau, thuyền chài đuổi theo thuyền muối hỏi thăm; thì ra người giữ 

bánh lái vâng giữ Quán Âm Trai194. 



Theo Từ Lâm Tập, vào đời Thanh, Bành Nhất Thừa là người Nam 

Hải. Trong niên hiệu Khang Hy, từ Ngũ Dương trở về nhà, bị bão lốc lật 

thuyền. Những người cùng đi giỏi bơi lội đều bơi vào bờ, còn ông Thừa 

bị kẹt trong khoang thuyền không ra được, chỉ nhất tâm xưng danh Đại 

Sĩ, uống no nửa bụng nước, vừa uống nước vừa niệm. Chợt cảm thấy có 

người kéo tay ra khỏi nước, chụp được mui thuyền, thuận gió giạt vào 

bờ. Người trên bờ cùng thấy  một người mặc áo trắng đẩy cái  mui đến 

chỗ thuyền đang chìm để cứu ông ta. 



(10). Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, ngài Pháp Thuần đời Tấn, 

giữa hồ gặp bão, thuyền lại bé, chỉ một lòng trông cậy Quán Thế Âm, 

miệng tụng niệm không ngớt. Trong khoảnh khắc, thấy một cái thuyền to 

trôi tới, trèo lên, bèn được cứu. Đến bờ, không thấy cái thuyền ấy đâu 

nữa. 

Theo Tập Dị Ký, vào đời Đường, Thành Khuê do để mất gỗ xây 

dựng, bị vu cáo, liền niệm Quán Âm cứu khổ. Sau khi gông xiềng tuột 

ra, bèn lặn xuống nước trốn, gặp một cây gỗ nổi, chính giữa có một cành 

mọc thẳng lên. Ông Khuê cưỡi lên gỗ, ôm chặt, chìm xuống lại nổi lên, 

chí tâm niệm danh hiệu Quán Âm không ngớt tiếng, gỗ giạt vào gần bờ, 

thoát nạn. 

194 Quán Âm Trai là ngoài ngày trai kỳ cố định ra, mỗi tháng ăn chay thêm một vài 

ngày  nhất  định  theo  một  bảng  liệt  kê  riêng  gọi  là  Quán  Âm  Trai  Biểu,  chẳng  hạn 

tháng Giêng ăn chay ngày mồng Tám, tháng Hai ăn chay ba ngày mồng Bảy, mồng 

Chín, Mười Chín, tháng Ba ăn chay trong ngày mồng Ba, mồng Sáu, Mười Ba v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 365

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(11). Theo sách Cao Vương Kinh Cận Nghiệm, Dư Nhật Húc về 

thăm cha mẹ, vượt sông. Mộng thấy có người áo trắng bảo: “Ngày mai 

ông  gặp  đại  nạn,  kêu  ta  liền  được  thoát”.  Đến  khi  vượt  sông  gặp  bão, 

thuyền sắp lật, vội kêu: “Đại Sĩ cứu con!” liền vượt sông an toàn. Xét ra, 

chuyện này được sách Nam Hải Từ Hàng ghi thành chuyện Du Cửu Vân. 

Theo  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Tục  Lục,  vào  đời  Thanh,  Ngô  Doãn 

Thăng ở Hổ Khâu, lúc bé, gặp một vị Tăng bảo: “Ngươi có thiện căn, 

tiếc là năm hai mươi chín tuổi sẽ gặp thủy tai. Chỉ có cách từ nay trở đi 

hãy kiêng giết, phóng sanh, mỗi ngày kiền thành niệm Phật, trì chú Đại 

Bi, may ra sẽ thoát được!” Ông Thăng tin nhận, phụng hành; lại còn đem 

chuyện  này  khuyên  người  khác.  Đến  năm  hai  mươi  chín  tuổi,  từ  đất 

Hàng ngồi thuyền về thăm nhà, sông nổi sóng rất nguy hiểm, vội chắp 

tay niệm Phật. Thuyền lật, rơi xuống nước, trong lúc mơ màng nghe có 

tiếng  nói:  “Ngô  Doãn  Thăng  có  công  khuyên  người  niệm  Phật,  được 

thoát  khỏi  nạn  này”.  Mở  mắt  ra  nhìn  quanh  thì  thân  đã  ở  trên  bờ,  đã 

được dân chài cứu lên rồi! 



(12). Theo Hải Nam Nhất Chước, vào đời Thanh, Trình Chiêu ở 

Phù Lương do có khối u trong bụng, nhờ tụng Tâm Kinh được lành, nên 

thường trì niệm không gián đoạn. Trong niên hiệu Đạo Quang, thi trượt 

chức vụ Xuân Quan195, liền trở về, giữa sông, lật thuyền, trôi giạt mười 

mấy dặm, nhất tâm niệm Tâm Kinh. Dường như có vật gì đỡ chân, nhờ 

vào đó, hơi ngồi được một chút, thoát nạn. 

Theo Di Kiên Chí, vào đời Tống, Từ Hy Tải, mẹ kính thờ Quán 

Âm.  Trong  niên  hiệu  Thiệu  Hưng,  ông  Tải  dẫn  hai  đứa  con  trở  về. 

Thuyền gặp bão, bèn đốc thúc người trong thuyền niệm danh hiệu Đại 

Sĩ,  chợt  gặp  một  cây  dâu  to,  vội  cột  thuyền  vào  đó.  Sáng  ra  thì  thấy 

thuyền ở trên bãi cát, chẳng thấy cây dâu đâu cả! Về đến nhà, mẹ ra đón, 

cười bảo: “Tối hôm qua mộng thấy có bà lão dẫn cha con mày trở về. 

Nay quả nhiên đúng như vậy”, mới biết là Đại Sĩ rủ lòng cứu vớt. 



(13).  Theo  Từ  Lâm  Tập,  vào  đời  Thanh,  Phan  Quốc  Chương  là 

người  Quảng  Đông.  Một  hôm  trở  về  quê,  đến  Tam  Thủy,  gặp  bão  lật 

thuyền, ông Phan nhất tâm niệm danh hiệu Đại Sĩ, đạp ngay xuống đáy 

biển, liền vững chân bước đi, nhờ đó vào đến bờ. Tiền cầm đi đường vẫn 

còn ở trong tay! Ông ta tin tưởng Đại Sĩ thần lực chẳng thể nghĩ bàn, bèn 

xuất gia ở núi Nhật Thân tại Thiều Thạch, hiệu là Huyền Cầu. 

Lại nữa, theo Liệt Tử, Thương Khâu Khai làm khách trong nhà họ  

195 Xuân Quan là một chức quan quản trị việc lễ nghi, tế tự, thường trực thuộc bộ Lễ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 366

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Phạm ở đất Tấn. Môn đồ của họ Phạm xuồng sã, khinh nhờn, lừa gạt, 

không trò lừa dối nào chẳng làm, nhưng ông Khai vẫn tin là thật. Một 

hôm,  họ  chỉ  khúc  sông  phủ  sương  mờ  mù  mịt  bảo:  “Trong  ấy  có  bảo 

châu, bơi ra đó sẽ lấy được”. Khai bơi ra đó, quả nhiên được bảo châu. 

Trong chốc lát, nhà kho của họ Phạm cháy to, bảo: “Nếu ai có thể vào 

trong lửa lấy được gấm ra, sẽ thưởng cho gấm ấy”. Ông Khai ra vào lửa, 

chẳng dính tro, thân chẳng cháy. Mọi người xúm lại hỏi han. Ông Khai 

nói: “Tôi chẳng có bí quyết gì! Thoạt đầu, tôi luôn tin lời các ông là thật. 

Chỉ sợ lòng Thành chưa đến mức cùng cực, làm chưa đến mức cùng cực, 

chẳng  nghĩ  tưởng  đến  thân  hình,  lòng  chẳng  nghĩ  đến  lợi  hại.  Hễ  tâm 

chuyên nhất thì sự vật chẳng trái nghịch, chỉ có vậy mà thôi!” Trọng Ni 

(Khổng Tử) nói:  “Thương Khâu Khai tin vào lời dối trá, mà sự vật còn 

 chẳng  trái  nghịch.  Huống  chi  ta  đối  với  người  khác  toàn  bằng  lòng 

 Thành ư?” Ông Dương Nhân Sơn chú thích đoạn này, cho rằng câu nói 

 “ta đối với người khác toàn bằng lòng Thành”  có thể dùng làm chứng 

cứ  thật  sự  cho  việc  niệm  Phật  vãng  sanh.  Di  Đà  đại  nguyện  tiếp  dẫn 

chúng  sanh,  đấy  là  lòng  Thành  của  Ngài.  Chúng  sanh  niệm  Phật  cầu 

sanh Tịnh Độ, đấy là lòng Thành của ta. Thương Khâu Khai tin vào lời 

nói dối, lòng Thành còn thiếu một phía mà sự vật còn chẳng trái nghịch. 

Ta  với  Phật  đều  có  lòng  Thành,  há  có  lẽ  nào  chẳng  sanh  Tịnh  Độ  ư? 

Theo  ngu  ý,  như  Hoa  Nghiêm  Kinh  đã  dạy:   “Nhất  thiết  duy  tâm  tạo” 

(Hết thảy  chỉ do  tâm  tạo), kinh  còn  dạy:   “Tín  năng  thị hiện nhất thiết 

 Phật”  (Lòng tin có thể thị hiện hết thảy Phật). Lại nói:  “Nhất thiết Phật 

 hưng, giai tùng tín khởi” (Hết thảy chư Phật xuất hiện đều do từ lòng tin 

mà ra), người học hãy nên suy nghĩ kỹ! 

Theo Trì Nghiệm Ký, bà lão họ Vương ở Đông Đài bế cháu nội 

vượt sông, sảy chân, ngã xuống nước. Khi ấy, nước đang dâng tràn, chảy 

xiết, bà lão bế cháu đi trên mặt nước như trên đất bằng. Thuyền đến vớt 

đưa lên bờ. Hỏi thăm, cụ nói: “Chẳng biết đến hiểm nạn, chỉ trì thánh 

hiệu Quán Âm không ngớt”. 



(14). Trong bài Ứng Nghiệm Ký của Hiếu Liêm Túc Khải có kể: 

Cha ông ta làm khách ở Duy Dương, vượt sông, bão lốc ập tới, cột buồm 

gãy nát, phân nửa những người ngồi cùng thuyền chết chìm. Do cha ông 

ta chí tâm tụng chú Quán Âm, hứa in tặng một vạn hai ngàn cuốn, trong 

khoảnh khắc, gió giạt tới cửa sông, vô sự. Đến Tết, từ đất Tô trở về Duy 

Dương, lúc vượt sông, sóng bủa vào thuyền, nhà thuyền cực lực chống 

chọi, còn cha ông chỉ tụng chú Quán Âm, lại được toàn mạng. 

Theo Thiện Dư Đường Bút Thừa, vào đời Minh, chùa Nam Đài ở  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 367

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Phước Châu đắp tượng Đại Sĩ, sắp hủy tượng cũ. Thợ đắp tượng là Lâm 

X... xin đem tượng cũ về thờ. Được mấy tháng, vượt biển, thuyền hư, bị 

chìm,  vội  hô:  “Con  từng  cứu  Bồ  Tát,  sao  nay  Bồ  Tát  chẳng  cứu  con 

vậy?”  Nói xong,  thân  chợt  nổi  lên,  vớ  được  một  tấm  gỗ,  cỡi  lên,  lênh 

đênh hơn trăm dặm, mới tấp vào một xóm nhỏ ven bờ, nhặt nhạnh được 

cả sọt những vật sót lại [từ chiếc thuyền vỡ tấp vào], bèn có tiền trở về. 



(15).  Bài  ký  tự  thuật  của  cư  sĩ  Giản  Nam  đời  Thanh  có  chép: 

 “Trong niên hiệu Càn Long, mua chiếc thuyền mới đóng, ra cửa hồ, gặp 

 phải gió to, sóng dữ, phu thuyền nhắm mắt bó tay. Tôi thầm niệm Quán 

 Âm Kinh, vượt hồ an ổn” . 

Theo sách Cao Vương Ứng Nghiệm, Vương Thiên Tích ở Giang 

Hữu  ngồi  thuyền  sang  Hán  Khẩu,  gió  lốc  ùa  tới,  tánh  mạng  mất  còn 

trong  khoảnh  khắc,  cả  thuyền  kêu  khóc.  Thiên  Tích  tụng  Cao  Vương 

Kinh và nguyện khắc in một ngàn quyển, gió liền dứt. 

Theo Bạch Y Ứng Nghiệm, đời Thanh, Trầm Ánh Khuê lấy một 

quyển  kinh  Bạch  Y  từ  nhà  bạn  đem  về,  vượt  sông,  bị  gió  lật  thuyền, 

những  người  cùng  đi  đều  mất  mạng.  Ông  Khuê  chìm  nổi  trong  nước 

dường như có ai nâng đỡ. Lên được bờ mới biết là nhờ sức của quyển 

kinh mang theo, bèn ăn chay, tụng kinh suốt đời. 

Theo Kính Tín Lục, Triệu Đại Thành ở Nam Xương nghe nói chú 

Bạch Y linh nghiệm, bèn thành tâm trì tụng. Một hôm vượt sông, sóng 

gió ùa tới, cả thuyền đều chết đuối, chỉ mình ông Triệu còn sống. 



(16). Theo Kính Tín Lục, một bà lão họ Trang xứ Giang Ninh đem 

cuốn kinh Quán Âm từ nhà con rể trở về, bảo đám phụ nữ trong nhà tụng 

niệm. Về sau, quân lính chinh phạt phương Nam kéo qua, cướp đoạt của 

cải trong nhà. Đám đàn bà sợ bị làm nhục, nhảy xuống sông, nhưng đều 

tấp vào bờ, không ai chết. Đám lính rút đi, rốt cuộc, chúng bị lật thuyền 

chết hết. 

Theo  Cao  Vương  Ứng  Nghiệm,  ông  Chương  Tông  Triều  đời 

Thanh viết:  “Ông Vũ Đường Châu Minh Phủ có nói: ‘Khi gặp nạn hãy 

 thầm  tụng  chú  Đại Bi  hoặc Cao  Vương Kinh liền thoát được  tai  ách’. 

 Tôi cũng thường tụng. Trong niên hiệu Gia Khánh, cùng đi với ông ta 

 vào  tỉnh  Quảng  Đông,  bị  bão  lật  thuyền.  Tôi  rơi  xuống  vực  sâu,  cảm 

 thấy dưới nước có người đỡ chân tôi đẩy lên. Vũ Đường và người cùng 

 thuyền cũng đều rớt xuống nước, được cứu. Y phục, văn thư vớt lên đều 

 bị ngấm ướt. Chỉ có quyển Cao Vương Kinh, ngoài ướt, trong khô” . 



(17). Theo Khuyến Giới Loại Sao, vào thời Thuận Trị nhà Thanh, 

Thí Cứ chết tại nhiệm sở ở Mân Trung, vợ là Trần Thị hai mươi ba tuổi, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 368

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

dẫn hai con đưa quan tài về quê. Vượt qua bãi Xa Đối trên dòng Thanh 

Hà,  thuyền  gần  chìm,  bà  ta  kiền  thành  tụng  chú  Quán  Âm.  Vừa  được 

mấy biến, gió lặng, qua sông yên ổn. Về đến nơi, ăn chay, thủ tiết, mất 

năm  bảy  mươi  hai  tuổi.  Phạm  Văn  Chánh  đời  Tống  làm  thơ,  có  câu: 

 “Đây là thuyền cô nhi quả phụ” . 



Theo sách Quái Viên, ông cụ Trương ở Tô Châu, trong niên hiệu 

Vạn  Lịch  đời Minh,  dẫn  đứa  cháu nội  tám  tuổi  đến  Phổ  Đà  lễ  Đại  Sĩ. 

Mới  từ  đất  Hàng  [toan]  xuống  thuyền  ra  biển,  đứa  cháu  bảo:  “Phu 

thuyền đều bị trói chân tay”, lôi áo ông đứng lại. Đổi sang thuyền khác, 

nó cũng thấy giống như vậy. Lại đổi thuyền, mới nói không có gì lạ hết; 

cụ Trương lần chần, có hai người đứng trên đầu thuyền hô: “Đáp thuyền 

này, đừng lên thuyền khác”, rồi dường như có người đẩy đằng sau. Đã 

lên  thuyền  rồi  thì  người  hô  lẫn  kẻ  đẩy  đều  chẳng  thấy  đâu.  Chiều  tối, 

sóng trắng xóa bủa cao như núi, hai chiếc thuyền đi trước đều chìm; chỉ 

riêng chiếc thuyền này xuôi dòng an ổn. Sách Phong Tục Thông có câu: 

 “Cửa thành hỏa hoạn, rực sáng cả ao cá” . 



(18).  Thiên  Khúc  Lễ  [của  sách  Lễ  Ký]  có  câu:   “Làm  phận  con, 

 chẳng leo cao, chẳng vào vực sâu” . Sách Châu Dịch giảng về hào Lục 

Thượng  trong  quẻ  Đại  Quá  như  sau:   “Quá  thiệp  tai  đảnh,  hung” (Tai

nạn vượt quá mức cùng cực, là quẻ xấu)196. 

 2.2.2.3. Thoát hiểm  

 1. Bèn có: Mỹ nhân đến tắm suối, cứu dân sống dưới vách đá. 

 Cô gái rao bán cá, công nhân liền thoát khỏi hang. 

  

 2. Đơn thân cỡi ngựa tẩu thoát, Tất Giám được chỉ đường về. 

 Thú dữ đi qua, mặc kệ Thành Khuê ẩn núp. 

  

 3. Thầy tu vào đất Lạc, người đầu cạo láng đi theo. Trần công bị 

 tuyệt lương, được người áo tía gọi dậy. 

  

 4.  Ông  nội  Ngạn  Sơn  dạy  cháu  ngừa  tai  ương  nhà sụp.  Cháu 

 nội Sĩ Khải, nhiều phen thoát họa té lầu. 

  

 5. Ngoài biên ải, đồng bạn Cấp Đa đều chịu ơn. Giữa biển khơi, 

 cả thuyền ngài Na Bạt được cứu. 

196 Chúng tôi dịch câu này theo cách giải thích trong sách Châu Dịch Chánh Nghĩa 

của Khổng Dĩnh Đạt, Hàn Khang Bá và Vương Bật. Theo đó, quẻ Đại Quá trên là 

quẻ Đoài, dưới là quẻ Tốn, tượng trưng cho sự vượt quá mức lẽ thường, nên phạm 

lầm lỗi. Quẻ này gồm sáu vạch nên vạch trên cùng được gọi là Lục Thượng. Câu nói 

trên đây được trích từ phần Hào Từ của sách Châu Dịch. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 369

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 6. Thiện Xung nhờ đuốc hiện dẫn đường, Nho Tuấn được cỡi 

 ngựa tẩu thoát. 

  

 7. Ẩn núp trong gò mả, Chi Khai thoát nạn. Náu mình trên cây 

 khô, Lệnh Tông khỏi họa. 

 8.  Quân  Khương  nhốt  Đạt  Khai,  cọp  táp  thủng  cũi.  An  Khởi 

 lánh né giặc, sói ném qua sông. 

 9. Đạo Tú lạc hẻm núi, Đại Sĩ hiện chân dung chỉ đường. Hoài 

 Minh hãm hang giặc, Bồ Tát hóa lửa thần dẫn về. 

 10. Ông Trầm trượng nghĩa, thánh tượng hiện thân dắt dìu. Tớ 

 Hạ trọn trung, được người to cõng khỏi suối. 

 11. Những điều được nói trong kinh Phật, hoàn toàn phù hợp 

 sự thật (Tổng cộng hai đoạn). 

(1).  Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  động  Bạch  Thủy  tại  huyện  Tu 

Văn  ở  Quý Châu  có  mỏ  thủy  ngân.  Thợ mỏ  hơn  một ngàn người, dân 

sống  dưới  vách  núi  mấy  trăm  nhà.  Trước  động  chừng  hai  dặm  có  con 

suối; đột nhiên, một người đàn bà xinh đẹp đến tắm rửa nơi đó, vú trễ 

xuống tận eo. Cư dân bỏ nhà ùa nhau ra xem. Vừa mới tới gần suối, vách 

núi  sụp  đổ  ầm  ầm,  nhà  cửa  đều  bị  chôn  vùi.  Người  đàn  bà  đang  tắm 

không còn thấy tung tích đâu nữa, mới biết là Đại Sĩ hóa thân cứu vớt 

mọi người. 

Theo  Quảng  Tín  Phủ  Chí,  vào  đời  Tống  có  người  vào  núi  khai 

thác mỏ đồng, đào hang sâu không lường được. Lúc núi sắp sụp, chợt có 

một cô gái cầm giỏ đựng một con cá chép vảy vàng óng ánh đến rao bán. 

Người trong hang tranh nhau chạy ra coi. Núi sập, chẳng biết cô gái ở 

chỗ nào nữa, mới biết là Đại Sĩ thị hiện. 



(2).  Theo  Minh  Tường  Ký,  vào  đời  Tấn,  Tất  Lãm  là  người  xứ 

Đông  Bình,  theo  Mộ  Dung  Thùy197  chinh  phạt  miền  Bắc,  [thua  trận], 

nhưng không bị bắt. Một mình một ngựa trốn chạy, lạc đường trong núi, 

niệm Quán Thế Âm. Nửa đêm thấy một vị Tăng mặc pháp phục, tay cầm 

tích trượng chỉ lối, về đến nhà an ổn. 

Theo Tập Dị Ký, vào đời Đường, Thành Khuê té xuống nước gặp 

được cây gỗ bèn thoát nạn. Về sau, ông ta ẩn nấp ở bên bờ lau, bên sông 

có thú dữ đi ngang, liếc nhìn ông ta, nhưng không làm hại. 

197  Mộ  Dung  Thùy  (326-396),  vốn  có  tên  là  Mộ  Dung  Bá  (Phách),  tự  Minh  Đạo, 

thuộc sắc dân Tiên Ty, là con thứ năm của Mộ Dung Hoảng (vua sáng lập nhà Tiền 

Yên). Mộ Dung Thùy sáng lập nhà Hậu Yên vào năm 384, xưng hiệu là Thành Vũ 

hoàng đế. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 370

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(3). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Đường, ngài Đạo Nhân 

sang Lạc Trung. Khi ấy, quy luật nghiêm ngặt, Tăng không có người đi 

cùng thì không được phép du phương. Do vậy, Sư bèn kiền thành tụng 

niệm Quán Âm. Chợt có vị Tăng đầu cạo láng bóng đến xin cùng đi. Tới 

Đồng Nhai Kim Địa, chẳng biết [vị sư ấy] đã biến đâu mất. 

Theo phần Ngoại Thích Truyện (tiểu truyện của những nhân vật 

bên vợ vua) không thuộc phần chánh văn của Minh Sử, vào đời Nguyên, 

Trần công là người Dương Châu, là cha của Thuần Hoàng Hậu198. Cuối 

đời  nhà  Tống,  ông  Trần  theo  Trương  Thế  Kiệt199 sung  quân.  Sau  trận 

thảm  bại  ở  Nhai  Sơn,  phải  náu  thân  trên  hải  đảo,  lương  thực  đã  cạn. 

Những người cùng ở trên đảo với ông ta sắp phải qua núi Độc Lâu ăn 

thịt ngựa chết. Ông Trần mộng thấy người áo trắng căn dặn đừng qua đó 

ăn. Còn nói: “Ban đêm sẽ có thuyền tới, sẽ chở đi”. Ông bèn nằm ngủ, 

không đi nữa. Tới đêm, lại mộng thấy có người áo tía gọi dậy: “Thuyền 

đến  rồi  đó!”  Hốt  hoảng  thức  dậy  thì  đã  nằm  trong  thuyền  của  nguyên 

soái X... Ấy là vị thống lãnh mà ông vốn đã theo hầu trước đây, nay đã 

hàng quân Nguyên, do thương xót ông bèn chở đi. Sau này, ông quay về 

Dương Châu, sanh được hai con gái. Cô út chính là Thuần Hoàng Hậu. 



(4). Theo Cảm Ứng Ký Lược, Trần Ngạn Sơn ở Vụ Châu mộng 

thấy có người bảo: “Ta là ông nội ngươi, ngươi sắp gặp họa tan thân nát 

xương, hãy gấp trì tụng Quán Âm Cứu Khổ Kinh và ấn hành lưu truyền 

trong cõi đời thì mới thoát khỏi tai kiếp”. Sáng hôm sau, ông Trần liền 

quỳ khấn trước tượng Đại Sĩ, chuyên tụng niệm không lười nhác. Một 

hôm  ngồi  trong  thư  trai,  nghe  có  tiếng  gõ  cửa  rất  gấp,  vội  mở  cửa  ra 

198 Thuần Hoàng Hậu chính là mẹ của Minh Thái Tổ Châu Nguyên Chương, không 

rõ bà tên thật là gì, chỉ biết bà là vợ của Châu Thế Trân (Châu Thế Trân được Minh 

Thái Tổ truy tặng là Minh Thế Tổ tuy ông ta chẳng làm vua ngày nào). Bà có bốn 

người con với ông Châu, tức là Châu Hưng Long, Châu Hưng Thịnh, Châu Hưng Tổ 

và Châu Nguyên Chương (Minh Thái Tổ). Bà được truy tặng Thuần Hoàng Hậu vào 

năm Hồng Vũ nguyên niên (1368) dưới đời Minh Thái Tổ. 

199 Trương Thế Kiệt (?-1279) là đại tướng nhà Tống. Khi kinh đô Lâm An của nhà 

Nam Tống thất thủ, Tống Cung Đế mới 5 tuổi bị quân Nguyên cầm tù, ông đã cùng 

Lục Tú Phu phò hai vương gia Triệu Thỉ (Tống Đoan Tông) và Triệu Bỉnh (Tống Vệ 

Vương) đào tẩu. Khi Tống  Đoan Tông bị  chết đuối, Triệu  Bỉnh được đưa lên làm 

vua, ông vừa phải lo liệu việc quân, việc cai trị, đồng thời dạy Tống Vệ Vương học 

chữ. Năm Tường Hưng thứ 2 (1297), quân Nguyên mở cuộc đại tấn công nhằm tiêu 

diệt triều đình nhà Tống lưu vong, quân Tống đại bại tại Nhai Sơn. Ông Trương tổ 

chức tử chiến, nào ngờ Thừa Tướng Lục Tú Phu đã cõng ấu chúa Tống Vệ Vương 

nhảy xuống biển tự tử. Ông than thở áo não rồi tự tử, khiến cho các thuộc hạ phải 

chạy ra hải đảo lánh nạn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 371

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhìn, chợt nghe có tiếng gió xô đổ cây, cây đè sập nhà, ông Ngạn thoát 

nạn. 

Theo Quán Âm Kinh Cận Trưng, Ngô Sĩ Khải ở Hà Tây, suốt đời 

tụng Quán Âm Kinh. Sau khi cụ mất, kinh cất trên lầu. Lũ cháu nội trai 

trèo lên lầu chơi giỡn, thường bị xảy chân, té xuống nhưng không sao cả. 

Hỏi ra thì chúng nói là thấy một bà cụ mặc áo trắng từ trên không trung 

ôm lấy, mới biết là Đại Sĩ cứu giúp, che chở. Cả nhà bèn lễ tụng, đến 

nay thư hương bất tuyệt. 



(5).  Theo  Cao  Tăng Truyện,  tập  Hai, vào  đời  Tùy,  ngài  Đạt Ma 

Cấp Đa200 đi qua sa mạc, nước lẫn cỏ đều thiếu, người cùng đi chăm sóc 

lẫn nhau, tánh mạng không biết trông cậy vào đâu. Vượt núi tìm không 

được nước, Ngài bèn chuyên niệm chú Quán Âm, ban đêm trời chợt đổ 

mưa, thân tâm vui sướng. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, vào đời Tống, ngài Cầu Na Bạt 

Đà La cỡi thuyền sang xứ này (Trung Hoa), giữa đường nước ngọt đã 

cạn,  cả  thuyền  kinh  hoảng.  Ngài  Bạt  Đà  nói:  “Hãy  đồng  tâm  dốc  sức 

xưng niệm Quán Thế Âm”, rồi ngầm tụng chú, khẩn thiết lễ sám. Trong 

khoảnh khắc, mây giăng kín, trời đổ mưa, cả thuyền được cứu. 



(6).  Theo  Báo  Ứng  Ký,  đời  Đường,  Thôi  Thiện  Xung  lúc  làm 

quan ở Huề Châu, các sắc dân thiểu số nổi loạn. Bọn ông Xung gồm hai 

mươi mấy người ban đêm bỏ chạy; muốn chạy về Côn Minh, nhưng tối 

tăm chẳng biết đường. Ông bèn chuyên chú, thành tâm niệm Tâm Kinh. 

Trong khoảnh khắc, thấy ánh đuốc đằng trước, đi theo bèn đến được Côn 

Minh. 

Theo Biện Chánh Luận, đời Tấn, Lý Nho Tuấn trấn giữ Hổ Lao, 

bị  quân  Ngụy  bao  vây,  ban  đêm  vượt  thành  ra  ngoài,  thấy  giặc  nằm 

ngang dọc khắp nơi. Ông Tuấn bèn nhất tâm niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, 

vượt qua doanh trại giặc, chạy đến đồng trống. Bọn giặc đuổi theo, ông 

Tuấn núp trong bụi, gấp gáp niệm Quán Âm Kinh, chợt bắt được con  

200 Đạt Ma Cấp Đa (Dharmagupta ?-619), dịch nghĩa là Pháp Tạng hoặc Pháp Mật, 

người xứ La La, Nam Ấn, thuộc dòng Bà La Môn, xuất gia năm 23 tuổi, sở học rộng 

khắp.  Sư  nghe  nói  Phật  giáo  Đại  Thừa  thịnh  hành  tại  Trung  Hoa,  bèn  đến  Trung 

Nguyên vào năm Khai Hoàng thứ 10 (590). Tùy Văn Đế thỉnh vua lên kinh đô, trụ 

tại chùa Đại Hưng Thiện, lo dịch kinh. Ngài dịch các bộ Vô Sở Hữu Bồ Tát Kinh, 

Hộ  Quốc  Bồ  Tát  Kinh,  Phật  Hoa  Nghiêm  Nhập  Như  Lai  Bất  Tư  Nghị  Cảnh  Giới 

Kinh, Đại Tập Thí Dụ Vương Kinh, Đông Phương Tối Thắng Đăng Vương Như Lai 

Kinh, Di Thức Kinh, Đại Thừa Tam Tụ Sám Hối Kinh, Đại Phương Đẳng Đại Vân 

Thỉnh Vũ Kinh v.v... Cùng với ngài Xà Na Quật Đa, Sư dịch các bộ Đại Tập Niệm 

Phật Tam Muội Kinh, Nhiếp Đại Thừa Luận Thích v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 372

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ngựa, chạy thoát. 



(7).  Vào  đời  Thanh,  Đào  Chi  Khải  ở  Tiền  Đường,  do  gặp  nạn 

nhưng chẳng nỡ bỏ ông nội, bèn núp trong gò mả, phát nguyện ăn chay 

ba năm, hằng ngày tụng Phổ Môn Phẩm, lại niệm thánh hiệu Quán Âm, 

bọn giặc lùng sục nhưng chẳng tìm thấy. 

Theo Tỳ Kheo Ni Truyện, ni sư Lệnh Tông đời Tấn là người xứ 

Cao Bình, gặp thời loạn bị giặc truy đuổi, liền tụng phẩm Phổ Môn, vặt 

trụi lông mày, giả vờ bị bệnh ngặt, nên được giặc thả đi. Đến Ký Châu, 

lại  bị  giặc  đuổi,  ni  sư  trèo  lên  cây  khô,  chuyên  dốc  lòng  Thành  niệm 

Quán Âm. Những kẻ đuổi bắt dòm ngó ra xa, nhưng trọn chẳng ngước 

nhìn lên, nên ni sư thoát nạn. 



(8). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tấn, Thích Khai Đạt vào đất 

Lũng (Thiểm Tây) hái cam thảo, bị người Khương201 bắt, nhốt vào cũi. 

Trong cũi đã nhốt sẵn mười mấy người. Sáng tối, người Khương lôi từng 

người ra giết ăn thịt, đến khi chỉ còn mình Khai Đạt, sáng hôm sau sẽ bị 

giết.  Khai  Đạt  thầm  tụng  Quán  Âm  Kinh  không  lười  nhác.  Trời  vừa 

hừng sáng, chợt có con hổ to xông đến, người Khương kinh hãi chạy tứ 

tán. Hổ cắn cũi thành lỗ, Khai Đạt sợ nó sẽ làm hại, nhưng đến khi cũi 

đã bị cắn thủng có thể chui lọt thì hổ bỏ đi, mới biết là do Đại Sĩ xua nó 

đến cứu, Sư liền được thoát thân. 



Theo Quán Âm Huyền Nghĩa Sớ Ký, Bùi An Khởi trở về phương 

Nam, đến bên sông, giặc cưỡi ngựa đuổi tới, vội niệm Quán Âm Bồ Tát, 

chợt  thấy  một  con  sói  trắng  chụp  lấy,  quăng  ông  ta  sang bờ  kia,  thoát 

nạn! 



(9). Theo Minh Tường Ký, đời Tấn, Phan Đạo Tú theo quân lên 

đánh  phía  Bắc,  thất  bại,  bèn  chí  tâm  niệm  Quán  Thế  Âm.  Trong  khi 

mộng mị liền thấy Bồ Tát khi ở đằng trước, lúc ở đằng sau. Sau đấy, ông 

ta chạy xuống phương Nam, lạc đường. Ở nơi núi thẳm, giữa hư không 

chợt thấy chân dung Bồ Tát, giống như hình tượng được lưu truyền hiện 

thời, chỉ cho lối về. Ông Tú vừa lạy xong, không còn thấy nữa, liền biết 

lối trở về nhà. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Lưu Tống, Hình Hoài Minh theo 

Châu Tuần lên đánh miền Bắc, bị cầm tù. Trốn thoát, bèn cùng trốn về 

201 Khương (còn gọi là Nhĩ Mã) là một sắc dân thiểu số ở Trung Hoa, chủ yếu sống 

tại Tứ Xuyên và Thiểm Tây. Sử sách đã ghi nhận sự tồn tại của người Khương kể từ 

nhà Thương. Diêu Trành (vua sáng lập nhà Hậu Tần thời Ngũ Hồ loạn Hoa) cũng là 

người  Khương.  Cho  đến  nay  người  Khương  vẫn  theo  chế  độ  mẫu  hệ,  tin  theo  đa 

thần, coi những viên đá trắng như hóa thân của thần linh, họ tôn sùng thần núi nhất. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 373

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nam, đêm đi, ngày núp. Do sợ bị truy bắt, bèn sai người đi trước thăm 

dò  động  tĩnh  của  giặc.  Mấy  hôm  sau  người  ấy  mới  quay  lại,  tự  kinh 

hoảng nói: “Nhìn từ xa thấy có ánh lửa rất sáng, nên chạy đến đây. Cớ 

sao lại trở thành tối om?” Ấy là vì Hoài Minh luôn đội Quán Âm Kinh 

trên  đầu,  tụng  niệm  không  ngớt.  Mọi  người  đều  tin  vào  thần  lực  của 

kinh, liền được thoát nạn. 



(10). Theo Dị Đàm Khả Tín Lục, đời Minh, Trầm Văn Tung khi 

làm quan ở Triêm Hóa, Sơn Tả, có bạn đồng liêu là X... mẹ già, không 

con, sắp phải vâng chiếu sang Tây Tạng. Ông Trầm khẳng khái đi thay, 

trải bao hiểm trở, ba năm sau mới quay về. Người nghe chuyện đều khen 

ông là người đầy nghĩa khí. Trong số những người theo hầu, trung thành 

nhất  là  Hạ  Tường.  Một  hôm,  sương  mù  mờ  mịt,  đi  đến  chỗ  vách  núi 

cheo leo, phía dưới ngầm ẩn khe nước sâu vạn trượng. Hai tên hầu ngã 

xuống suối, ngựa của ông Trầm đã lọt vào chỗ hiểm. Chợt trông lên thấy 

Đại Sĩ ở giữa mây mù, tay cầm hoa sen xanh, hướng về phía ông Trầm 

chỉ đường. Trong khoảnh khắc, thân đã vượt qua khe nước đến chỗ đất 

bằng. Ông đau xót hai tên hầu đã chết, hồi lâu sau, ánh sáng chiều tà tắt 

hẳn, nghe có tiếng người liền vội hô lên, thấy một mình Hạ Tường chạy 

đến, hỏi làm sao thoát khỏi? Thưa: - Lúc rơi xuống suối, có người lông 

xanh cao hơn một trượng, từ dưới khe suối cõng lên. Chủ tớ ôm nhau 

khóc ròng. Cao Văn Lương Công bèn vẽ tượng Đại Sĩ, đề ngày tháng để 

ghi nhớ. 



(11). Trong Thỉnh Quán Âm Kinh, đức Phật bảo A Nan:  “Thiện 

 nam tử, thiện nữ nhân, đắc văn Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, tịnh thọ 

 trì  lục  tự  chương  cú,  nhược  hành  khoáng  dã,  mê  thất  đạo  kính,  Quán 

 Thế Âm Bồ Tát đại bi huân tâm, hóa vi nhân tượng, thị kỳ đạo lộ, linh 

 đắc an ổn. Nhược đương cơ khát, hóa tác tuyền, tỉnh, quả lõa, ẩm thực, 

 linh đắc bảo mãn”  (Thiện nam tử, thiện nữ nhân được nghe danh hiệu 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  và  thọ  trì  lục  tự  chương  cú,  nếu  đi  trong  đồng 

hoang, lạc mất đường lối, Quán Thế Âm Bồ Tát do đại bi huân lòng, sẽ 

hóa thành hình người chỉ cho đường lối, khiến cho người ấy được an ổn. 

Nếu bị đói khát, Ngài sẽ hóa thành suối, giếng, trái quả, thức ăn khiến 

cho người ấy được no đủ). 

 1. Hóa ao, cỏ giữa Lưu Sa, Tam Tạng còn mạng. Bày quán trà 

 bên bến nước, Tống Khản ngủ đêm. 

  

 2.  Tôn  xưng  thánh hiệu, gặp  giặc tự  có  thần lực.  Trí  Hiển ẩn 

 thân, chẳng giống như phương thuật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 374

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 3. Pháp Trí ẩn lùm gai, mặc người lùng sục. Đậu Truyền núp 

 trong rừng, nghiễm nhiên an ổn. 

  

 4. Trong hang Hoắc Sơn, lửa đóm tỏa sáng. Giữa lùm cây rậm, 

 Áp Lan hiện tướng. 

  

 5. Ông Từ ẩn trọn người trong lùm cỏ rậm, Đức Tổ giấu nửa 

 thân bên cỏ bồng hao. 

  

 6.  Kỵ  binh truy  đuổi  vượt qua  ông  Đạt, da trâu  che mắt.  Linh 

 cảm ứng hiện cho Thiện Tài, mõm sói sát mũi. 

  

 7. Thấy Phật quang tỏa bảy tia, đèn họ Xa thắp sáng rành rành. 

 Hãm trong kẹt đá ba năm, cứ ăn chữ từ kinh họ Triệu. Do vậy, thấy 

 rằng  những thân,  những  cảnh đã  hiện,  không đâu là thật, mà  cũng 

 biết Phật lực không mảy trần nào chẳng trọn. Đấy là sự cứu khổ thứ 

 ba của Đại Sĩ vậy. (Phần này ca tụng cảnh giới hiểm nạn như huyễn). 



(1).  Theo  Đường  Tam  Tạng  Truyện,  ngài  Huyền  Trang  đi  đến 

vùng Lưu Sa202, trên con đường dài hơn tám trăm dặm, trên trời không có 

chim bay, dưới đất không có thú chạy. Yêu quái nổi lửa, ánh lửa lập lòe 

như sao sa, Ngài trọn chẳng sợ hãi. Chỉ đến khi hết nước đã năm ngày, 

gần chết, không đi được nữa, nằm trên cát, thầm niệm Quán Âm, nguyện 

rằng: “Huyền Trang đi chuyến này, chuyên vì vô thượng đạo tâm chánh 

pháp mà ra đi. Bồ Tát từ bi nghĩ đến chúng sanh, chuyên cứu khổ, há 

chẳng biết con khổ sở ư?” Nửa đêm, chợt có trận gió mát thổi qua thân, 

mát mẻ như được tắm trong nước lạnh, mắt liền sáng ra, ngựa cũng trỗi 

dậy được. Đi tiếp, ngựa chợt đổi hướng, chế ngự không được, bèn thấy 

một vùng cỏ xanh rộng mấy  mẫu. Lại có một cái ao, nước ngọt, trong 

suốt. Xuống ngựa uống nước, thân mạng khôi phục. Xét ra chỗ này trước 

kia vốn không có, nhất định phải là do Bồ Tát từ bi hóa hiện. 

Theo Báo Ứng Ký, đời Đường, Tống Khản ngồi thuyền của người 

khác qua Tam Môn, gặp trận gió lật thuyền, nắm được bó sách, lội lên 

bờ, đến ngủ đêm tại chòi tranh của bà lão bán trà. Phơi sách, thấy trong 

ấy có bộ kinh Kim Cang. Bà lão nói: “Kể từ sau bữa ông ra đi, vợ ông lễ 

kinh thành khẩn, thiết tha, nên cứu được ông”. Trở về hỏi chuyện, quả 

nhiên đúng là vợ lễ tụng kinh ấy. Do vậy, gói ghém trà, lụa đem tạ ơn bà 

cụ bên bến sông. Đến nơi lều tranh không còn nữa. Dân địa phương nói: 

202 Lưu Sa chính là sa mạc Taklamakan (còn gọi là Taklimakan) hiện thời, là sa mạc 

lớn thứ 17 trên thế giới, thuộc Tân Cương, được bao quanh bởi các rặng Côn Luân, 

Pamir và Thiên Sơn. Ý nghĩa của tên sa mạc này thường được giải thích là “vùng đất 

bỏ hoang” hoặc “đi vào sẽ không bao giờ ra được”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 375

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

“Nơi  ấy  nước  [lên  xuống]  không  có  ngằn  hạn,  làm  sao  có  am  trà  cho 

được” mới biết là Đại Sĩ hóa thân. 



(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Tùy, ngài Na Liên Đề Lê 

Da Xá203,  Hán  dịch  là  Tôn  Xưng,  đi  đường  gặp  bọn  giặc  núi,  chuyên 

niệm  chú  Quán  Âm,  ở  ngay  trước  mắt  giặc  mà  chúng  không  thấy.  Về 

sau, những khi rảnh rỗi trong lúc dịch kinh, Ngài thường giảng giải thần 

chú, lập công cao nhất [trong việc hoằng truyền Mật Tông trong thời ấy]. 

Lại nữa, ngài Trí Hiển đời Đường, đi đường gặp bọn Đột Quyết204, 

mười mấy người đều bị đuổi bắt, ngài Trí Hiển ẩn thân chẳng hiện. Hỏi 

ra, Ngài nói: “Tôi niệm Quán Âm nên chẳng gặp giặc”. 



(3). Theo Minh Tường Ký, đời Tấn, ngài Thích Pháp Trí trì danh 

thoát khỏi hỏa hoạn, lại đăng vào lính, bị vây bắt, phải ẩn quanh trong 

lùm gai góc bên ngòi nước, lại chí tâm niệm Quán Thế Âm. Giặc đứng 

cách ngòi nước hô đám quân phía sau, chỉ trỏ, ra lệnh giết, nhưng họ lục 

lọi chẳng tìm thấy. Pháp Trí thoát nạn bèn trở thành Tăng. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tấn, Đậu Truyền do niệm Đại Sĩ 

thoát được gông cùm, bèn vượt thành trốn. Lúc trời sáng, ẩn nấp trong 

rừng, trong khoảnh khắc, người ngựa dồn dập kéo tới truy bắt, đốt rừng, 

giày xéo cỏ cây, không đâu chẳng lục kỹ, chỉ có khoảng đất Đậu Truyền 

đang nấp là không lục tới. 



(4).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Một,  đời  Lưu  Tống,  ngài  Đạo 

Quynh vào  Hoắc  Sơn để  hái  mầm  đá.  Vào trong  hang  mấy  dặm,  nhảy 

qua  những  khúc  gỗ  để  vượt  qua  nước,  ba  người  chết  đuối,  lại  rơi  mất 

đuốc. Đạo Quynh chuyên tụng Pháp Hoa, chỉ dựa vào nghiệp ấy, lại nghĩ 

203 Ngài Na Liên Đề Lê Da Xá (Narendrayaśas, 490-589), là người nước Ô Trành, 

thuộc dòng Thích Ca. Sư xuất gia năm 17 tuổi, thông hiểu Đại, Tiểu Thừa, đi khắp 

các nước chiêm bái thánh tích. Khi đến nước Nhuế Nhuế, gặp giặc cướp, Sư không 

còn ý định trở về nước mà đến Bắc Tề. Bấy giờ Sư đã 40 tuổi, nhận lời thỉnh của Tề 

Văn Tuyên Đế, Sư dịch 5 bộ kinh như Nguyệt Đăng Tam Muội Kinh v.v... Khi Châu 

Vũ Đế diệt Phật, Sư ẩn cư, sống lẫn với thế tục. Đến khi nhà Tùy hưng thịnh, năm 

Khai Hoàng thứ 2 (582), Sư nhận lời thỉnh của Tùy Văn Đế trụ tại chùa Đạo Hưng 

Thiện, chủ trì đạo tràng dịch kinh. Sư cùng với hai vị Xà Na Quật Đa và Đạt Ma Cấp 

Đa hợp tác dịch nhiều bộ kinh, nên ba vị này  được người đương thời tôn xưng là 

Khai Hoàng Tam Đại Sĩ. 

204  Đột  Quyết  (Göktürk)  là  một  từ  ngữ  chỉ  chung  các  sắc  dân  Thổ  Nhĩ  Kỳ, 

Azerbaijan, Uzbek, Turkmen, Kirghyz, Hung Nô v.v... sống chủ yếu ở vùng Trung Á 

và phía Tây Trung Hoa. Họ được gọi là Đột Quyết vì ngôn ngữ thuộc ngữ hệ Đột 

Quyết  ngữ  (Turkic  language).  Họ  đã  từng  tập  hợp  thành  các  hãn  quốc  (khannate) 

Đông Đột Quyết và Tây Đột Quyết. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 376

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đến  Quán  Âm.  Một  lúc  sau,  có  tia  sáng  như  lửa  đom  đóm,  đuổi  theo 

không kịp, bèn thoát ra khỏi động. Về sau, Sư lại cùng bốn người đồng 

học cưỡi băng vượt sông, băng vỡ, ba người chết đuối. Đạo Quynh lại 

dốc lòng thành nơi Quán Âm, cảm thấy dưới chân như có vật tự nổi. Lại 

thấy ánh sáng đằng trước, dõi theo ánh sáng vào được bờ. 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào  đời  Minh,  người  đất  Mân  là  Lôi 

Pháp Chấn làm nghề đốt than. Trong nhà có cây gỗ Áp Lan, đường nét 

tinh  tế,  muốn  khắc  thành  tượng  Đại  Sĩ,  nhưng  chưa  được  toại  ý.  Một 

bữa, vào núi đốt than, từ trong lùm rậm, đột nhiên có con hổ phóng ra 

chụp. Chợt có một phụ nữ ẻo lả chặn quát hổ, hổ liền nem nép, khấu đầu 

rút lui.  Ông  Chấn  lạy  tạ,  hỏi  tên  tuổi,  [người phụ  nữ  ấy]  bèn  nói:  “Ta 

chính là cây gỗ Áp Lan trong nhà ông” rồi không thấy nữa. Ông Chấn 

cảm ngộ, bèn chọn ngày lành khắc tượng, suốt đời ăn chay, đảnh lễ. 



(5). Theo Minh Tường Ký, Từ Nghĩa làm Thượng Thư trong triều 

đại  Phù  Tần,  sau  bị  Mộ  Dung  Vĩnh205  bắt  được.  Do  niệm  Đại  Sĩ  bèn 

thoát nạn, trốn thoát trong đêm, núp trong đám cỏ, kỵ binh đuổi theo đốt 

đuốc như sao sáng ngời, nhưng trọn chẳng thấy ông Từ. 

Theo Biện Chánh Luận, Mao Đức Tổ ở Vinh Dương, theo đường 

tắt xuống Giang Nam, gặp bọn giặc cưỡi ngựa đuổi tới, bèn núp trong 

đám cỏ bồng hao206 bên đường, nửa thân vẫn còn lộ ra, nghĩ chắc phải 

205 Phù Tần tức là nhà Tiền Tần (350-394), một trong mười sáu nước được thành lập 

ở Trung Hoa vào cuối nhà Tấn, do Phù Hồng, tù trưởng của sắc dân Đê, sáng lập, 

nhưng chỉ đến đời con là Phù Kiện mới chính thức xưng đế. Thoạt đầu nhà Tiền Tần 

chiếm cứ vùng Quan Trung, về sau diệt các nhà Tiền Yên, Tiền Lương và nước Đại, 

thống nhất phương Bắc Trung Hoa. Dưới đời vua Phù Sùng (chắt của Phù Kiên, Phù 

Kiên là cháu nội của Phù Hồng, gọi Phù Kiện bằng bác), nhà Tiền Tần bị Diêu Trành 

(vua sáng lập triều đại Hậu Tần) tiêu diệt. 

Mộ Dung Vĩnh (?-394) chính là vua nước Tây Yên, tộc người Tiên Tỵ, là cháu nội 

của Mộ Dung Vận (anh em con chú con bác của Mộ Dung Hoảng, vua Tiền Yên). 

Năm 370, nhà Tiền Yên bị nhà Tiền Tần diệt, nên bộ tộc Mộ Dung bị đưa về an trí 

tại Quan Trung. Do đói nghèo, Mộ Dung Vĩnh và vợ con phải khâu giày để sống qua 

ngày  tại  Trường  An.  Khi  Mộ  Dung  Xung  (con  trai  Mộ  Dung  Tuấn,  cháu  nội  Mộ 

Dung Hoảng) khởi nghĩa vào năm 385 nhằm tái lập nhà Yên, Mộ Dung Vĩnh theo về 

và được cử làm tướng quân, lần lượt giữ các chức Thái Úy và Thượng Thư Lệnh. 

Khi Mộ Dung Xung bị giết, Mộ Dung Vĩnh được tôn làm Đại Đô Đốc, Đại Thiền 

Vu,  Hà  Đông  Vương,  tạm  thần  phục  Mộ  Dung  Thùy  (con  thứ  năm  của  Mộ  Dung 

Hoảng) nhà Hậu Yên, rồi tự xưng đế vào năm 393, lập ra nhà Tây Yên. Về sau, Hậu 

Yên diệt Tây Yên vào năm 394, Mộ Dung Vĩnh bị giết chết. 

206 Bồng Hao: Nếu hiểu theo nghĩa hiện thời thì Bồng Hao chính là rau Húng Quế, 

nhưng xét theo ngữ cảnh ở đây, có lẽ ở đây Bồng Hao chỉ là tiếng chỉ chung các loại 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 377

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chết, bèn chí tâm niệm Quán Âm. Trong khoảnh khắc, trên mây trút mưa 

xuống, liền thoát nạn. 



(6).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Một,  Thích  Siêu  Đạt  học  rộng 

biết nhiều. Thời Nguyên Ngụy cấm đồ sấm207, có người vu cáo, Sư bèn 

bị bắt, hạ ngục, buộc bánh xe vào cổ. Siêu Đạt chuyên niệm Quán Âm, 

tới đêm chợt chẳng thấy bánh xe nữa, những người canh giữ đều ngủ; do 

vậy, chuồn ra, nhưng do chân bị trói đã lâu, chẳng đi xa được. Trời sáng, 

bốn thớt ngựa truy binh đuổi theo, Siêu Đạt nằm xoài trong đám cỏ, kỵ 

binh giày xéo tan nát mà trọn chẳng thấy. Siêu Đạt lén dòm,  thấy  mặt 

bọn giặc đều bị da trâu che mắt, nhờ đó trốn thoát. 

Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Đường,  Từ  Thiện  Tài  bị  giết 

nhưng sống lại, lại nhặt được áo cừu bằng da dê, đào, táo, khỏi bị đói 

khát.  Đi  năm  mươi  dặm,  nghỉ  lại  một  chút,  ngồi  xếp  bằng  tụng  niệm, 

không ngờ ngồi ngủ luôn. Đến canh tư chợt tỉnh, có một con sói xanh to 

đùng đang ngồi chồm hổm trước mặt, đưa mõm chạm mũi ông Tài. Ông 

Tài thấy rồi, lại nhắm mắt niệm rằng: “Nếu thật là oan cừu của ta, hãy ăn 

ta để đền tội ương đời trước. Nếu là Đại Sĩ hiển linh, xin hãy cứu đệ tử 

được yên vui”. Niệm xong mở mắt ra, chẳng thấy tông tích con sói đâu 

nữa. 



(7).  Theo  Tuyên  Nghiệm  Ký,  vào  đời  Tống,  Xa  Tử  Giả  do  mắc 

nạn Lô Lăng Vương tại Thanh Nê, bị hãm trong trại giặc. Bà mẹ ở nhà 

thắp  bảy  ngọn  đèn  trước  bàn  Phật,  chuyên  tâm  niệm  Quán  Thế  Âm, 

nguyện con được trở về. Hơn một năm sau, Xa Tử ban đêm trốn trại, lạc 

đường, thường thấy bảy ngọn lửa sáng trước mặt, ngỡ là thôn xóm, cứ 

dõi theo ánh lửa mà đi, nhưng trọn chẳng đến nơi được. Suốt bảy đêm 

như thế, không ngờ đã về đến nhà, thấy mẹ vẫn còn phủ phục trước bàn 

Phật thỉnh nguyện, bảy ngọn đèn xen nhau chiếu sáng. 

cỏ  dại  như  trong  cổ  văn  thường  dùng  (theo  Thành  Ngữ  Từ  Điển).  Trong  cổ  văn, 

Bồng Hao còn là từ ngữ phiếm chỉ nơi hoang dã, nhưng nghĩa này xét ra không thích 

hợp với đoạn này cho lắm. 

207 Đồ sấm: Các sách vở do các đạo sĩ hoặc nho sĩ biên soạn luận bàn về những điềm 

trời báo trước thọ mạng của đế vương hay sự hưng suy của một triều đại. Đa phần 

những sách này gồm những bài thơ chứa đựng những ẩn ngữ, dự ngôn. Ta thường 

gọi là sấm truyền, như kiểu sấm Trạng Trình chẳng hạn. 

Nguyên Ngụy (còn gọi là Bắc Ngụy, Hậu Ngụy hay Thác Bạt Ngụy) là một vương 

triều  của  Trung  Hoa  từ  năm  386-534,  do  Thác  Bạt  Khuê  sáng  lập.  Đến  đời  Ngụy 

Hiếu  Văn  Hoàng  Đế  (Thác  Bạt  Hoằng)  đổi  họ  Thác  Bạt  thành  Nguyên,  nên  Sử 

thường gọi vương triều này là Nguyên Ngụy để phân biệt với quá nhiều nhà Ngụy 

trong lịch sử Trung Hoa. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 378

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  khi  vách  núi  sụp  ở  huyện  Tu  Văn, 

Quý Châu, có Triệu Nhị Giả bị vùi trong đó, may lọt nhằm kẽ hở nên 

không chết. Sau ba năm, có người đến hái thuốc nơi chỗ sụp, nghe trong 

đá có tiếng kêu cứu, hè nhau tận lực đào ra. Ông Triệu thuật rằng: Khi 

núi  sụp,  đang  ngủ  mê  man  chẳng tỉnh.  Đến  lúc tỉnh lại,  thấy  bốn  phía 

đều là đá, không cách gì thoát ra được. Lại khổ sở vì đói khát, đột nhiên 

có con chuột trắng nép sát bên cạnh thân, dài hơn cả thước, mắt lấp lánh 

như  chớp,  soi  thấy  trên  đá  có  chữ.  Nhìn  kỹ  thì  ra  là  kinh  Quán  Âm. 

Chuột nhấm chữ làm ra vẻ ăn nuốt, ông Triệu thử bắt chước làm theo, 

bèn đỡ đói. Về sau, mỗi lần nhấm một chữ, liền no bụng suốt ngày. Đến 

nay đã gậm gần hết chữ, chỉ sót lại mấy hàng. Mọi người thấy trên đá 

không còn dấu chữ mà cũng chẳng thấy con chuột trắng nào! Đưa ông ta 

về nhà, lấy cuốn kinh ông ta đã tụng mở ra xem, chỉ còn mấy hàng cuối, 

giống hệt như chữ đã thấy trong kẹt đá. 

 2.2.2.4. Khỏi bị giết chóc 

 1. Bèn có: Tướng quân Ninh Sóc, sắp bị chém, được tha. Lính 

 thú Nam Cung, đao phủ bỗng bải hoải. 

  

 2. Đạo Tập trì danh, giặc chém nhiều lần, kinh hãi bỏ chạy. Từ 

 Ân208 tụng kinh, gã Hồ rút dao rồi lại nằm. 

  

 3.  Tên  chẳng  thể  tổn  hại  Pháp  Thiền,  đao  không  chém  được 

 Trầm Giáp. 

 4. Quân Mưu, Du Nhung, cùng phô chuyện lạ ba đao. Lục Huy, 

 Kính Đức, hai tượng, cổ cùng in vết. 

  

 5. Chàng Trương thuật lời Phật, liền giải oan khiên đời trước. 

 Họ Trình gọi gã Vương, chuyển thành sống đời yên vui. 

  

 6.  Thiện  Tài bị giết,  hồi  sinh  trên  cành  trong  động.  Vương  Ất 

 gặp hiểm, đột nhiên trèo lên bờ cao. 

  

 7. Chỉ Nhất nghe dị tăng răn dạy, giặc bèn hồi tâm. Cao Tuân 

 xin Bồ Tát xót thương, bị chém chẳng chết. 

 8. Đầy tớ nghe lời chủ dạy, chưa ba năm đã được tha về. Em bị 

 kẻ xấu vu hãm, tụng một tạng sạch nỗi oan khiên. 

  

 9. Nhà họ An thờ tượng, đánh vào lưng nghe tợ tiếng đồng. Ông 

 Trữ Úy trì danh, trên đảnh đầu hào quang tỏa rực. 

208 Từ Ân ở đây chính là ngài Đường Tam Tạng pháp sư Huyền Trang. Do Ngài trụ 

tại chùa Từ Ân nên thường được gọi là Từ Ân đại sư. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 379

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

   

 10. Truyền lời cho quan huyện lệnh, ba phen cứu chàng buôn 

 gạo. Báo mộng răn đe Tiếu Vương, Trương Sướng rốt cuộc sống yên. 

  

 11.  Giản  Vinh  quy mạng, đao bèn  gãy nát.  Đình  Ái  gặp  cướp, 

 lương vẫn còn nguyên. 

  

 12. Thoát nạn như ưng, cắt vụt bay, sắp đi được két kêu cảnh 

 tỉnh. 

  

 13. Đấy đều là trong khoảnh khắc táng thân mất mạng, liền nhờ 

 ân khởi tử hoàn sanh.  (Gồm ba đoạn)



(1).  Theo  Vương  Nguyên  Mưu  Truyện  trong  bộ  Tống  Thư,  ông 

Mưu làm tướng quân ở Ninh Sóc, vây Hoạt Đài không đánh thắng được 

nên  bị  thượng  tướng  đem  chém.  Ông  Mưu  mộng  thấy  có  người  bảo: 

“Tụng  Quán  Âm  Kinh  ngàn  biến  sẽ  thoát”.  Tỉnh  giấc,  liền  tụng  được 

một ngàn biến. Sắp bị chém, chợt có tiếng hô truyền lệnh ngưng hành 

hình. Ấy là vì Trầm Khánh can gián nên [cấp trên] thôi chém. 

Theo  Minh  Tường  Ký,  đời  Tấn,  Nam  Cung  Tử  Ngao,  làm  lính 

thú209  ở  Tân  Bình,  bị  Trường  Lạc  Công  phá  thành,  cả  thành  mấy  ngàn 

người đều bị xử chém. Tử Ngao chí tâm niệm Quán Thế Âm. Khi đao 

phủ chém đến Tử Ngao, các lưỡi đao chém xuống, hoặc là cao quá, hoặc 

là thấp quá. Người cầm đao chợt mỏi mệt, tứ chi bủn rủn. Trường Lạc 

Công kinh hãi, tra hỏi. Ông Ngao thưa: “Biết chế yên ngựa”, bèn được 

tha. Ông Ngao cũng trọn chẳng biết vì sao mình lại trả lời như thế. Về 

sau, ông ta tạo một tượng Đại Sĩ nhỏ, hễ đi bèn đội trên đầu, khi ngưng 

lại bèn đảnh lễ. 



(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Ngụy, ngài Đạo Tập đi 

sang Tây Sơn, Thọ Dương, bị giặc bắt trói vào cây, sắp giết. Đạo Tập 

bèn niệm Quán Âm không ngừng, giặc vung đao chém mấy lượt nhưng 

Sư  trọn  chẳng  bị  tổn  thương,  bèn  sợ  hãi  bỏ  chạy.  Đạo  Tập  bèn  được 

thoát. 

Theo Đường Tam Tạng Truyện, ngài Huyền Trang vượt ải Ngọc 

Môn, tùy tùng là Thạch Bàn Đà, vốn là người Hồ, chợt sanh lòng khác 

lạ, rút đao ngồi dậy, từ từ tiến về phía pháp sư. Sư ngồi dậy, niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Gã người Hồ vẫn thấy vậy, lại nằm xuống, Sư cỡi ngựa 

bỏ đi. 



(3) Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Ngụy, sư Pháp Thiền đi  

209 “Thú” (戍) là lính canh giữ biên phòng hay những vùng xa xôi. Có tội bị đầy ra 

làm lính thú thì được gọi là “trích thú”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 380

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đường núi gặp giặc, chỉ niệm Quán Âm. Giặc buông cung bắn, tên chẳng 

thể thương tổn Sư, bèn ném cung xuống đất, tỏ lòng quy kính. 

Theo  Tuyên  Nghiệm  Ký,  Trầm  Giáp  ở  Ngô  Quận bị  trói, sắp bị 

hành hình, kiền thành niệm danh hiệu Quán Âm, mũi đao tự gãy. Do vậy 

bèn được thả. 



(4).  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tống,  Huệ  Hòa  thoạt  đầu 

làm Quân Mưu, bị địch quân bắt được, đem chém. Ông Hòa tận lực tụng 

Quán Âm Kinh, cầu nguyện khẩn thiết tột bực. Tên lính vung đao, ba lần 

giơ lên, ba lượt gãy nát bèn kinh hãi, thả đi, ông Hòa bèn xuất gia. 

Đời Thanh, Lã Thiên Hộ ở Thiểm Tây kiền thành tụng chú Bạch 

Y,  bôi  Đàn  Hương  lên  thân  Đại  Sĩ,  sáng  tối  cúng  dường.  Về  sau,  ông 

đảm  nhiệm  chức  Du  Nhung tại  Ninh  Ba,  do lỡ việc,  bị  luận  tội  chém. 

Lúc bị hành hình, đao phủ chém liên tiếp ba đao đều bị gãy, tâu lên, ông 

Lã bèn được miễn tội. 

Theo  Tuyên  Nghiệm  Ký,  Lục  Huy  bị  giam  trong  ngục  sắp  chết, 

bèn bảo người nhà tạo tượng Quán Âm. Lúc bị hành hình, chém ba đao 

đều bị gãy. Quan hỏi nguyên cớ, đáp rằng: “Tôi e rằng đấy là từ lực của 

Quán Âm”, nhìn vào tượng thì cổ tượng có ba vết đao; do vậy, tâu lên, 

Lục Huy được miễn tội. 

Theo  Tề  Thư,  Tôn  Kính  Đức  phòng  ngự  biên  giới  phương  Bắc, 

tạo tượng Quán Âm, lễ kính, thờ phụng. Về sau, bị bọn giặc cướp gây 

liên lụy, [triều đình] định tội tử hình. Đêm ấy, ông lễ sám, khóc lóc, chợt 

như trong mộng thấy một sa-môn dạy hãy tụng Cứu Khổ Quán Âm Kinh 

một  ngàn  biến,  sẽ thoát khổ nạn.  Kính  Đức  tụng đến lúc bị  hành  hình 

vừa đủ ngàn biến. Đao chém xuống gãy thành ba đoạn; ba lượt thay đao 

vẫn gãy như cũ. Thừa tướng Cao Hoan dâng biểu xin miễn hành hình. 

Kính Đức được thả về, thấy nơi cổ của bức tượng Quán Âm do mình đã 

tạo có ba vết đao. 



(5). Đời Tống, Trương công tử ở Lâm An thấy trong ngôi chùa đổ 

nát  có  tượng  Quán  Âm  đã  mất  chân  tay,  bèn  thỉnh  về,  trang  nghiêm, 

cúng dường. Về sau, gặp giặc, phải nhảy xuống giếng, thấy Đại Sĩ đến 

nói: “Ngươi nay sắp chết, ta không cách nào cứu được. Bởi lẽ, trong đời 

trước, ngươi từng giết một người, tên hắn hiện thời là Đinh Tiểu Đại sẽ 

giết ngươi để báo oán”. Ngay lúc đó, có người thọc mâu xuống giếng, 

kêu chui ra. Trương hô lên: “Ông là Đinh Tiểu Đại phải không?” Kẻ kia 

kinh hãi hỏi: “Sao ngươi biết?” “Do Phật bảo tôi”. Họ bèn cùng nhau cởi 

gỡ oán thù đời trước rồi bỏ đi. 

Theo  Kỷ  Cầu  Thư, đầu  đời  Thanh, Trình  Bá  Lân  buôn  bán  ở  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 381

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Dương Châu, thờ Đại Sĩ rất kiền thành. Năm Ất Dậu (1645), quân binh 

[nhà Thanh] phá thành Dương Châu210, ông Trình cầu khẩn Đại Sĩ cứu 

giúp. Mộng thấy Đại Sĩ bảo: “Mười bảy mạng trong nhà ông, mười sáu 

người đều được thoát tai kiếp, còn ông không trốn được. Đời trước ông 

giết Vương Ma Tử bằng hai mươi sáu nhát đao, nay phải đền món nợ ấy. 

Hãy nên bảo người nhà ở chái Đông, riêng mình ông ở giữa nhà đợi hắn, 

đừng làm liên lụy đến ai”. Ông Trình tin theo. Đến khi binh lính đập cửa, 

ông Trình ra đón, hỏi: “Ông có phải là Vương Ma Tử hay chăng?” Tên 

lính kinh hãi hỏi vì sao biết tên họ ta? Ông Trình kể lại giấc mộng. Tên 

lính than: “Đời trước, ngươi giết ta, đời này chịu báo. Ta nay giết ngươi, 

há đời sau chẳng lại bị báo thù hay sao?” Bèn dùng sống đao đập ông 

Trình hai mươi sáu lần để xóa nợ. Ông Trình bèn dẫn quyến thuộc sang 

Kim Lăng, sống yên ổn nhiều đời. 



(6). Theo Minh Tường Ký, trong niên hiệu Vũ Đức thời Đường, 

Từ Thiện Tài thường giữ trai giới, tụng Quán Thế Âm Kinh. Về sau bị 

giặc bắt, có một ngàn một trăm người cùng bị bắt, cùng bị đem tới Hồng 

Nhai rồi lần lượt giết chết. Ông Tài chí tâm niệm Quán Âm Kinh, trong 

lúc bị giết trọn chẳng biết gì. Đến đêm mới biết thân mình đang nằm trên 

cành cây mọc dài trên con suối sâu, cách vách đá độ hơn ba trăm thước. 

Lấy tay sờ cổ, chỉ thấy hơi đau, nhưng không thương tổn gì. Trèo xuống 

khỏi cây, đi dọc theo khe suối, nhặt được áo ấm bằng lông dê, đào, táo 

v.v... Coi chuyện này trong phần trước. 

Đời  Đường,  Vương Ất  lúc  nhỏ  trì  chú  Như  Ý  Luân211.  Đầu thời 

Khai Nguyên, cùng bè bạn sang Hà Bắc, liếc thấy phu chèo thuyền có vẻ 

210 Sự kiện này được sử gọi là “Dương Châu Thập Nhật” xảy ra vào năm Thuận Trị 

thứ hai, tức năm Ất Dậu (1645). Khi ấy, Sử Khả Pháp là Lễ Bộ Thượng Thư kiêm 

Đông Các Đại Học Sĩ nhà Nam Minh tổ chức nghĩa quân quyết tử chống lại cuộc tấn 

công nhằm tận diệt nhà Minh của quân Thanh do Dự Thân Vương Đa Đạc chỉ huy. 

Ngày 24 tháng Tư, Đa Đạc tập trung đại bác bắn vào Dương Châu, đến ngày 25 phá 

được thành, nhưng dân quân chống cự quyết liệt từng góc phố, quân Thanh phải vất 

vả lắm mới chiếm được cả thành. Do vậy, để trả thù, Đa Đạc hành hình Sử Khả Pháp 

tàn nhẫn và hạ lệnh đại tàn sát nhân dân Dương Châu suốt mười ngày. Số người chết 

lên đến mười vạn người. 

211  Bài  chú  này  còn  gọi  là  Như  Ý  Bảo  Luân  Vương  Đà  La  Ni  (Cintāmani-cakra 

Dhāranī),  trích  từ  Như  Ý  Luân  Đà  La  Ni  Kinh  (tên  gọi  đầy  đủ  là  Đại  Liên  Hoa 

Phong Kim Cang Bí Mật Như Ý Luân Chú), là một trong mười bài tiểu chú trong 

công phu sáng của Thiền môn. Trong Mật Tông, Như Ý Luân Quán Âm là một trong 

sáu thân tướng Quán Âm chánh yếu của Thai Tạng Giới. Nghi quỹ Quán Tự Tại Như 

Ý Luân Bồ Tát Du Già mô tả:  “Tay cầm báu Như Ý, sáu tay, thân sắc vàng ròng, búi 

 tóc trên đầu trang hoàng bằng các thứ báu, trên mão có đức Tự Tại Vương ngồi, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 382

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khác  lạ, bèn  cầm  đuốc  niệm  chú.  Nửa  đêm,  phu  chèo thuyền cầm  búa 

chặt đầu hai đứa đầy tớ, lại chém hai người bạn, rồi tới chỗ Ất. Vương 

Ất nằm phục xuống đất, đuốc chợt tắt, bị chém ba búa. Đột nhiên, sau 

lưng  có  hai  người  nâng  Vương  Ất  đưa  lên  bờ.  Máu  chảy  khắp  mình, 

nhưng không đau đớn lắm. Sau đó, thấy [từ thuyền lên bờ] cao mấy chục 

trượng mới biết là sức của thần chú. 



(7). Theo Pháp Hoa Cảm Thông, đời Thanh, Thích Chỉ Nhất thuở 

nhỏ gặp một vị Tăng kỳ lạ, răn dạy: “Con sắp gặp phải đại nạn, nếu có 

thể trì thánh hiệu Đại Bi thì sẽ thoát nạn”. Sư bèn dốc lòng thọ trì. Trong 

niên hiệu Sùng Trinh, Hiến tặc212 phá Quang Sơn, giết đến Sư, đao bỗng 

tự gãy. Giặc lấy làm lạ nên [tha cho] Sư khỏi chết, Sư liền xuất gia. 

Theo  Tuyên  Nghiệm  Ký,  Cao  Tuân  niệm  Đại  Sĩ,  gông  xiềng  tự 

tháo.  Cai  ngục  kinh  dị,  bảo  Tuân  rằng:  “Nếu  Bồ  Tát  thương  ông  thì 

chém  cũng  chẳng  chết”.  Lúc  xử  tử  hình,  đao  vung  lên  liền  gãy,  [quan 

giám trảm] tâu lên trên, ông Cao liền được thả. 



(8). Theo Quán Âm Cảm Ứng, vào thời Vạn Lịch nhà Minh, đầy 

tớ quan Thượng Thư Lục Ngũ Đài đánh lộn gây chết người, cầu cứu chủ 

nhân. Ông bảo: “Theo quốc pháp, giết người phải đền tội, ta làm sao xin 

tha cho ngươi được? Ngươi vào ngục hãy chuyên niệm danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát, sau ba năm, Ngài sẽ tự đến cứu ngươi”. Đầy tớ nghe lời 

dạy, niệm Bồ Tát không lười nhác, một năm sau được thả. 

Theo Cao Vương Ứng Nghiệm, vào đời Minh, Khương Thiện bị 

anh  là  Liêm  do  chiếm  núi  không  được  bèn  vu  cáo  Khương  Thiện  hại 

mạng người, Khương Thiện bị kết thành tội nặng. Trong thời Vạn Lịch, 

Khương Thiện bị chuyển đến nhà giam trên phủ, có được cuốn kinh Cao 

 hiện tướng thuyết pháp. Tay thứ nhất hiện vẻ tư duy (tức là tay chống cằm hiện vẻ 

 đang suy nghĩ) vì nghĩ thương xót chúng sanh. Tay thứ hai cầm báu Như Ý nhằm làm 

 cho chúng sanh được mãn nguyện. Tay thứ ba cầm xâu chuỗi nhằm độ chúng sanh 

 thoát khổ. Tay thứ nhất phía bên trái tựa vào núi Quang Minh nhằm thành tựu sự 

 không lay động. Tay trái thứ hai cầm hoa sen nhằm thanh tịnh những điều phi pháp. 

 Tay trái thứ ba cầm bánh xe, nhằm chuyển pháp vô thượng. Sáu cánh tay xòe khắp 

 thân biểu thị du hóa lục đạo” 

212 Hiến tặc là quân giặc Trương Hiến Trung (1606-1647), lãnh tụ “khởi nghĩa nông 

dân” cuối thời Minh, từng kết hợp với Lý Tự Thành tấn công nhà Minh, tàn sát nhiều 

dân lành vô tội. Hắn gây nên hai cuộc tàn sát lớn nhất ở Phụng Dương (tỉnh An Huy, 

giết  mấy  vạn  người)  và  tại  Thành  Đô  (Tứ  Xuyên,  giết  nhiều  đến  nỗi  dân  chúng 

Thành Đô đang từ 40 vạn người chỉ còn 20 vạn người). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 383

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Vương bèn ngày đêm lễ tụng, mấy lượt tụng đủ một tạng213, liền được 

cứu. 



(9). Theo Linh Ứng Lục, đời Đường, An Định là người Sơn Tây. 

Bà mẹ hái dâu nhặt được tượng Quán Âm bằng đồng, bèn lễ bái, cúng 

dường. Về sau An Định đi lính, bị ngã trong đám cỏ, cảm thấy sau lưng 

bị  chém  liên  tiếp  ba  nhát,  [nghe  vang  ra  tiếng]  như  chặt  vào  đồ  bằng 

đồng, thân thể không bị vết thương nào. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Đường, một người Mạt Hạt214

là  Đế  Thị  Giai  trốn vào  Cao  Ly,  nhặt  được tượng đồng cao  chừng hai 

tấc, chẳng biết là vị thần nào, bỏ trong túi da, hễ ăn uống rượu thịt đều 

dâng cúng [tượng thần]. Người Cao Ly nghi anh ta là gián điệp bèn đem 

chém, chém ba đao vẫn không bị thương. Lôi tượng ra thì lưng tượng có 

ba vết đao. Họ nói: “Đây là tượng Phật, có thể sang Đường quốc (Trung 

Hoa)  hỏi  thăm”.  Ông  Giai  bèn  xuất  gia  tại  U  Châu,  hơi  giống  như 

chuyện trên đây. 

Lại nữa, sách Trà Hương Thất Tùng Sao có viết:  “Do bà lão họ 

 An  [trong  câu  chuyện thứ nhất] cũng dùng  thịt cá  cúng dường [tượng 

 Phật] thì biết rằng thờ Phật cốt ở nhất tâm. Nếu tâm chí thành, cá thịt 

 cũng đem cúng dường Quán Âm được!”  Quyết chớ nên nghe theo lời ấy! 

Phẩm [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện có nói:  “Chư cúng dường trung, pháp 

 cúng dường tối. Sở vị: Lợi ích chúng sanh cúng dường, đại chúng sanh 

 khổ cúng dường”  (Trong các thứ cúng dường thì cúng dường pháp là tối 

thắng,  như  là:  Cúng dường bằng  cách lợi  ích  chúng  sanh,  cúng  dường 

bằng cách chịu khổ thay cho chúng sanh). Kẻ ăn thịt đoạn chủng tử từ bi  

213 Một Tạng là 5,048 quyển hay 5,048 lần. 

214 Mạt Hạt (Malgal, Mogher) là một bộ tộc cổ ở Mãn Châu, được coi là tổ tiên của 

người  Nữ  Chân  (Jurchen,  bộ  tộc  của  tổ  tiên  nhà  Thanh)  và  người  Mãn  Châu  hiện 

thời. Thoạt đầu, họ sống tại lưu vực Liêu Giang và di cư dần dần đến phía Nam, xâm 

nhập Bắc Hàn. Hiện thời, hậu duệ của họ sống chủ yếu ở vùng Trường Bạch Sơn, 

Tùng Hoa giang, và Ô Tô Lý Giang. Lúc đầu, người Mạt Hạt bị thống trị bởi vương 

triều Phù Dư (Buyeo) ở Bắc Hàn, nhưng đến năm Thái Hòa 17 (493) đời Bắc Ngụy, 

họ tiêu diệt vương quốc Phù Dư và thường đánh nhau với vương triều Bách Tế và 

Tân La của Cổ Đại Hàn. Sử Trung Hoa gọi họ bằng nhiều danh xưng như Túc Thận 

(đời Tần), Ấp Loại (từ thời Ngụy đến đời Tấn), Vật Cát (thời Nam Bắc Triều). Tên 

gọi  Mạt  Hạt  phát  xuất  từ  thời  Tùy.  Sắc  dân  này  gồm  nhiều  bộ  tộc  du  mục,  thiện 

chiến,  có  nhiều  tướng  lãnh  kiệt  xuất,  luôn  luôn  là  một  mối  đe  dọa  cho  Trung 

Nguyên. Thời Đường, tù trưởng Đại Tộ Vinh của tộc Mạt Hạt, thừa cơ Cao Câu Ly 

bị  Tân  La  liên  kết  với  nhà  Đường  diệt  vong,  đã  lập  ra  vương  quốc  Bột  Hải  (698-

926). Nhà Kim sau này (tổ tiên của nhà Thanh) cũng là hậu duệ của một trong các bộ 

tộc Mạt Hạt (tức bộ tộc Heuksu Malgal). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 384

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nơi Phật tánh, dám đem [thịt, cá] cúng dường bậc Đại Bi Bồ Tát ư? 

Hiện  Quả  Tùy  Lục  có  chép  truyện  một  viên  Hiếu  Liêm215  ở  Ma 

Thành đùa bỡn đem thịt cúng cho Bồ Tát, liền ngã xuống đất chết tươi, 

đọa thẳng vào địa ngục, khắp thân bị nung nứt nẻ. Trong câu chuyện của 

bà lão họ An, Bồ Tát đặc biệt thương xót bà ta ngu dại nên không truy 

tới, há đáng lấy cách thức ấy làm khuôn phép, khiến cho chúng sanh bị 

lầm lạc ư? Trong sách Vạn Thiện Tiên Tư, câu hỏi:  “Làm lành lấy lập 

 tâm làm chánh yếu. Nếu tâm địa đã lành thì sao lại phải kiêng giết”  đã 

bị tiên sinh An Sĩ quở trách thống thiết, thật giống như vấn đề đang được 

nói tới ở đây. 

Theo Di Kiên Chí, Trữ Úy ở Vu Hồ bị Khấu Lục Đức bắt trói, sắp 

đem chém, thấy trên đảnh ông Trữ có ba đạo hào quang, bèn thả ra, sai 

giữ chức Chủ Ấp. Về sau lại vì chuyện này, xét công huân, thăng quan 

cho ông ta. Ông Trữ hằng ngày niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát 

một ngàn câu, tụng một bộ Viên Giác, cho nên được quả báo ấy. 



(9).  Theo  Sư  Tán  Hiên  Tùng  Đàm,  một  người  buôn  gạo  ở  vùng 

Thượng Ngu mộng thấy Đại Sĩ dặn:  “Gặp cầu chớ dừng thuyền, gặp dầu 

 bôi lên đầu, đấu thóc ba thưng gạo, nhặng xanh nâng đầu bút” . Về sau, 

thuyền gặp mưa, vừa qua một cây cầu, cầu liền sập. Trở về nhà lạy tạ 

Đại  Sĩ,  đột  nhiên  chiếc  đèn  thờ  trước  tượng  rơi  xuống,  dầu  chảy  lênh 

láng khắp đất. Anh ta liền bôi dầu lên đầu. Đêm ấy, bà vợ bị giết chết 

trên giường. Ấy là vì người vợ tằng tịu với gã hàng xóm, hắn nghe chàng 

buôn gạo trở về liền đến giết. Trong đêm tối, hắn vén màn, ngửi thấy đầu 

anh lái buôn có mùi dầu ngỡ là bà vợ liền chuyển sang giết anh lái buôn, 

nào ngờ giết nhầm bà vợ. Bố vợ ngờ anh ta giết vợ bèn đi thưa. Anh lái 

buôn bị ép nhận tội. Lúc ghi biên bản cung khai, chợt có nhặng xanh bu 

đầy đầu bút, đuổi đi chúng lại bu tiếp, khiến cho quan ngờ có chuyện gì 

lạ lùng. Lặng lẽ suy nghĩ, chợt anh lái buôn thất thanh kêu: “Bồ Tát!” 

Quan liền tra hỏi, anh ta bèn thuật lại những chuyện nằm mộng, cầu gãy, 

bôi  dầu.  Người  cố  vấn  của  quan  bèn  đoán:  “Ba  thưng  gạo  tức  là  bảy 

thưng  cám,  há  chẳng  phải  kẻ  sát  nhân  là  Khang  Thất216 hay sao?” Gã

hàng xóm của anh lái buôn chính là Khang Thất, vừa tra khảo liền nhận 

tội, quan lập tức thả anh lái buôn. 

215 Hiếu Liêm: Thoạt đầu đời Hán Vũ Đế, hạ lệnh các quận huyện công cử những 

người hiếu thuận cha mẹ, liêm khiết, chánh trực để tuyển làm quan. Những người ấy 

được  gọi  là  Hiếu  Liêm.  Đến  đời  Minh  -  Thanh,  Hiếu  Liêm  trở  thành  một  tên  gọi 

khác của Cử Nhân (người trúng tuyển khoa thi Hương). 

216 Khang (糠) là cám, đồng âm với họ Khang (康). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 385

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo sách Đàm Tẩu, đời Lưu Tống, Trương Sướng phụng trì niệm 

thánh hiệu Quán Âm. Nam Tiếu Vương217 dấy loạn, ông Sướng không 

theo, sắp bị vương giết, vương mộng thấy Đại Sĩ bảo: “Chẳng được giết 

Sướng”. Nam Tiếu Vương bèn chẳng dám làm hại! 



(11). Trong niên hiệu Thái Nguyên đời Tấn, Cao Giản Vinh phạm 

pháp,  lúc  sắp  bị  chém  bèn  nhất  tâm  quy  mạng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát. 

[Đao phủ] chém xuống, đao liền gãy. 

Theo Linh Nghiệm Ký, Châu Đình Ái ở Chiết Giang giải lương218

qua Sơn Đông, gặp giặc cướp, thủy thủ bị giết sạch, chỉ riêng mình ông 

Ái còn sống, tiền lương không bị tổn hại. Ông Ái chuyên trì Quán Âm 

Kinh, lại thí tặng một ngàn hai trăm quyển. Đình Ái còn có tên là Đình 

Thọ. 



(12).  Theo  Thỉnh  Quán  Âm  Kinh,  nếu  có  chúng  sanh  vào  trong 

chiến trận, lúc sắp bị hại, bèn tụng niệm chú này, xưng danh hiệu Đại Bi 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sẽ  được  giải  thoát  nhanh  chóng  như  chim  ưng, 

chim cắt vụt bay. Vào đời Nguyên, Châu Đạo Nhân ở Giang Lăng tụng 

Quán Âm Kinh, ước hẹn với mọi người đi sang quận khác. Lúc sắp đi, 

con két kêu ầm lên: “Chớ có đi! Chớ có đi”, liền biết Bồ Tát hiển linh, 

bèn thôi, những người ra đi đều bị cướp giết! 



(13). Theo Quốc Ngữ:  “Khởi tử nhân, nhi nhục bạch cốt” (Làm

người chết sống dậy, khiến cho xương trắng sanh thịt). 

 1. Lại như hiện tướng trong mây, hai phen phù hộ Tống thất. 

 Không trung vang tiếng, Tiền Liêu nhiều lần đuổi giặc. 

  

 2. Sắp được thăng lên tước vương, ngăn Vũ Túc chớ động binh. 

 Giặc sợ có thần giúp đỡ, cản Sĩ Thành đừng giết bậy. 

  

 3. Thỏa bi nguyện của Trương Sùng, đá nứt, vợ chồng đoàn tụ. 

217 Nam Tiếu Vương là vương tước của Lưu Nghĩa Tuyên (415-454), con thứ sáu của 

Tống Vũ Đế (Lưu Dụ), là em trai của Tống Thiếu Đế và Tống Văn Đế. Khi Thái Tử 

Lưu Thiệu giết cha là Tống Văn Đế soán ngôi, con thứ ba của Văn Đế là Lưu Tuấn 

bèn  khởi  binh  đánh  dẹp,  được  Nghĩa  Tuyên  phái  quân  ủng  hộ.  Khi  Lưu  Tuấn  lên 

ngôi, lấy hiệu là Tống Hiếu Vũ Đế, Nghĩa Tuyên được phong làm Trung Thư Giám, 

kiêm đô đốc Dương Châu và Dự Châu. Sẵn binh hùng tướng mạnh, thái ấp trù phú, 

Nghĩa  Tuyên  nảy  sanh  ý  chuyên  quyền,  coi  thường  vua.  Lại  thêm  Tạng  Chất  xúi 

giục, Nam Tiếu Vương dấy quân làm loạn, nhưng bị tướng Vương Huyền Mô của 

nhà Lưu Tống đánh bại. Nghĩa Tuyên bị bắt giam. Không chịu được khổ cực, Nghĩa 

Tuyên bèn tự tử chết trong ngục. 

218  Giải  lương:  Chuyên  chở  lương  thực  cho  quân  đội.  Do  thời  cổ,  thường  có  trộm 

đạo, sơn tặc, hải tặc cướp lương nên thường phải có võ tướng đi theo bảo vệ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 386

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Cảm lòng Lưu Độ tinh thành, kinh rơi, cả thành khỏi chết. 

  

 4. Bà lão cõng đá to, ngăn địch quân đánh úp Điền Nam. Thần 

 nhảy qua hai núi, chống quân binh xâm lăng Hà Bắc. 

 5. Tuy là trời giáng họa giết chóc, giỏ sắt khó che, nhưng Phật 

 mở ra cõi thọ, trống vàng xưng tụng (Câu này  ca tụng  cả chuyện dứt đao 

 binh). 



(1). Theo Thiên Trúc Chí, Tống Thái Tông do thấy Tào Bân đánh 

quân Khiết Đan219 bị thua, bèn sai sứ sang chùa Thượng Thiên Trúc cầu 

Đại Sĩ ngầm gia hộ. Trương Tế Hiền thắng trận Đại Châu. Chư tướng 

thấy  trong  ánh  lửa  có  thần  kim  giáp,  cao  mấy  trượng,  đứng  trên  chót 

mây, cầm cờ đỏ chỉ huy. Bọn giặc nhìn thấy, vỡ mật bỏ chạy tan tác. 

Lại nữa, Lưu Dự cùng giặc Kim vào [đất Tống] cướp phá, Tống Cao 

Tông đích thân đến Đại Sĩ Điện cầu đảo, xin được ngầm che chở. Sau 

đấy, Hàn Thế Trung đánh bại quân Kim - Tề220 ở Nhuận Châu. Trong lúc 

đối  địch,  bọn  giặc  thấy  phía  trên  trận  quân  Tống  có  mấy  chục  vị  thần 

mặc giáp bằng vàng, thân cao hai trượng, ánh mắt tóe lửa, đứng trên chót 

mây. Bọn giặc biết [quân Tống] có thần che chở, chẳng đánh mà tự tan, 

219  Khiết  Đan  (Khất  Đan,  Khế  Đan)  là  những  cách  đọc  khác  nhau  của  chữ  Khitan 

(đôi khi còn viết là Khitai, hoặc Kidan, là hậu duệ của bộ tộc Nhu Nhiên (Ruran, còn 

phiên âm là Lâu Lan) thuộc sắc dân Tiên Ty (thuộc nhóm du mục Đông Hồ thời cổ). 

Sau khi bị bộ tộc của họ Thác Bạt (tổ tiên nhà Bắc Ngụy) đánh bại, họ phải chuyển 

sang  sống  chủ  yếu  ở  ngoài  rặng  Hưng  An.  Theo  truyền  thuyết,  người  Khiết  Đan 

chính là tổ tiên của bộ tộc Mông Cổ Thất Vĩ hiện thời. Họ là một sắc dân du mục, 

thiện chiến, thường hay giao chiến với các triều đại của Trung Hoa, nhất là dưới đời 

nhà Tống. Tiếng nói của họ thuộc ngữ tộc Mông Cổ của ngữ hệ Altaic. Người Khiết 

Đan gồm có tám bộ tộc chính, trong đó bộ tộc Niết Lý là thủy tổ của người Liêu sau 

này. Ngoài ra còn có những bộ tộc nhỏ sống lẫn lộn với các sắc dân Kazakh, Naiman 

v.v... khắp Trung Á. Tù trưởng người Khiết Đan gọi là Khan (sử Trung Hoa thường 

phiên âm thành Khả Hãn), được bầu ba năm một lần. Đến thời Da Luật A Bảo Cơ 

(Yelü  Abaoji),  danh  xưng  này  mới  được  đổi  thành  Hoàng  Đế,  xưng  quốc  hiệu  là 

Liêu, chiếm cứ miền Bắc Trung Hoa cho đến khi bị nhà Nguyên diệt. 

220 Lưu Dự (1073-1416) là người Phụ Thành, Cảnh Châu (nay thuộc Hà Bắc), từng 

đỗ Tiến Sĩ dưới đời Tống Triết Tông, làm đến chức Thị Ngự Sử dưới thời Tống Huy 

Tông.  Khi  quân  Kim  tấn  công  Tế  Nam,  ông  ta  bèn  giết  tướng  thủ  thành  là  Quan 

Thắng, theo hàng quân Kim. Năm 1130, nhà Kim phong cho ông ta hư vị là Đại Tề 

Hoàng Đế, sai theo quân đi đánh Nam Tống. Do vậy, Thiên Trúc Chí mới gọi đội 

quân ấy là quân Kim - Tề. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 387

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thua trận thật lớn. Khi Hàn Thế Trung làm lễ hiến phù221, có nghe [quân

lính] kể chuyện này. 

Theo Thiên Trúc Chí, Hoàng Sào222 dấy loạn, chém giết tại những 

nơi hắn kéo quân qua. [Tin truyền] đến đất Hàng, già trẻ mấy trăm vạn, 

khóc lóc lạy Đại Sĩ, xin Ngài rủ lòng Từ che chở. Đến khi Hoàng Sào 

cùng  Tiền  Liêu  giao  chiến,  nghe  trên  không  trung  có  tiếng  niệm  Phật, 

ngó lên thấy cờ quạt, lọng báu trên mây, vây quanh Đại Sĩ. Các vị Hỏa 

Thủ  Kim  Cang,  trời,  rồng,  Tu-la  v.v...  theo  hầu  không  thể  tính  được. 

Quân Tiền Liêu trông thấy, dũng khí tăng gấp trăm lần. Sào bảo: “Nước 

Phật mà!” bèn rút lui. 

Lại nữa, Ngô Việt Vương là Tiền Liêu xuất thân từ chốn quê mùa, 

thề giữ yên miền Đông Nam nhưng còn do dự, chưa quyết. Đêm mộng 

thấy một phụ nữ bảo: “Ông từ bi không giết người, làm phên giậu một 

phương. Thiên tử đất Trung Nguyên đổi họ năm phen223, mà cương vực 

221 Hiến phù (đúng ra phải đọc là Hiến Phu): Mỗi khi đại quân thắng trận khải hoàn, 

vị đại tướng cầm quân sẽ làm lễ giao nộp lên hoàng đế những tù binh bắt được (Phu: 

俘) và những chiến lợi phẩm trước cửa Ngọ Môn. Nghi lễ ấy gọi là Hiến Phù. 

222 Hoàng Sào (?-884) là người xứ Oan Cú, Tào Châu (nay thuộc tỉnh Sơn Đông), 

xuất thân là dân buôn muối, chuyên cầm đầu bọn buôn muối lậu. Do đi thi không đậu 

nên phẫn uất, mượn cớ “thế thiên hành đạo” bảo vệ dân nghèo chống lại tham quan 

và kỷ cương mục nát cuối đời Đường để dấy loạn (sử Hoa Lục thường gọi hoa mỹ là 

“phong trào nông dân khởi nghĩa”) vào năm Càn Phù thứ 2 (875). Thanh thế rất lớn, 

gây nên những trận chiến dai dẳng, tàn sát dân vô tội rất nhiều. Về sau, Hoàng Sào bị 

Châu Ôn đánh bại ở bến Vương Mãn (thuộc tỉnh Hà Bắc), các thủ hạ thân tín như 

Cát Tùng Châu, Dương Năng, Hoắc Tồn, Trương Quy Hậu v.v... đều theo hàng Châu 

Ôn. Thế cùng lực kiệt, Hoàng Sào trốn qua sông, lại bị Lý Khắc Dụng truy sát, phải 

bôn tẩu không ngừng Cuối cùng, chỉ còn một ngàn quân, lương hết, thế cô, lại bị Lý 

Sư Duyệt dẫn một vạn quây vây đuổi, Hoàng Sào bị bộ hạ là Lâm Ngôn giết chết tại 

Lang Hổ Cốc (Sơn Đông). 

223 Tiền Liêu (852-932) là người xứ Đại Quan Sơn, huyện Lâm An, vốn là con nhà 

thuyền chài. Cũng theo nghề buôn muối, giỏi võ nghệ, thích phiêu lưu, nhưng bẩm 

tánh hiền lương, trọng nhân nghĩa. Thoạt đầu theo Chỉ Huy Sứ Thạch Trấn là Đổng 

Xương ngăn chặn loạn quân Hoàng Sào, ông chỉ huy đội Bát Đô Quân nhằm bảo vệ 

cho dân cư trong tám huyện thuộc vùng Giang Tô, chống lại các tướng quân phiệt 

lăm le chia năm xẻ bảy cương vực nhà Đường thời ấy. Đến khi Đổng Xương bộc lộ 

dã tâm xưng vương, ông diệt trừ Đổng Xương, vẫn giữ lòng trung với nhà Đường, 

tận hết sức bình định, bảo vệ vùng Giang Chiết. Ông được phong làm Việt Vương 

vào năm 902. Khi nhà Đường sắp mất ngôi, vào năm 907, nghe theo lời khuyên của 

thuộc hạ, nhằm danh chính ngôn thuận, ông xưng là Ngô Việt Vương, hiệu là Ngô 

Việt Thái Tổ Vũ Túc Vương, để bảo vệ mười bốn châu vùng Giang Chiết và một 

phần phía Bắc tỉnh Phước Kiến hiện thời. Ngôi vua của ông truyền qua nhiều đời cho 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 388

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

của ông vẫn yên ổn, con cháu phong hầu, bái tướng lâu dài. Hai mươi 

mấy năm nữa sẽ tìm ta trong núi Thiên Trúc”. Tiền Liêu tự nhủ từ trước 

đến nay chưa hề có chuyện này, nhiều lần được thần giúp đỡ; vì thế, bèn 

chép vào sách để răn dạy con cháu đời đời tôn sùng, thờ phụng. Lại nữa, 

khi Đổng Xương dấy loạn ở Việt Châu, Tiền Liêu cầu khẩn Đại Sĩ rồi 

mới xuất binh. Khi đối địch, trên không nghe có tiếng cả vạn kỵ binh ùa 

tới. Đổng Xương vừa nhìn thấy liền kinh hồn, chẳng giao chiến mà bại 

tẩu, đất Việt được giữ yên. 



(2).  Theo  Thiên  Trúc  Chí,  Tiền  Liêu  muốn  đánh  Châu  Toàn 

Trung224, mộng thấy Đại Sĩ bảo: “Chớ nên làm càn! Ông cứu được trăm 

vạn dân đen thì chẳng đầy mười ngày sẽ được phong tước làm vương”. 

Họ Tiền bèn thôi, quả nhiên như thế. 

đến 978 khi Tống Thái Tổ (Triệu Khuông Dẫn) thống nhất Trung Hoa thì chắt của 

Tiền Liêu là Tiền Hoằng Thục xưng thần, quy thuận Tống Thái Tổ. Sở dĩ Thiên Trúc 

Chí chép lời Bồ Tát dạy:  “Trung Nguyên thiên tử đổi họ năm phen”  là vì từ khi Tiền 

Liêu xưng vương cho đến khi nhà Tống thống nhất Trung Hoa đã có năm triều đại kế 

tiếp nhau là Hậu  Lương (do Châu Toàn Trung sáng lập), Hậu Đường (Lý  Tồn  Úc 

sáng lập), Hậu Tấn (Thạch Kính Đường sáng lập), Hậu Hán (Lưu Tri Viễn sáng lập) 

và Hậu Châu (Quách Oai sáng lập). 

224 Châu Toàn Trung (852-912) là vua sáng lập triều đại Hậu Lương (907-923). Vốn 

có tên là Châu Ôn, được vua Đường ban tên là Toàn Trung. Đến khi xưng đế, lại đổi 

tên thành Châu Hoảng. Châu Ôn quê quán ở Đãng Sơn, Tống Châu (nay là huyện 

Đãng Sơn, tỉnh Hà Bắc). Ông ta xuất thân từ một gia đình Nho học, mồ côi cha từ 

nhỏ, mẹ phải đi ở cho nhà Lưu Sùng ở Túc Huyện. Ông ta có sức mạnh, tánh tình tàn 

bạo, thâm hiểm, khiến người làng rất khiếp sợ. Khi trưởng thành, theo Hoàng Sào 

làm phản, trở thành đại tướng quân, từng đánh vào kinh đô nhà Đường. Sau đấy lại 

phản  Hoàng  Sào,  theo  Tiết  Độ  Sứ  Vương  Trọng  Vinh  đánh  lại  Hoàng  Sào,  được 

Đường Hy Tông phong làm Kim Ngô Vệ Đại Tướng Quân, ban tên là Toàn Trung. 

Về sau, chính Châu Ôn đã đánh bại Hoàng Sào, dẹp tan dư đảng của hắn là Tần Tông 

Quyền, nên được vua phong làm Đông Bình Vương, rồi Lương Vương. Khi ấy, nhà 

Đường chỉ còn hư vị, các tiết độ sứ nắm binh quyền, dấy loạn lung tung. Năm Thiên 

Phục nguyên niên (901), Đường Chiêu Tông bị hoạn quan Hàn Toàn Hối giam giữ, 

tể tướng Thôi Dẫn gọi Châu Ôn về cứu giá. Sau khi dẹp loạn và hòa giải với các Tiết 

Độ Sứ có chức quyền thời ấy, họ Châu trở thành quyền thần bậc nhất trong triều. Sau 

khi giải toán lực lượng  Thiên Sách  Quân  của nhà vua, Châu Ôn khống chế hoàng 

tộc, giết chết Thôi Dẫn, ép Chiêu Tông phải dời đô về Lạc Dương. Năm Khai Bình 

nguyên niên (907), Châu Ôn phế Đường Ai Tông, tự xưng đế, lập ra nhà Hậu Lương, 

mở đầu thời Ngũ Đại. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 389

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hơn nữa, Trương Sĩ Thành225 chiếm cứ Tô Châu, dung túng cho 

binh  lính  đốt  phá,  cướp  bóc,  sắp  tiến  vào  Phật  Quốc  Sơn,  vừa  đi  trên 

Xuân Kiều, chợt có suối từ Lưu Hồng ồ ạt tuôn ra, nước cao cả trượng, 

sụp núi, lấp hang, thế  nước  ầm  vang như  sấm  sét.  Bọn giặc hoảng  sợ, 

[cho rằng] nơi ấy có sức thần giúp đỡ nên rút lui. Do vậy, chúng chẳng 

dám giết chóc bừa bãi nữa! 



(3). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tấn, Trương Sùng tôn sùng 

Phật  pháp  từ  bé.  Khi  Phù  Kiên  đã  bại  trận,  Sùng  chạy  xuống  phương 

Nam  quy  phục  nhà  Tấn,  bị  lính  trấn  thủ  bắt  giữ.  Năm  người  bọn  ông 

Sùng chân tay đều bị gông cùm, chôn nửa người dưới hố, sáng hôm sau 

sẽ cho ngựa càn qua, bắn tên cho chết. Ông Sùng nhất tâm niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát, nửa đêm gông gãy, thân từ dưới đất tự trồi lên, bèn trốn 

đi.  Trên  đường  đi,  ông  nhặt  một  viên  đá,  nguyện:  “Tôi  muốn  kêu  cầu 

vua Tấn để cứu vợ bị bắt. Nếu tâm nguyện được thỏa, hòn đá này sẽ nứt 

làm hai”. Lễ bái xong, hòn đá liền nứt ra. Đến kinh đô, ông Sùng dâng 

biểu  kêu  oan,  bỏ  tờ  biểu  vào  trong  tủ  Bạch  Hổ  [trước  điện  vua],  liền 

được vua xuống chiếu, sai chuộc về hết những kẻ đã bị bắt đem bán. 



Theo  Minh  Tường  Ký,  đời  Tống,  Lưu  Độ  là  người  Liêu  Thành, 

cùng ấp có hơn một ngàn nhà cùng thờ Quán Âm, tụng kinh, lễ bái. Cuối 

đời Tống, những kẻ trốn lánh thường ẩn nấp trong thành khiến thành ấy 

bị [quân Nguyên] giận lây, cả thành sắp bị tàn sát. Ông Độ bèn hướng 

dẫn mọi người dập đầu cầu khẩn trước tượng Đại Sĩ, nhất tâm lễ tụng. 

Tù  phương226  đang  xét  việc,  thấy  từ  trên  không  trung  có  một  vật  rơi 

xuống,  nhiễu  quanh  cột  nhà,  kinh  hoảng  nhìn  xem  thì  ra  là  phẩm  Phổ 

Môn. Cầm lấy đọc xong, tù trưởng hoan hỷ, cả thành khỏi bị tàn sát. 



(4). Theo Hữu Đài Tiên Quán, Quán Âm Các ở phía Nam thành 

Đại Lý Phủ được xây trên đỉnh một tảng đá lớn. Phủ chí có chép chuyện 

225 Trương Sĩ Thành (1321-1367) là một tướng quân phiệt cuối đời Nguyên, đầu đời 

Minh, người xứ Bạch Câu Trường, Thái Châu (nay thuộc tỉnh Giang Tô), xuất thân 

là phu gánh muối. Do bất mãn với bọn quan đánh thuế muối nên tụ tập đồ đảng làm 

loạn vào năm Chí Chánh 13 (1353), dần dần trở thành một tướng quân phiệt có thế 

lực hùng mạnh, nhiều phen đương đầu với Châu Nguyên Chương (Minh Thái Tổ), 

cho đến khi nhà Minh bắt được, đem treo cổ tại Ứng Thiên (Kim Lăng). Họ Trương 

tính tình xa xỉ, kiêu căng, dâm dật, hiếu sát, tàn nhẫn. 

226  Tù  phương:  Tướng  lãnh  chỉ  huy  của  dân  Liêu,  Kim,  hoặc  Mông  Cổ  thường  bị 

người  Tống  gọi  miệt  thị  là  Tù  Phương  (Tù  phương  có  nghĩa  là  tay  sai  của  các  tù 

trưởng. Vì đối với người Trung Hoa, vua của các sắc dân ngoài biên ải chỉ được coi 

là Tù Trưởng dù họ  có  xưng đế, xưng vương như thế nào đi nữa). Ở đây,  chữ Tù 

Phương được dùng lẫn lộn với chữ Tù Trưởng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 390

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

một phụ nữ cõng tảng đá ấy. Tương truyền, thuở xưa có quân địch [kéo 

đến] đánh úp Đại Lý, thấy một bà lão, vừa đi vừa cõng tảng đá này. Địch 

kinh ngạc, bà cụ nói: “Người xứ này  mạnh lắm. Ta là đàn bà, vừa già 

vừa bệnh, chẳng thể mang nặng được!” Địch sợ quá, bèn rút. Bà cụ bỏ 

tảng đá ở chỗ ấy, chẳng biết đi đâu mất. Người ta biết là Quán Âm hóa 

thân, bèn dựng Quán Âm Các trên đá. 

Tăng nhân chùa Thiếu Lâm từng thấy thần nhân hai chân nhảy từ 

núi  Thái  Thất  sang  Thiếu  Thất,  cầm  gậy  quất  giặc,  giặc  hoảng  sợ  bỏ 

chạy. Họ bèn nói chắc là Quán Âm hóa thân. 



(5).  Theo  Tăng  Nhất  A  Hàm  Kinh,  Lưu  Ly  Vương227 tấn  công 

dòng họ Thích, ngài Mục Liên bạch Phật: “Kính xin Ngài cho phép con 

dùng giỏ sắt úp lên thành”. Phật nói:  “Dòng họ Thích có oán thù [với 

 Lưu Ly Vương] từ đời trước, ông đậy giỏ được sao?” 

Kim Quang Minh Kinh:  “Đắc  văn  kim  cổ  phát  diệu  hưởng,  giai 

 mông ly khổ đắc giải thoát”  (được nghe cái trống vàng vang tiếng nhiệm 

mầu, đều được lìa khổ, giải thoát). Kinh còn chép:  “Sở hữu khổ não, nãi 

 chí uổng tử, tất giai viễn ly, thường mông Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát đại 

 bi oai quang chi sở hộ niệm”  (Tất cả khổ não cho đến chết oan uổng đều 

được xa lìa, thường được đại bi oai quang của Thánh Quán Tự Tại Bồ 

Tát hộ niệm). 

 1.  Còn  như:  Hữu  Môn  trì  chú,  cò  diệc  thoát  lưới  rập.  Thế 

 Thuần chép kinh, chim quạ thoát khỏi tên găm. 

227 Lưu Ly Vương (gọi đủ là Tỳ Lưu Ly – Virudhaka), dịch nghĩa là Ác Sanh Vương, 

con của vua Ba Tư Nặc (Prasenajit) xứ Câu Tát La (Kosala) và phu nhân Mạt Lợi 

(Mallika). Do quý kính đức Phật, vua Ba Tư Nặc xin cầu hôn với dòng họ Thích Ca, 

nhưng hoàng tộc Thích Ca tự cho mình là huyết thống cao quý, không thể xen tạp 

với dòng họ khác, nhưng không thể không gả vì thế lực của Ba Tư Nặc quá mạnh. 

Cuối cùng, vương gia Ma Ha Nam gợi ý đem Mạt Lợi là cô tỳ nữ xinh đẹp, thông 

minh nhất của chính mình, giả làm công chúa dòng họ Thích Ca, gả cho Ba Tư Nặc. 

Mạt Lợi sanh ra Tỳ Lưu Ly. Khi Tỳ Lưu Ly tám tuổi, về quê ngoại học bắn cung. 

Lúc bấy giờ, dòng họ Thích vừa xây xong một ngôi giảng đường để thỉnh Như Lai 

và các vị thánh tăng đến cúng dường. Tỳ Lưu Ly cùng năm trăm đứa trẻ vào giảng 

đường, trèo lên tòa sư tử chơi, bị họ Thích mắng là “kẻ nô tỳ” và đuổi ra khỏi cửa. 

Tỳ  Lưu  Ly  vô  cùng  căm  tức,  lại  được  đại  thần  Khổ  Mẫu  (Dīgha  Chārāyana)  xui 

xiểm, nên đã thừa cơ đoạt ngôi vua cha khi Ba Tư Nặc viễn du. Ba Tư Nặc chạy sang 

cầu viện A Xà Thế giúp đỡ, nhưng bị bệnh chết trên đường lưu vong. Nghe tin cha 

chết, Tỳ Lưu Ly liền đem binh tiến đánh thành Ca Tỳ La Vệ (dù Phật Thích Ca đã ba 

lần hiện thân khuyên can). Chiếm được thành, Tỳ  Lưu Ly tàn sát tận diệt dòng họ 

Thích Ca, máu chảy thành sông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 391

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 2. Xót thương ốc, ba ba, ông Cố được phán “phóng sanh”; ném 

 chết bồ câu non, họ Trình chỉ được gia hạn. 

  

 3. Vào trường thi phải gỡ oán cho mèo; toan nhận con thường 

 bị bò cản trở. 

  

 4. Tụng chú Đại Minh, mặt lưới mở tung. Niệm danh Bồ Tát, 

 oán quỷ đắc độ. Chẳng chỉ mở rộng lòng nhân đến muôn loài, mà còn 

 dứt tai kiếp trong vị lai. Ấy là sự cứu khổ thứ tư của Đại Sĩ vậy (Trong

 phần này, ca tụng cả sự cứu vớt loài vật). 



(1). Vào đời Minh, sư Hữu Môn đắc Đại Bi tam-muội, đi dạo chơi 

nơi  ruộng  đồng  vùng  Phụng  Hóa,  thấy  mấy  trăm  con  cò,  con  diệc  bị 

người ta giăng bẫy, thầm niệm chú, chúng liền bay thoát. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  đời  Tống,  Châu  Thế  Thuần  thờ  Đại  Sĩ 

nghiêm cẩn, phát nguyện tả kinh để thí cho người khác trì tụng. Khi chép 

kinh, chợt có bầy quạ kêu rầm rĩ trên nóc nhà. Ra nhìn thì thấy có một 

con quạ bị trúng tên chảy máu, lũ quạ nhổ không được cho nên kêu rầm 

rĩ. Ông Châu ngửa mặt lên trời niệm danh hiệu Bảo Thắng Như Lai, Cứu 

Khổ Quán Âm, dùng bút chỉ vào quạ. Mũi tên liền rớt ra, từ giếng trời228

rơi xuống bên cạnh khám thờ Phật, quạ bay mất. 



(2). Theo Đệ Nhất Công Đức Lục, nhà ông Cố Vĩ Đông có đứa 

cháu  bị  bệnh  đậu  nguy  ngập.  Đêm  nghe tiếng  quỷ  gào,  ông Đông  bèn 

hướng  dẫn  hai  đứa  con  trai  cầu  nguyện  trước  tượng  Đại  Sĩ.  Trong 

khoảnh khắc, đứa con út ngã lăn ra đất, [khi tỉnh lại kể: ‘Con thấy] có vị 

thần bảo: ‘Đây là điện Đại Sĩ’. Do vậy, rạp đầu lạy, nghe bên trong có 

tiếng hô: “Cho Đậu thần và đứa con út cùng vào”. Đậu thần hình dáng 

như đứa bé trai, dâng sổ lên, trên đó đã ghi ngày đó giờ đó sẽ chết. Đại 

Sĩ  phê  hai  chữ  Phóng  Sanh  vào  sổ.  Thần  đi  ra,  có  hai  người  đội  mão 

nhọn, mấy trăm người mặc áo xanh, buồn bã hướng về phía đậu thần xin 

hãy che chở. Thần nói: “Đã phán!” Đứa con út tỉnh lại, bệnh đậu đã lành. 

Trước đó, vào buổi sáng, ông Đông ra cửa thấy có người bán ốc xanh 

ước  chừng  mấy  trăm  con,  trong  ấy  có  hai  con  ba  ba,  [động  lòng]  xót 

thương bèn mua đem thả. Vì thế, được quả báo này. 

Theo Kiến Văn Lục, Trình Tư cùng anh em đi bẫy chim bồ câu, 

thấy có ba con. Anh em bắt đem đi, Kim Tư tức giận bèn ném chết hết. 

Đêm mộng thấy hai người mặc áo xanh đến bắt, Kim Tư bèn trốn vào 

cửa  Đại  Sĩ,  thì  Đại  Sĩ  đã  nghiễm  nhiên  ở  đó.  Kim  Tư  kêu  chưa  giết 

228 Giếng trời (thiên tỉnh, courtyard): Khoảng sân trống giữa các khu nhà xây qu

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 392

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

người, người áo xanh bảo: “Ba con bồ câu tố cáo”. Kim Tư nói: “Con 

chim nhỏ nhoi sao đáng phải thường mạng?” Đại Sĩ dạy: “Xét về lý thì 

phải đền mạng, nhưng nghĩ ngươi nhỏ tuổi, có thể gia hạn, mười hai năm 

sau sẽ lại bắt”. Kim Tư tỉnh giấc, mười hai năm sau bèn chết đứng dưới 

chân cầu. 



(3).  Theo  Thủ  Nhất  Trai  Ký,  Trần  Thái  Hòa  đi  thi  Hương  mắc 

bệnh,  mộng  thấy  hai  con  mèo,  ba  con  chuột,  tám  con  ễnh  ương  đòi 

mạng. Họ Trần hứa tụng Tâm Kinh để siêu độ cho chúng. Có viên công 

sai nói: “[Để ta] bẩm lên quan rồi phúc đáp”. Về sau, lại mộng thấy công 

sai  nói:  “Thoạt  đầu,  Văn  Xương  Đế  Quân  bảo:  ‘Trần  mỗ  đỗ  Giải 

Nguyên229 khoa này, sao lại bạo ác dường ấy. Nếu thoát khỏi phận dân 

hèn,  há  hắn  chẳng  tàn  độc  sanh  linh  ư?  Cho  hắn  vào  trường  thi  là  đã 

khoan dung lắm rồi!’ Bổn quan lại bốn lượt thỉnh cầu ‘hắn đã sửa đổi’, 

Ngài bèn  phán  rằng:  ‘Trời  đất hiếu sanh,  noãn, thai,  thấp,  hóa  khác gì 

nhau! Thánh hiền ưa điều lành, há dung thói bạo tàn, xằng bậy!” [Ông 

Trần] bèn hứa tụng Tâm Kinh năm vạn quyển để siêu độ mười ba mạng 

oán  cừu.  Ấy  là  vì  lúc  nhỏ  cậy  là  con quan,  sai  nô tỳ  đánh  mèo,  chuột 

v.v... giống như kẻ tra hạch phạm nhân đến chết. Do vì lúc bé vô tâm 

phạm lỗi, chẳng ngờ trong cõi Âm giám sát nghiêm ngặt như thế ấy! 

Theo  Chuyển  Kiếp  Luân,  đời  Tống,  Địch  Tiếp  vẽ  hình  Đại  Sĩ, 

kiền thành cầu đảo có con. Vợ mộng thấy có bà lão mặc áo trắng tặng 

cho một đứa con, toan đỡ lấy, chợt có một con bò chặn ngang ở giữa. Đã 

sanh con nhưng không nuôi được. Người giải mộng bảo: “Hãy kiêng ăn 

thịt bò!” Ông Tiếp bèn lập thệ cả nhà ăn chay, lại dựng một cây cầu. [Vợ 

ông Tiếp] lại mộng thấy bà lão lần trước tặng cho đứa bé, bèn bồng lấy. 

Sanh  con  ra  bèn đặt tên là  Kiều.  Ông  Tiếp  thọ  chín  mươi  ba  tuổi,  các 

cháu đến nay vẫn còn đỗ đạt. 

Theo  Liễu  Nhai  Ngoại  Biên,  Phùng  Như  Kinh  giữ  chức  Quán 

Sát230 ở Tây Ninh, dẹp yên dân làm loạn, tướng quân muốn giết chết hết 

[những kẻ làm loạn]. Ông Kinh đem tánh mạng cả nhà mình ra bảo đảm, 

xin tội cho dân. Do vậy, quan chỉ giết vài người. Đến đêm  mộng thấy 

Đại Sĩ giáng lâm, [bế] một đứa bé quấn trong cái địu thêu, bảo: “Ban cho 

229 Vào thời Đường, người đỗ đầu kỳ thi Hương gọi là Giải Nguyên, đến đời Tống 

gọi là Giải Đầu. Từ thời Minh, Thanh, trở đi, những người đỗ khoa thi Hương được 

gọi chung là Cử Nhân,  nhưng dân  gian vẫn quen gọi là Hiếu  Liêm. Người đỗ đầu 

khoa thi Hương vẫn gọi là Giải Nguyên như thời Đường. 

230 Quán Sát là một chức quan cầm đầu quân sự tại một châu, gọi đủ là Quán Sát Xử 

Trí Sứ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 393

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ngươi”. Toan tiếp lấy, nhưng bị một con bò cản trở. Đại Sĩ bảo: “Cả nhà 

hãy nên kiêng thịt bò”, bèn phát nguyện chẳng ăn thịt bò, liền đỡ được 

đứa con. Đứa con sanh ra chính là quan Cấp Gián231 Vân Tục. 

(4). Mặc Khách Tục Huy Trì hễ thấy người ta giăng lưới, thả câu, 

bèn chí tâm tụng chú Yết Đế bảy biến, có thể khiến cho người ấy suốt 

ngày chẳng bắt được gì. 

Theo  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn,  vào đời Đường, quan  Quân Điển 

của Nhiêu Châu là Trịnh Lân chết rồi vào cõi âm. Tra sổ thì ra bắt lầm, 

bèn được thả về. Vua (Diêm La Vương) khuyên nhủ:  “Ngươi sống lại 

 hãy gắng sức làm lành. Thấy người khác sát sanh, chỉ nhất tâm niệm A 

 Di Đà Phật và Quán Thế Âm Bồ Tát thì con vật ấy được thọ sanh mà 

 ngươi cũng được phước” . 

 2.2.2.5. Thoát hành hình

  

 1.  Bèn  có:  Quách  Tuyên  cảm  mộng,  tự  biết  mình  mạng  lớn 

 chẳng lo. Vương Hãn chịu ơn, hối trót cười mê muội dị đoan. 

  

 2.  Đổng Hùng  hai  lượt tuột  xiềng,  chốt  khóa  vẫn  còn  nguyên. 

 Trương Sướng bị cùm chặt hơn, gông gãy tan từng tấc. 

  

 3.  Bạch  hạc  lượn  quanh  Tử  Kiều,  phảng  phất  điềm  lành  thời 

 Viêm Hán. Nhặng xanh cứu chàng buôn gạo, càng tỏ sự lạ triều Phù 

 Tần. 

  

 4.  Tượng  đúc  chùa  Ngõa  Quan  tự  giáng  lâm  xoa  đầu;  nhốt 

 trong ngục Tấn Dương, nhờ Phổ Môn được cứu. 

  

 5. Đậu Truyền được Ngài che chở, nhìn đồng bọn khóc cười. Bà 

 Trương đêm trường bôn tẩu, quỳ dài gặp gỡ chồng. 

  

 6.  Tăng  Bao  thương  sáu  tên  cướp,  thuyết  pháp,  gông  cùm  tự 

 tháo. Tăng Lãng suất lãnh đồng môn, xưng danh, dập đầu trên đá. 

  

 7. Thỉnh Tăng lễ tụng Phổ Môn, Khả Minh hiện điềm lành sắc 

 lạ.  Cai  trị  nhân  từ  khoan  dung,  Thúc  Đạt  nhận  phẩm  kinh  Quang 


Minh. 

  

 8.  Từ  Nghĩa  giật  mình  tỉnh  mộng,  tóc  gỡ,  thân  tự  do.  Cái  Hộ 

 được quang minh chiếu tới, cửa mở, thoát gông xiềng. 

  

 9. Chú gây liên lụy, xiềng ông Vi như đá nổ tan. Khổ bởi tham 

 quan, gông ông Khuê chân cầu tự tháo. 

231 Cấp Gián là danh xưng gọi chung hai chức vụ Cấp Sự Trung và Gián Nghị Đại 

Phu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 394

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 10. Tăng Minh bị vu báng, dây trói lỏng dần. Trương Đạt tự sửa 

 mình, gông không còng được. 

  

 11. Tâm Kinh ngầm gia hộ, ấm lòng cô trung quan Cấp Gián. 

 Thiền Định chẳng thương tổn, chàng Hiếu Liêm gột sạch tiếng oan. 

  

 12.  Tăng  Quang  bị giam trong  ngục,  chiêm  ngưỡng tôn dung, 

 thoát ngục. Ngự Sử bị đày làm lính, có hy vọng trở về. 

  

 13. Nguyện xả ác hướng lành, hãy phát tâm nối gót Cao Tuân. 

 Thoát tội, làm công đức, chớ trái nguyện giống như Xử Mậu. Đấy là 

 sự cứu khổ thứ năm của Đại Sĩ vậy. 



(1). Theo Biện Chánh Luận, đời Tấn, Quách Tuyên, Văn Xử Mậu 

và Dương Thâu Kính là bạn bè với nhau. Ông Kính phạm tội khiến cho 

ông Tuyên và ông Mậu cũng bị cùm. Ông Tuyên niệm Quán Thế Âm, 

mười  ngày  sau,  mộng  thấy  Bồ  Tát  an  ủi,  bảo  “mạng  lớn,  chẳng  lo”. 

Trong khoảnh khắc, gông cùm tự gỡ, đeo vào lại tuột ra. Ba người phát 

nguyện  nếu  thoát  tội,  ai  nấy  sẽ  bỏ  ra  mười  vạn  đồng  làm  công  đức. 

Không lâu sau cả ba đều được tha. 



Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Đường,  Vương  Hãn  và  Đổng 

Hùng cùng bị hạ ngục. Thoạt đầu, ông Hãn không tin Phật, bà vợ tụng 

kinh, ông bèn cười rằng: “Sao lại dị đoan mê muội thế?” Đến khi thấy 

Đổng  Hùng  tụng  phẩm  Phổ  Môn,  xiềng  tự  tháo  gỡ,  mới  biết  Phật  lực 

rộng lớn, hối trách sâu xa đã phạm lỗi chẳng tin, kiền thành niệm danh 

hiệu tám vị Bồ Tát, đủ số ba vạn, xiềng cũng tự tháo gỡ chẳng khác gì 

ông Hùng. Khi ấy, trong ngoài ngục nghe chuyện đều lấy làm lạ. Những 

tù nhân cùng bị nhốt đều được thoát tội. 



(2). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Đường, trong niên hiệu Trinh 

Quán, Đổng Hùng làm Đại Lý Thừa232, thờ Phật, ăn chay từ bé, do dính 

vào  chuyện  của  Lý  Tiên  Đồng  bèn  cùng  với  mười  mấy  người  như 

Vương Hãn v.v... đều bị tống vào ngục. Ông Hùng chuyên niệm phẩm 

Phổ Môn, xiềng tự tuột ra rớt trên đất, nhưng chốt khóa vẫn chưa mở. 

[Cai  ngục]  liền  báo với  Ngự  Sử  Trương  Thủ  Nhất  đến  xem  xét,  [ông 

Trương] kinh ngạc một lúc lâu, rồi khóa chặt, niêm phong, bỏ đi. Ông 

Hùng vẫn tụng niệm, xiềng lại tuột ra, rớt xuống đất vang ra tiếng, dấu 

niêm phong vẫn như cũ.  Nhờ đó,  những người cùng bị nhốt đều được  

232 Thừa là một chức quan, là thuộc cấp của Thái Úy. Đại Lý Tự là cơ quan chủ quản 

tư pháp, chuyên quản trị những vụ kiện tụng hình sự, được đặt ra dưới thời Bắc Tề, 

đứng đầu là Đại Lý Khanh, phó là Đại Lý Thiếu Khanh. Những nhân viên cấp nhỏ 

hơn gọi là Đại Lý Thừa. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 395

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thả. 

Theo sách Đàm  Tẩu, đời Tống, Trương Sướng thường phụng trì 

Quán  Âm.  Do  không  theo  Nam  Tiếu  Vương  dấy  loạn, bị  Vương  giam 

vào ngục, bèn tụng Quán Âm Kinh ngàn biến, xiềng gãy thành từng tấc. 

Cai ngục thay xiềng mới lại bị gãy, ông bèn được thả. 



(3). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tề, Bành Tử Kiều hằng ngày 

tụng Quán Thế Âm Kinh. Đầu niên hiệu Kiến Nguyên, bị bắt, Thái Thú 

Trầm Văn Long muốn giết chết, giam cùm, canh giữ thật nghiêm ngặt. 

Ông Kiều tụng niệm hồi lâu mệt mỏi ngủ thiếp đi. Mọi người thấy con 

hạc trắng bay đến bên ông Kiều, trông phảng phất như một người xinh 

đẹp, gông cùm của ông Kiều liền tuột ra, rồi riêng mình ông ta được thả. 

Theo  Hán  Thư,  vua  xuống  chiếu  rằng:   “Trẫm  tuần  du  biên  giới 

 phương Bắc, thấy bầy hạc đậu tại đây và thấy cảnh sắc tươi sáng, liền 

 xá tội cho thiên hạ” . 

Về chuyện nhặng xanh, xin hãy xem lời chú thứ Mười trong đoạn 

thứ nhất của phần “khỏi bị giết chóc”. Đời Tần, Phù Kiên ban chỉ xá tội, 

Vương  Mãnh  dâng  bút  mực,  có  con  nhặng  xanh  to  kêu  vo  vo  rất  lớn, 

bám vào đầu bút, đuổi đi nó lại bám vào. Trong khoảnh khắc, ở Trường 

An có đứa bé áo xanh kêu lên ở chợ, bảo là “triều đình đã hạ lệnh ân xá”. 



(4).  Theo  Biện  Chánh  Luận,  vào  đời  Tấn,  có  vị  Tăng  tên  Pháp 

Hồng sống ở chùa Ngõa Quan, lén đúc một tượng vàng trượng sáu. Khi 

ấy, do quan cấm đúc kim loại nên Pháp Hồng bị tống giam. Pháp Hồng 

chí tâm niệm Quán Âm, mộng thấy bức tượng do chính mình đã đúc vào 

trong ngục, xoa đỉnh đầu, bảo: “Đừng lo, sẽ thoát khỏi tai ách”. Trước 

ngực  tượng  ấy  phóng  ra  ánh  sáng  [chiếu  xa]  trong  khoảng  một  thước 

vuông, rực rỡ như màu đồng. Trong vòng mười ngày, Sư bèn được thả. 

Phá  khuôn  ra,  thấy  tượng  ấy  giống  hệt  như  bức  tượng  chính  mình  đã 

nằm mộng thấy. 

Theo Pháp Hoa Cảm Thông, đời Ngụy, Lô Cảnh Dũ bị bắt giam 

vào  ngục  ở  Tấn  Dương.  Ông  Lô  chí  tâm  tụng  phẩm  Phổ  Môn,  trong 

khoảnh khắc tự thoát khỏi gông, riêng ông được tha. 

Lại nữa, theo Cao Tăng Truyện tập Bốn, đời Thanh, Thư Trinh do 

gây  hiềm  khích  với  Phòng  Biện,  mấy  lượt  mắc  họa  ương  lạ  lùng.  Do 

hằng ngày trì tụng Phổ Môn Phẩm và Đại Bi Chú nên những cạm bẫy 

đều thoát khỏi. 



(5). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tấn, Đậu Truyền làm thuộc 

hạ của Cao Xương, bị Lã Hộ Phù bắt giữ, đem giam trong ngục với bảy 

người đồng bạn, chờ ngày xử chém. Ông Truyền chuyên tâm niệm Quán 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 396

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thế  Âm  suốt  ba  ngày  đêm,  xiềng  gông  gãy  nát,  rời  khỏi  thân.  Ông 

Truyền nói: “Nay con được Bồ Tát xót thương che chở, nhưng đồng bạn 

còn nhiều, nỡ nào bỏ đi một mình? Mong Đại Sĩ hãy cứu vớt trọn hết”. 

Nói xong, kéo đẩy các bạn tù, họ đều lần lượt thoát khỏi xiềng, bèn thừa 

dịp ban đêm mở cửa trốn đi. 

Sách Châu Dịch có câu:  “Đồng nhân, tiên hiệu đào nhi hậu tiếu” 

(Quẻ Đồng Nhân, trước khóc lóc sau cười)233. 

Theo  Minh  Tường  Ký,  đời  Tống,  do  giặc  phao  tin  đồn  Trương 

Hưng đã đầu hàng, vợ ông ta bị [triều đình nhà Tống] bắt giam vào ngục. 

Bà vợ hằng ngày niệm kinh Quán Thế Âm. Mười mấy hôm sau, mộng 

thấy một vị Tăng lay dậy, thì gông cùm, xiềng xích đều đã tuột cả rồi, 

nhưng  do  cửa  bị  khóa  không  thoát  ra  được,  bèn  tự  đeo  cùm  vào,  nằm 

ngủ tiếp. Lại mộng thấy có người kêu: “Cửa mở rồi đó”, liền thức dậy 

chạy ra. Giữa đêm đen, thảng thốt va phải một người, bà ta kinh hoảng 

khụy xuống đất. Hỏi ra thì chính là chồng. Nâng nhau dậy, buồn vui lẫn 

lộn, đều cùng được miễn tội. Thơ cổ:  “Trường quỵ vấn cố phu”  (Quỳ 

dài hỏi chồng cũ). 



(6). Theo Cao Tăng Truyện, tập đầu, vào đời Tống, Tăng Bao đi 

đường thấy sáu tên cướp sắp bị tru lục, Sư bèn thuyết pháp cho chúng, 

khuyên  hãy  niệm  Quán  Âm.  Bọn  cướp  đang  lúc  gặp  nguy,  bèn  niệm 

niệm khẩn thiết. Trong chốc lát, người áp tải uống rượu say mèm, bọn 

cướp liền tháo gông bỏ trốn. 

Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  vào  đời  Ngụy,  Tăng  Lãng  bị 

cướp bắt, nhốt trong trướng [nơi sơn trại]. Tăng Lãng và bạn đồng học 

muốn trốn, nhưng bọn chúng canh phòng nghiêm ngặt, không chạy đâu 

được.  Phía  Đông, phía  Tây,  vách núi cao  ngất,  chẳng biết nông  sâu  ra 

sao. Có cái cây to nghiêng mình bên vách đá, liền buộc thang dây dưới 

thân cây. Khi đó, trời tối âm u, dưới đáy vực thuần là gai góc, không chỗ 

đặt  chân.  Sư  nắm  giây  treo  mình  lơ  lửng,  nói:  “Nguy  đến  nơi  rồi,  chỉ 

niệm Quán Âm mà thôi!” Lấy đầu cụng vào đá để niệm, trong khoảnh 

khắc ánh sáng chiếu khắp trời đất, thấy trong rừng gai có chỗ đặt chân 

được. Xuống đến đất, trời lại tối om. Chợt có con cọp to xuất hiện trước 

mặt, mọi người đều sợ phải vào miệng cọp. Tăng Lãng nói: “Bọn ta đã 

233 Theo Châu Dịch Chỉ Yếu, Đồng Nhân là quẻ thứ 13 trong sáu mươi bốn quẻ, có 

tên đầy đủ là Thiên Hạ Đồng Nhân do hai quẻ Càn và Ly ghép lại (trên Càn dưới 

Ly), hàm nghĩa “thượng hạ đồng thuận”, tượng trưng cho “trước gian nan, sau thuận 

lợi”. Câu nói trên đây trích từ phần Tượng Truyện giải thích về ý nghĩa của hào thứ 

năm trong quẻ này. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 397

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cảm được ánh sáng hiện ra thì con hổ này chẳng phải là do thánh nhân 

sai tới chỉ lối hay sao? Hãy mau đi theo hổ!” Đi được một chút, hổ cũng 

tạm ngừng bước. Đến sáng, tìm được đường thì hổ cũng biến đâu mất. 



(7).  Theo  Từ  Lâm  Tập,  vào  đời  Thanh,  con  một  nhà  giàu  vùng 

Đông Hoàn là Hoàng Khả Minh bị giặc bắt được, đem về sào huyệt, trói 

ngay  vào  cánh  cửa,  sai  vợ  hắn  canh  giữ.  Nhà  ông  Minh  thỉnh  tăng  lễ 

tụng phẩm Phổ Môn. Đêm ấy, nơi thân ông Minh có ánh sáng tốt lành, 

màu sắc lạ lùng, thầm biết là được sự che chở thần dị. Đợi đến khi vợ tên 

cướp mò sang hàng xóm, [ông Minh] bèn cõng cả cánh cửa bỏ trốn, gặp 

được tiều phu phá giùm cánh cửa, cởi xiềng, thoát về. 

Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tống,  Vương  Cầu  tự  là  Thúc 

Đạt,  làm  Thái  Thú  xứ  Phù  Lăng,  do  để  mất  quận  hạt  nên  bị  tống  vào 

ngục. Ông Cầu tin Phật, yêu dân, chia sẻ thức ăn cho bạn tù. Lại chí tâm 

niệm Quán Âm, đêm mộng thấy lên tòa cao, một vị Tăng trao cho cuốn 

kinh, đề tên là Quang Minh Án Hành Phẩm, trong ấy có tên các vị Bồ 

Tát,  vị thứ  hai  là  Quán  Âm,  vị  thứ  ba là Thế  Chí.  Tỉnh giấc,  xiềng  tự 

gãy, ba ngày sau được tha. 



(8). Theo Minh Tường Ký, đời Tấn, Từ Nghĩa bị Mộ Dung Vĩnh 

bắt,  chôn  ngập  hai  chân,  buộc  tóc  vào  cây.  Ông  Nghĩa  chuyên  niệm 

Quán Âm, đêm mộng thấy có người bảo: “Sự đã gấp lắm rồi, còn thảnh 

thơi ngủ nghê hay sao?” Giật mình tỉnh dậy, tay lẫn chân tóc đã được gỡ 

ra, chân cũng được tự do, bèn trốn đi. 

Cái Hộ là người Sơn Dương, bị giam sắp chết, xưng niệm Quán 

Thế Âm suốt ba ngày ba đêm không gián đoạn, thấy Đại Sĩ phóng quang 

chiếu soi, xiềng tuột, cửa mở, liền được thả ra. 



(9).  Trong  đời  Lưu  Tống,  chú  của  Hàn  Vi  giữ  việc  binh  ở  phủ 

Tương. Trưởng Sứ đất Tương nghi ngờ người chú phản nghịch, bèn giết 

chết người chú, giam Vi vào ngục, kìm kẹp, gông cùm rất nghiêm ngặt. 

Ông  Vi  tụng  Quán  Âm  Kinh  đến  mấy  trăm  biến,  xiềng  chợt  vang  ra 

tiếng nghe như tiếng đá bị nung vỡ ra, hư nát, tự rớt xuống. [Cai ngục] 

báo lên Trưởng Sứ, bèn cho đóng thêm nẹp và đinh thật chặt. Ông Vi lại 

tụng kinh, xiềng lại vang ra tiếng rồi tuột ra giống như trước. Do vậy, 

Trưởng Sứ bèn thả đi. 

Theo Tập Dị Ký, nhằm thời Thiên Bảo đời Đường, Thành Khuê lo 

liệu việc dựng cầu ở Hà Nam, bị gió thổi bay mất. Quan đứng đầu châu 

ấy nghi ông Khuê trộm [vật liệu xây dựng đem] bán, sai Dương Cẩn bắt 

ông  Khuê.  Họ  Dương  đòi  ăn  hối  lộ  không  được,  bèn  tra  khảo  tàn  tệ, 

gông xiềng chặt chẽ, cột ở bến thuyền. Ông Khuê niệm Cứu Khổ Quán 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 398

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thế Âm Bồ Tát, mười mấy ngày sau, gông xiềng tự tuột. Đến đêm, ông 

Khuê nhổ đinh, nhảy xuống nước trốn. 

(10). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, vào đời Ngụy, Tăng Minh 

làm chủ chùa Thạch Quật ở Bắc Đài. Khi ấy, vua Ngụy thường ngờ tăng 

nhân là giặc, bắt mấy trăm tăng nhân giam cầm, bảo Tăng Minh là đầu 

lãnh, càng trói chặt hơn nữa, đợi sáng ra sẽ chém. Tăng Minh nhất tâm 

niệm Quán Âm, đến nửa đêm dây lỏng ra, đến sáng dây đứt tung, liền 

trốn đi. Cai ngục tâu lên, vua thả cả bọn. 

Theo Thái Bình Quảng Ký, Trương Đạt có tội, bị giam, bị phân xử 

đáng  tội  chết,  bèn  chuyên  niệm  Quán  Âm,  gông  xiềng  tự  tuột  ra,  liền 

được tha, bèn suốt đời ăn chay giữ giới. 



(11).  Theo  Ngư  Sơn  Thặng  Cảo,  vào  đời  Minh,  Hùng  Ngư  Sơn 

làm  quan  Cấp  Gián,  do  khắc  tác  phẩm  của  Châu  Đình  Nho234  nên  bị 

giam trong ngục Cẩm Y235. Trong ngục, ông đem Phật pháp cảm hóa bạn 

tù, lễ tụng không thiếu sót. Lại giảng Tâm Kinh cho bạn tù, chép lại Tâm 

Kinh để lưu truyền. Lúc bị phạt trượng, ông thầm tụng bảo hiệu (danh 

hiệu quý báu) của Đại Sĩ, không bị nát thịt, chảy máu, chẳng thấy đau 

đớn, biết là được Đại Sĩ ngầm che chở. 

Theo Trì Nghiệm Ký, Hiếu Liêm Ngu Thứ Nhan đã thờ Đại Sĩ từ 

trước, mỗi sáng lễ Đại Bi Sám, tụng kinh Kim Cang. Lại còn khắc Quán 

Âm Kinh đem tặng, khuyên người khác trì tụng để tránh tai kiếp. Về sau, 

bị kẻ thù vu hãm, đưa về giam trong ngục Giang Ninh. Thứ Nhan thầm 

234  Châu  Đình  Nho  (1593-1644),  tự  là  Ngọc  Thằng,  hiệu  Ấp  Tề,  người  làng  Nghi 

Thành, huyện Nghi Hưng, tỉnh Giang Tô, làm đến chức Đông Các Đại Học Sĩ dưới 

thời  Sùng  Trinh.  Ông  ta  thông  minh,  văn  tài  hoạt  bát,  được  coi  là  thần  đồng,  rất 

thông minh, mẫn tiệp, giỏi đoán ý người khác, là lãnh tụ của nhóm Phục Xã, từng 

làm cố vấn thân tín của  vua Sùng Trinh. Năm Sùng Trinh 16 (1643), quân Thanh 

vượt quan ải tấn công Trung Nguyên, kinh thành rúng động. Châu Đình Nho vâng 

lệnh dẫn quân ra ngoài thành đối địch, nhưng đóng lì tại Thông Châu, không dám 

tiến lên, chỉ lo nhậu nhẹt, ca hát cùng thuộc hạ, ngụy tạo chiến công, nên được nhà 

Minh thăng lên làm Thái Sư cho đến khi Cẩm Y Vệ Chỉ Huy Sứ Lạc Dưỡng Tánh 

dâng sớ hạch tội, chân tướng mới lộ ra. Vua cả giận bắt Châu Đình Nho tự tử vào 

năm Sùng Trinh 17 (1644); do vậy, những người khắc in văn chương của Châu Đình 

Nho trước đó đều bị vạ lây. 

235 Cẩm Y Vệ là cơ quan đặc vụ kiêm tình báo quân sự thời Minh, có tên gọi đầy đủ 

là Cẩm Y Thân Quân Đô Chỉ Huy Sứ Ty. Tiền thân của nó chính là Ngự Dụng Củng 

Vệ Ty (được thành lập vào thời Minh Thái Tổ). Cơ quan này trực tiếp nhận lệnh từ 

nhà vua, có thể bắt cứ ai (chỉ trừ hoàng đế) kể cả hoàng thân quốc thích, có thể xử tử 

không cần xét xử công khai. Đồng thời nó có nhiệm vụ thu thập tin tức tình báo quân 

sự. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 399

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trì  kinh  sám,  tuy  nếm  đủ  mùi  thảm  độc  mà  như  nhập  Thiền  Định,  lại 

được rửa oan. 



(12). Đời Thanh, Châu Tăng Quang bị giam vào ngục, mộng thấy 

Bạch Y Đại Sĩ truyền dạy bài chú, niệm một vạn hai ngàn biến, in một 

ngàn hai trăm quyển, được thả. 

Theo Kính Tín Lục, Thị Ngự Châu Kế Khanh ở Sơn Tả bị đày làm 

lính  thú ở  Hòa  Lâm236,  mộng thấy  Đại  Sĩ  truyền  dạy  chú Bạch Y, bảo 

niệm một vạn hai ngàn biến và khắc in lưu truyền, sẽ được vua cho trở 

về. Kế Khanh vâng lời, làm theo, được tha tội cho trở về. 



(13). Theo Tuyên Nghiệm Ký, Cao Tuân giết người, bị bắt, xiềng 

dưới hầm. Người cùng bị giam khuyên hãy niệm Quán Âm,  Tuân nói: 

“Tội tôi rất nặng, làm sao thoát?” Người kia tận lực khuyên, Tuân bèn 

phát tâm  bỏ  ác  làm  lành,  chuyên niệm  danh  hiệu  Quán  Âm,  dụng tâm 

thành khẩn, xiềng tự tháo. 

Theo Biện Chánh Luận, vào đời Tấn, Văn Xử Mậu đã cùng Quách 

Tuyên phát nguyện sau khi thoát tội sẽ bỏ ra mười vạn đồng làm công 

đức.  Về  sau,  xiềng  tuột,  được  tha;  ông  Tuyên  đã  làm  tròn  lời  nguyện, 

còn ông Mậu trái lời thề, chẳng làm. Đến khi Lô Tuần237 hưng binh, ông 

Mậu bị trúng tên, bèn nói: “Ta phạm tội nặng”. Nói xong bèn chết. 

 2.2.2.6. Lành bệnh  

 1. Bèn có: Giới Hiền thọ ký, hiện sắc biếc như chất lưu ly. Xử 

 Bá quy y, thấy thể chất dường như vàng rọi. 

  

 2.  Như  Am,  Thùy  Kế  được  tưới  cam  lộ  nhiều  phen.  Ứng  Cát, 

 Cánh Lăng, cùng hưởng đề hồ rưới đảnh. 

  

 3. Huệ Cung trọn kính, gà bèn chặn mèo. Đàm Dĩnh thành tâm, 

 rắn đến nuốt chuột. 

  

 4. Hai lượt gọi tên Hoằng Nguyên, Bạch Y hiện thân. Ba phen  

236 Hòa Lâm là tên gọi tắt của Cáp Lạp Hòa Lâm (Karakorum), vốn là kinh đô cũ đế 

quốc Mông Cổ, nhưng đến đời Thanh thì đã trở thành nơi hoang phế. Thành phố này 

nay nằm ở Tây Bắc tỉnh Övörkhangai của Mông Cổ. 

237 Lô Tuần (?-411) thuộc một dòng họ lớn ở Phạm Dương (nay thuộc Hà Bắc) vào 

thời Đông Tấn, là chồng của em gái Tôn Ân người xứ Lang Tà (tỉnh Sơn Đông). Khi 

Tôn  Ân  chết  trận,  Lô  Tuần  trở  thành  thủ  lãnh  của  đám  quý  tộc  vùng  Lang  Tà,  có 

tham vọng lật đổ nhà Tấn, từng hưng binh đánh chiếm nhiều phen, giết các thái thú 

những  châu  huyện  quan  trọng.  Lô  Tuần  từng  nhiều  lần  đánh  xuống  Quảng  Đông, 

Hợp Phố, Giao Châu, khiến nhà Tấn chao đảo, cho đến khi bị Đỗ Huệ Độ đánh bại, 

phải tự giết vợ con rồi nhảy xuống sông tự sát. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 400

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 xoa thân Huyền Tảo, tượng vàng chợt tới. 

  

 5. Sanh bệnh phù chân, chuột gặm đùi Vô Lậu. Họa khởi Trầm, 

 Thai, họ Lý mộng thấy trâu. 

   

 6.  Thịnh  Minh  đau  bụng,  nhức  đầu,  thần  châm  khỏi  bệnh. 

 Vương tử ung nhọt lở loét, tự hưởng cối thuốc. 

  

 7. Miệng sùi dãi trắng, Pháp Thông mộng xơi gân lạc đà, đảnh 

 phóng tia chớp, Tào Ngọc trừ hết sạch trùng lao. 

  

 8. Thệ nguyện, nhọt thịt liền trừ, dán kinh, họng tiêu bướu thịt. 

  

 9. Được hiện tướng, Trí Đàn lành bệnh trầm kha; do xả thân, 

 Dã Mục chẳng cần uống thuốc. 

  

 10.  Phan mẫu,  ông  Vu,  cùng  được  ban  linh  dược;  bà  Tiết,  bà 

 Trầm, cùng được thí thần thang. 

  

 11. Bà  Bành thắp tâm hương,  [thân]  nhẹ  như lá  táo; bà  Trần 

 trừ nghiệp chướng, cành hoa sen khẽ phẩy. 

  

 12.  Trừ  bệnh  phong,  khỏi  sốt  rét,  đâu  cần  khoe  “văn  chương 

 hữu thần”. Mổ toang bụng, rửa sạch ruột, tự sẵn có thần cao bôi đắp 

 (Tổng cộng ba đoạn). 

(1). Theo Đường Tam Tạng Truyện, ngài Chánh Pháp Tạng Giới 

Hiền thuộc chùa Na Lan Đà ở Ấn Độ bị bệnh phong. Mỗi lần lên cơn, 

chân tay co quắp, đau đớn như lửa đốt, dao cắt, muốn nhịn ăn để chết. 

Sư  mộng  thấy  có ba  người:  Một người sắc  vàng  ròng,  một  người  màu 

lưu ly, một người màu bạch ngân, bảo: “Trong quá khứ, ông từng làm 

quốc vương, nhiều phen não hại chúng sanh, cho nên hứng chịu quả báo 

này. Hãy nên chí thành sám hối, siêng năng tuyên giảng kinh luận, bệnh 

sẽ tự tiêu diệt”.  Người sắc  vàng chỉ người sắc  biếc  nói:  “Đây  là  Quán 

Thế Âm, người sắc bạc là Từ Thị”, tự bảo mình là Văn Thù, cho biết sẽ 

có vị Tăng Trung Hoa đến đây, “ông hãy nên dạy dỗ”. Ngài Giới Hiền 

thưa “xin vâng lời dạy”, từ đấy lành bệnh. 

Theo Minh Tường Ký, đời Tống, Mã Xử Bá tin Phật pháp từ bé. 

Trong niên hiệu Nguyên Gia, mộng thấy ba người ở lưng trời, cao hơn 

hai trượng,  dáng  vẻ nghiêm  trang,  đứng  trên  mây  nhìn  xuống,  các  thứ 

âm nhạc cõi trời vang rền hư không. Về sau, bị bệnh ngặt nghèo, nhìn xa 

xa thấy phương Tây có ba người đi, cao hơn hai trượng. Đằng trước là 

một người mặc áo kép, tóc mai buông rủ, đảnh đầu có hào quang. Hai 

người phía sau tư chất như vàng chói lọi, dáng vẻ trang nghiêm, chính là 

ba vị thánh đã từng thấy trong mộng trước kia, liền khỏi bệnh. 

Theo  Sơn  Am  Tạp  Lục, vào  đời  Minh, vị  sư  giữ  chức  Liêu  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 401

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nguyên tên là Chiếu ở chùa Thiên Đồng, mắc bệnh ngặt trong niên hiệu  

Hồng Vũ, hằng ngày niệm thánh hiệu Quán Âm một vạn tiếng. Sau đấy, 

tự nghĩ: “Chẳng bao lâu nữa ta sẽ chết, sao bằng đổi sang trì niệm danh 

hiệu A Di Đà Phật”. Vừa mới khởi lên ý niệm ấy, chợt thấy một phụ nữ 

xinh  đẹp,  mặc  áo  lục  thù238,  cầm  tịnh  bình,  từ  ngoài  cửa  bước  vào;  sư 

Chiếu kinh hãi không biết làm thế nào. Lắng lòng nhìn kỹ thì chính là 

Bồ  Tát  hiện  tướng,  sư  Chiếu  khóc  lóc  cầu  xin  thương  xót,  liền  chẳng 

thấy nữa. Năm ngày sau hoàn toàn khỏi bệnh. 



(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, vào đời Nguyên, Chân Tịnh 

tự là Như Am, bị bệnh khổ, mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ cầm bình rót nước 

vào miệng, bảo: “Lành bệnh!” 

Theo Trì Nghiệm Ký, vào đời Minh, vị tăng tên Thùy Kế bị đau 

sườn, chẳng thể ăn uống đã hơn một tháng. Có người bảo: “Sư thường 

khuyên  người  khác  niệm  Quán  Âm  hòng  cứu  khổ,  nay  sao  chẳng  tự 

niệm”. Đang mê mệt, Sư nghe nói bèn tỉnh ngay, vội vàng chuẩn bị đèn 

hương, lớn tiếng trì danh hiệu Đại Sĩ không ngừng. Đến canh tư nghe im 

tiếng,  mọi  người  sợ Sư  đã  tắt  hơi,  đến xem,  thấy  đang ngủ li  bì.  Trưa 

hôm  sau  đòi  ăn,  có  thể  đứng  dậy  đi  lại  được.  Mọi  người  hỏi  sao  lành 

bệnh nhanh thế? Sư đáp: “Lúc mới xưng danh, bèn đau như cắt. Lâu sau, 

trên  không  trung  hiện  ra  đám  mây  lành,  Đại  Sĩ  lấy  cam  lộ  trong  bình 

rưới lên đỉnh đầu tôi, mát mẻ thấm tận tim gan, bệnh liền khỏi hẳn”. 

Trong bài Linh Giới Sát Trung Ngôn của bộ Vương Ứng Cát Bút 

Ký, cho biết:  “Trong thời Vạn Lịch nhà Minh, Cát phụng mạng đi sứ, 

 tiện đường trở về quê, chợt bị bệnh nặng, hoảng hốt sai người khiêng tôi 

 đi. Chợt rơi xuống nước, thấy các loài có vảy, có mai ở trước mặt, tự 

 nghĩ trước kia ta ăn những thứ này nên nay gặp nạn. Chợt có người đỡ 

 lên bờ, thấy Đại Sĩ ngồi dựa vào vách đá, Thiện Tài, Long Nữ đứng hai 

 bên. Tôi khấu bái, Đại Sĩ dạy: ‘Ngươi vốn là thiện tri thức chuyển thân, 

 dốc lòng thành kính thờ ta. Nay vì sát sanh nên bị bệnh này. Nếu kiêng 

 giết sẽ lành’. Tôi kính cẩn, vâng theo lời dạy. Đại Sĩ ban Đề Hồ, màu 

 vàng pha biếc. Uống vào vị trong ngần, bèn tỉnh giấc. Hương thừa vẫn 

 còn đọng trên môi mép. Dần dần lành bệnh, bèn kiêng giết, quy y” . 

Theo Biện Chánh Luận, Cánh Lăng Vương đời Tề tin nội điển239, 

bị bệnh nhiệt sắp chết, mộng thấy Đại Sĩ đích thân rưới nước thần bèn  

238 Thù là đơn vị trọng lượng thời cổ, một thù bằng 1/24 của một lượng. Áo lục thù 

chính là áo cõi trời, rất nhẹ, nói một cách ước lượng là lục thù (sáu thù), chứ sáu thù 

thì vẫn còn nặng hơn áo cõi trời rất nhiều! 

239 Nội điển: Kinh sách nhà Phật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 402

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lành bệnh. 



(3). Theo Báo Ứng Lục, vị tăng đời Nguyên là Huệ Cung bị bệnh 

bao  tử,  không  ăn  uống  được.  Đêm  mộng  thấy  một  con  mèo  chui  vào 

bụng, bệnh ngày càng nặng, thèm ăn cá. Tự biết là nghiệp báo, phát tâm 

niệm thánh hiệu Đại Sĩ trăm vạn câu, hằng ngày trì chú Đại Bi 108 biến. 

Về sau, mộng thấy đồng tử áo xanh xách giỏ đựng một con gà tới, con 

mèo bèn từ miệng sư Huệ Cung vọt ra. Sư kinh hãi tỉnh giấc thì đã lành 

bệnh. 

Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Một,  ngài  Đàm  Dĩnh  đời  Tống  bị 

bệnh ghẻ, lễ Quán Âm cầu lành bệnh. Một hôm có con rắn bò men theo 

vách trèo lên nóc. Trong khoảnh khắc có một con chuột rớt xuống, sùi 

bọt đầy thân. Sư trước kia đã từng nghe nói những con chuột bị rắn nuốt 

có thể trị lành ghẻ lở, bèn gạt lấy bọt xoa lên ghẻ, con chuột xoay mình 

chạy trốn. Qua hôm sau bệnh liền lành, mới biết rắn và chuột ấy đều là 

lòng thành cầu đảo cảm nên. Do vậy, nổi danh xa gần, được quốc vương 

cúng dường. 



(4). Theo Cảm Ứng Thiên Chú, Trương Hoằng Nguyên mộng thấy 

thần bảo: “Ngươi có thiện căn nhưng phước lực cạn, hãy nên tu đức, tập 

tánh hiền lành”. Do vậy, bèn quy y Đại Sĩ, và ghi chú đại lược bộ Cảm 

Ứng Thiên đem khắc in. Chợt mắc phải căn bệnh lạ, thấy có người áo 

trắng vén màn, kêu tên mình hai lượt, bệnh liền khỏi ngay, mới biết là 

Đại Sĩ hóa thân. 

Theo  Tỳ  Kheo  Ni  Truyện,  vào  đời  Tống,  ni sư  Huyền  Tảo thuở 

nhỏ bị bệnh nặng, không sao chữa được, bèn bày tượng Đại Sĩ, trai giới 

thanh khiết, lễ bái, chuyên niệm liên tục. Sau bảy ngày, thấy tượng vàng 

cao chừng một thước, ba lượt xoa trên thân ni sư từ đầu đến chân, liền 

cảm thấy căn bệnh trầm kha khỏi hẳn, bèn xuất gia. 



(5).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  sư  Vô  Lậu  đời  Đường,  là 

vương tử xứ Tân La, từ Trung Quốc đến Thông Lãnh240, nghe trong chùa

có tượng Quán Âm, cầu đảo không điều gì chẳng ứng nghiệm. Sư bèn 

đứng  trước  tượng,  thề  nhập  Định  bốn  mươi  chín  ngày.  Chưa  hết  hạn, 

240 Thông Lãnh chính là vùng cao nguyên Pamir hiện thời. Nơi này nổi tiếng vì Con 

Đường Tơ  Lụa đi qua đó. Pamir nằm giữa Trung Quốc, A Phú Hãn và  Tajikistan. 

Đây là nơi được gọi là “nóc nhà của thế giới” vì là nơi hội tụ các mạch núi lớn như 

Tuyết Sơn (Himalayas), Thiên Sơn, Karakorum, Côn Luân và Hindu Kush. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 403

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thân đã mắc bệnh hư thũng241. Chợt có con chuột to bằng viên đạn, cắn 

vào bắp chân, mủ chảy ra chừng một đấu, bèn lành bệnh. 

Tả Truyện có câu:  “Dân sầu tắc điệp ải, ư thị hồ hữu trầm nịch, 

 trọng trùy chi tật”  (Dân buồn bã sẽ gầy mòn, héo hon, do vậy, bèn có 

những chứng bệnh nặng nề, phù chân). Chú thích:  “Trọng trùy” (重膇) là

phù chân. 

Đời  Tống,  Lý  Thương  Lão  do  sửa  chữa  mà  cuộc  đất  bị  xung 

phạm, cả nhà mắc bệnh thũng, bèn cầu khấn Đại Sĩ, tụng chú Tiêu Tai 

suốt bảy ngày, mộng thấy người mặc áo trắng cưỡi trâu đi, ngày hôm sau 

[cả nhà] đều khỏi bệnh. 

Theo  Tả  Truyện,  Thúc  Hướng  hỏi  Tử  Sản242:  “Quả  quân243  tật 

bệnh,  bói  được  quẻ:   ‘Thật  Trầm,  Đài  Thai  tác  quái’,  dám  hỏi  ngài, 

Trầm, Thai là thần nào vậy?” Tử Sản đáp: “Thật Trầm là thần sông Sâm, 

Đài Thai là thần sông Phần. Như thân vua bệnh là do ra vào, ăn uống, 

vui buồn mà ra, chứ thần núi, sông, tinh tú há làm gì được?” 



(6).  Theo  Miễn  Giới  Thiết  Yếu,  Dương  Thịnh  Minh  thích  làm 

lành, chuộng bố thí, lại càng khăng khăng ngưỡng mộ Quán Âm Đại Sĩ. 

Chợt bị bệnh trướng, bụng nổi gân xanh, châm cứu, thuốc thang đủ mọi 

cách vẫn vô hiệu. Chợt mộng thấy một bà tiên già, tay cầm một cái kim 

nói: “Bệnh ngươi khó khỏe lắm, để ta thay ngươi trừ đi”. Bà dùng kim 

chọc  từ  bụng  dần  dần  cho  đến  ót,  cổ,  dường  như  cắt  từng  đoạn,  [ông 

Dương]  gào  lên  đau  đớn,  tỉnh  giấc.  Sáng  ra,  gân  xanh  biến  mất,  lành 

bệnh. 

241 Theo Trung Y Dược Điển, Hư Thũng (Thủy Thũng) là một chứng bịnh do Thận 

hư (Thận khí suy hụt), đến nỗi Hàn xâm nhập, khiến cho cơ thể sưng phù vì nước 

đọng dưới da. Trước tiên là phù thũng ở bên ngoài, rồi đến sưng to các nội tạng nên 

gọi là Hư, nước tiểu có cặn trắng ánh xanh, thường bị tiêu chảy, vẻ mặt tái xanh, mệt 

mỏi, tiếng nói nhỏ yếu. Khi nặng, chất dịch dưới da có thể biến thành mủ. 

242  Thúc  Hướng  tên  thật  là  Dương  Thiệt  Hật  (Thúc  Hướng  là  tên  tự),  vốn  là  một 

chính trị gia lẫy lừng của nước Tấn thời Xuân Thu. Ông làm quan khắp ba triều vua 

Tấn  Điệu  Công,  Tấn  Bình  Công,  Tấn  Chiêu  Công  và  từng  đạt  được  hiệp  ước  liên 

minh quân sự với nước Sở. Còn Tử Sản (?-522 trước Công Nguyên), tên thật là Cơ 

Kiều, tự là Tử Sản, còn có tên tự là Tử Mỹ, thường được nước Trịnh gọi là Công 

Tôn Kiều (vì Tử Sản vốn là cháu nội của Trịnh Văn Công, nên thay vì gọi theo họ, 

người  ta  gọi  theo  quan  hệ  với  hoàng  tộc  thành  họ  Công  Tôn),  vốn  là  một  nhà  tư 

tưởng và chính trị gia lỗi lạc thời ấy. Ông làm Khanh Đại Phu (giống như Tể Tướng) 

nước Trịnh, chấp chánh suốt hai mươi ba năm

243 Quả quân: Tiếng các quan đại phu của các nước chư hầu gọi vua nước mình. Chữ 

Quả Quân ở đây chỉ vua nước Tấn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 404

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Sách Lã Thị Xuân Thu có câu:  “Thân tận phủ chủng”  (Khắp cả 

thân đau bụng, đau đầu). Chú thích: Phủ (府) là đau bụng, Chủng (種) là

đau đầu. 

Theo Cảm Ứng Truyện, đời Tề, Kiến An Vương bị ghẻ lở, niệm 

Quán Âm không ngừng. Đêm mộng thấy Đại Sĩ chính tay đắp thuốc cho. 

Sáng hôm sau liền khỏi bệnh. 

Trong  lời  tựa  của  bộ  Quỷ  Di  Phương  (những  toa  thuốc  do  quỷ 

truyền  lại)  có  ghi:  Lưu  Quyên  Tử  bắn  trúng  một  vật,  chợt  không  thấy 

đâu. Tìm theo dấu đến núi, nghe có tiếng giã thuốc. [Ông Lưu bước tới], 

có ba người bỏ chạy để lại toa thuốc trị bệnh ung loét và một cối thuốc; 

do vậy, soạn ra sách Quỷ Di Phương gồm mười quyển. 



(7). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, sư Pháp Thông đời Đường 

cực  yếu  đuối,  chuyên  niệm  Quán  Âm.  Về  nhà,  thân  cận  mẹ,  một  đêm 

nằm ngủ, trong miệng ọc ra ba thưng dãi trắng. Mẹ kinh hãi, hỏi vì sao. 

Đáp: Con mộng thấy có người tặng cho ba sợi gân lạc đà, vừa mới ăn 

một sợi, liền bị lay tỉnh. Thân bèn khỏe mạnh. Từ Nam Sơn đội cái cối 

đá nặng hơn năm trăm cân đến chùa mình ở kinh đô để cúng dường cho 

Tăng chúng sử dụng. 

Đời Nam Tề, Tào Giác xuất gia từ bé. Về sau, do trong nhà nhiều 

đời  bị  bệnh  truyền  thi244  [mất  sớm],  không  ai  thờ  phụng  [tổ  tông]  bèn 

hoàn tục. Sau đấy, ông ta cũng bị bệnh nguy cấp, tụng chú Đại Bi đến 

một vạn biến, cảm thấy ba con trùng từ trong thân bò ra. Trên đỉnh đầu 

tỏa chớp, ba con trùng chạy trốn. 



(8). Theo Kính Tín Lục, vào đời Gia Khánh nhà Thanh, Ngô Cơ 

cổ họng chợt sanh bướu thịt, châm, khêu càng nguy kịch hơn, dần dần 

[cái bướu] to bằng trứng chim sẻ, ăn uống rất khổ. Ông ta bèn nguyện 

khắc thí một ngàn hai trăm quyển kinh Cao Vương và quỳ tụng suốt ba 

năm. Tụng chưa đầy một trăm biến, bướu thịt tự rụng. 

Lại  nữa,  theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  đời  Đường,  sư  Thích 

Tĩnh Chi chùa Tây Minh lúc nhỏ mũi bị nghẹt vì bướu thịt, chữa trị trăm 

cách vô hiệu. Về sau, tụng Tâm Kinh năm ngàn biến, bướu thịt liền rụng. 

Theo Từ Lâm Tập,  vào thời Khang Hy  nhà Thanh, con dâu ông 

Đặng Thừa Chiếu ở Quảng Đông là Hoàng Thị trong họng sanh ra hai 

bướu thịt, ăn uống khó khăn. Mời thầy phá bướu, sưng phồng, đau đớn 

càng dữ, tính mạng kể trong sáng chiều. [Ông Đặng] bèn dạy cô ta niệm 

244 Truyền Thi là từ ngữ cổ để gọi bệnh lao kết hạch ở phổi. Truyện này trích từ phần 

Xí Thịnh Quang Chú trong bộ Di Kiên Giáp Chí của Hồng Mại đời Tống. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 405

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mười câu kinh do Đại Sĩ đã truyền dạy trong giấc mộng và dán kinh bên 

giường. Người bệnh ban đêm thấy những chữ ấy to cả tấc, nửa đêm vết 

thương lành miệng, nói: “Tôi lành bệnh rồi!” Xin nước súc miệng, lễ Đại 

Sĩ, bình phục như cũ. 



(9). Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, vào đời Thanh, Trí Đàn mắc 

bệnh nhiệt, cảm Đại Sĩ hiện tướng, quỳ mọp lễ bái liền lành bệnh. 

Lại nữa, vào đời Thanh, Hồng Kiến tự là Dã Mục, sanh được ba 

ngày, mẹ mộng thấy con nói: “Con sanh lầm vào nhà mẹ, ý muốn bỏ đi”. 

Mẹ kinh hãi tỉnh giấc, thấy quả nhiên con đã sanh bệnh, không bú sữa. 

Mẹ cầu đảo Đại Sĩ, nguyện cho con làm Tăng, không thuốc thang mà tự 

lành. 



(10). Vào đời Minh, mẹ ông Hoàng Nham Phan trì Quán Âm Trai, 

bệnh  tình  sắp  nguy  ngập,  mộng  thấy  có  người  áo  trắng  cho  một  hoàn 

thuốc, liền lành bệnh. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, Vu Ngọc Giai ở Tiền Đường vào niên 

hiệu Sùng Trinh bị bệnh gần chết, mộng thấy Đại Sĩ trao cho linh dược, 

ngũ tạng thanh lương, bệnh lành, ngồi dậy được. 

Lại theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, ngài Đạo Siêu đời Minh bị 

bệnh  lao  nguy  ngập,  cầu  đảo  Quán  Âm,  mộng  thấy  có  người  áo  trắng 

trao cho hoàn thuốc màu đỏ bảo nuốt. Ngày hôm sau có cụ già đến, chữa 

trị liền lành. 

Đời Tống, ở Giang Lăng có ông Tiết Quán Âm Nô, do kính thờ 

Đại Sĩ mà mang tên ấy, hằng ngày tụng tôn kinh không thiếu sót. Bà vợ 

bị bệnh, chữa trị trăm cách vô hiệu, đêm mộng thấy một phụ nữ áo trắng 

bảo: “Chồng người kiền thành, khẩn thiết nên trừ được túc nghiệp” rồi 

cho uống nước trong bình, miệng thoảng mùi hương lạ, bệnh liền lành. 

Theo Linh Cảm Phú, vào đời Thanh, vợ ông Trầm Khởi Tiềm là 

Hồ Thị, vợ chồng ăn chay trường thờ Phật. Trong thời Gia Khánh, bà Hồ 

bị bệnh lỵ, tánh mạng đếm từng hơi thở. Mộng thấy một bà cụ cầm một 

chén nước, bảo: “Ta là Quán Âm. Do ngươi rất kiền thành, nên đem cam 

lộ  cho  ngươi,  uống  vào  sẽ  hết  bệnh”.  Tỉnh  giấc,  miệng  vẫn  còn  mùi 

hương, dần dần lành bệnh. 

Lại nữa, theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, vào đời Thanh, Minh Trí 

bị bệnh gần như không bò dậy được, lễ danh hiệu Đại Sĩ, sáng tối không 

gián  đoạn.  Lâu  ngày,  mộng  thấy  có  người  áo  trắng  ban  cho  một  chén 

nước  sạch.  Uống  vào,  trong  khoảnh  khắc  cảm  thấy  thân  tâm  thanh 

lương. 



(11). Theo Nhất Hạnh Cư Tập, vào đời Thanh, vợ Bành Hy Tăng  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 406

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

là  Diêu  Thị  bụng  nổi  báng  bèn  phát  tâm  trì  chú  Đại  Bi.  Một  đêm  nọ, 

mộng thấy một bà lão trao cho một cành hoa bèn vui vẻ nhận lấy, chợt 

cảm thấy thân nhẹ như chiếc lá, bệnh liền khỏi. Diêu Thị làm thơ như 

sau:  “Toan hướng Không Vương sám túc khiên, tâm hương sớm kết Lạc 

 Ca duyên” . 

Theo  Ấn  Quang  Văn  Sao,  vợ  ông  Trần  Tích  Châu  là  Hồ  Thị  lễ 

Phật tụng kinh rất kiền thành, mang thai sắp sanh, chợt bệnh nặng, thân 

nóng như lửa, cấm khẩu, cứng mình, chẳng thể uống nước trong suốt hai 

mươi  chín  ngày.  Chợt  mộng  thấy  một  bà  cụ  cầm  hoa  sen  đến,  bảo: 

“Ngươi  do  túc  nghiệp  phải  hứng  chịu  căn  bệnh  hiểm  nghèo  này.  May 

nhờ gieo thiện căn sâu đậm, ta từ Nam Hải đến an ủi ngươi”. Liền dùng 

hoa sen phẩy lên thân, bảo: “Phẩy đi nghiệp chướng, hãy khéo sanh đứa 

con tốt lành”. Tỉnh dậy đã hạ sốt, thân an, ngày hôm sau sanh con. 



(12). Theo Quán Âm Kinh Chú, Mạc Xuân Huy và Mạc Nhật Huy 

cùng tụng Quán Âm Chú. Về sau, vợ là Trương Thị bị trúng phong, gần 

chết. Ông Huy hứa khắc kinh lưu truyền, chân tay liền có thể cử động 

được. 

Theo Cao Vương Chứng Nghiệm, vào đời Thanh, mẹ ông Chương 

Tông  Triều  ở  Cối  Kê  trong niên  hiệu  Gia  Khánh  bị phong  viêm,  bệnh 

tình nguy ngập. Ông Triều cầu đảo Đại Sĩ, hứa niệm Cao Vương Kinh, 

bệnh dần dần khỏi. 

Lại  nữa,  theo  Cao  Vương  Ứng  Nghiệm,  vợ  ông  Chung  Bằng  ở 

Thư Thành là Châu Thị bị sản hậu kinh phong, thầy thuốc chẳng dám kê 

toa. [Ông Chung] bèn lạy cầu Đại Sĩ, hứa in một ngàn cuốn Cao Vương 

Kinh, vợ lập tức khỏi bệnh. 

Quan Trung Thừa đời Thanh là Diệp Kiện Am kể: Lúc tuổi chừng 

hai mươi, bị bệnh sốt rét rất nặng, thầy thuốc bảo: “Lần sau bệnh càng 

nặng hơn!” Chợt thấy trong tủ sách có một cuốn Đại Bi Chú, muốn mau 

diệt bệnh khổ nên ngày hôm sau liền cầu nguyện trước bàn Phật, thắp 

hương kiền thành tụng, bệnh sốt rét liền dứt ngay trong hôm ấy. Tụng 

liên tiếp mấy ngày, bệnh sốt rét trọn chẳng phát. Vì thế, trì tụng suốt đời. 

Đời Ngụy, Tào Tháo đọc lời hịch của Trần Lâm, bảo: “Càng khiến 

cho ta đầu óc choáng váng”. Theo sách Thi Thoại, có người bị sốt rét, 

Đỗ Tử Mỹ bảo đọc những câu như  “Tử Chương độc lâu huyết mô hồ, 

 thủ đề trịch hoàn Thôi đại phu”  (Xương sọ Tử Chương máu lờ mờ, tay 

xách quăng cho Thôi đại phu), quả nhiên hết sốt rét. Lại nữa, thơ Tử Mỹ 

có câu:  “Văn chương hữu thần, giao hữu đạo” (văn chương có thần, kết 

giao hợp đạo lý). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 407

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, ngài Trúc Pháp Nghĩa đời Tấn 

chợt cảm thấy hơi xông lên ngực đau nhói, thường niệm Quán Âm, bèn 

mộng  thấy  có  người mổ  banh bụng  rửa ruột,  thức giấc liền lành bệnh. 

Thượng Thư Phó Lương soạn sự tích của Sư, thường nói: “Cha tôi chơi 

với ngài  Pháp  Nghĩa,  hễ  nghe nói  tới sự thần  dị  của  Quán  Âm,  không 

chuyện lớn nhỏ nào mà chẳng nghiêm túc [lắng nghe]”. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  Trần  Thanh  Vân  ở  Huy  Châu  thuở  nhỏ 

mắc bệnh, dần dần không dậy được, hứa in thí Quán Âm Kinh một ngàn 

quyển. Mộng thấy một vị thần cầm một chậu nước tắm, một vị thần khác 

mổ banh bụng [Thanh Vân] để rửa, kinh hoảng, thức dậy, toát  mồ hôi 

liền  lành  bệnh.  Từ  đấy  béo  tốt,  minh  mẫn,  không  còn  yếu  ớt  như  xưa 

nữa! 

Theo  Ngụy  Chí,  Trần  Khuê  thông  thạo  thuốc  men,  có  thể  mổ 

toang  bụng,  lưng,  lôi  ra  cắt  bỏ  những  thứ  tích  tụ.  Nếu  là  [bệnh  trong] 

ruột, bao tử thì cắt xén, rửa ráy, trừ khử những thứ ô uế do bệnh tật sanh 

ra rồi may lại, đắp thuốc cao thần diệu. Sau bốn năm ngày, vết thương 

bèn lành. 

 1. Lại càng từ bi nhìn chúng sanh, tương lân, đồng bệnh. 

  

 2. Vì thế, phóng quang gia trì bình nước, đủ dứt bệnh trầm kha, 

 lòng Thành chiêu cảm suối thiêng, nhằm chữa hết bệnh tật. 

 3.  Kinh  truyền  Bồ  Tát,  sớm  tạo  phước  xứ  Tây  Hà.  Tiên  nhân 

 giáng cơ, truyền lòng Từ nơi Đông Việt. 

 4. Ngọc Khê, Bành Lễ, tật dịch chẳng phải di dân. Nhà họ Trần, 

 Phương, che chở chớ ngờ mộng bệnh. 

 5.  Ông  Du  khuyên  nên  tin  tưởng,  quyến  thuộc  đều  hưởng  tốt 

 lành. Họ Đàm hoằng dương kinh điển, lợi đẫm người cùng chí hướng. 

 6.  Thiên  Thai  tu  sám,  cứu  Vĩnh  Dương  Vương  ngã  ngựa  lâm 

 nguy. Bôi Độ trở về, ấm lòng Thiệu Tín buồn không ai hỏi. 

 7.  Uông  huynh  thật  hiếm  có,  chợt thấy  phẩy  phất trần.  Họ Lý 

 thương con thơ, sẻ ngậm châu linh ứng. 

 8. Trì kinh, vợ tiêu trừ nạn; lễ khấn, chồng tăng tuổi trời. 

 9. Mở cửa cam lộ, chúng sanh đều hưởng thanh lương. Ngự núi 

 Quang Minh, con thơ thảy chẳng yểu thọ. 

 10. Trị bằng đạo thuật, thánh thần công xảo, há thể suy lường? 

 Uống thuốc Già Đà, hàn, nhiệt, khí, phong, bệnh ắt khỏi hẳn. 

 11. Phải biết: Tấm lòng có thể cảm thông, đừng sầu lâm thời ắt 

 ứng (Đây là ca tụng sự cứu chữa các bệnh, chữa lành các bệnh tật khác) 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 408

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(1). Pháp Hoa Kinh:  “Từ  nhãn  thị  chúng  sanh”   (Mắt  từ  nhìn 

chúng  sanh).  Ngũ  Tử  Tư  nói:   “Đồng  bệnh  tương  lân,  đồng  ưu  tương 

 cứu”  (Cùng bệnh bèn thương nhau, cùng nỗi lo bèn cứu nhau). Duy Ma 

Kinh:  “Dĩ  nhất  thiết  chúng  sanh  bệnh,  thị  cố  ngã  bệnh” (Do  hết  thảy 

chúng sanh bệnh cho nên ta bệnh). 

(2).  Theo  Thiện  Nữ  Nhân  Truyện,  Lã  Ngô  Thị  kiền  thành  thờ 

Quán  Âm,  trì  chú  Đại  Bi,  gia  trì  bình nước,  quán  tưởng  Đại Sĩ  phóng 

quang vào bình. Người bệnh uống nước ấy phần nhiều được lành. 

Theo  bia  tháp  Bảo  Quang  thì  sư  Pháp  Thông  đời  Đường  muốn 

trùng tu tháp cũ ở núi Cung Công, thầm niệm Quán Âm, không ăn nhiều 

ngày, cảm suối thiêng phun ra, người gù, kẻ bệnh uống vào liền hết sạch 

bệnh tật. 

(3). Theo Pháp Hoa Truyện Ký, Hà Tây Vương là Thư Cừ Mông 

Tốn245 quy y chánh pháp, mắc bệnh. Y Ba Lặc Bồ Tát bảo Quán Thế Âm 

Bồ Tát có nhân duyên với cõi này, dạy vua tụng phẩm Phổ Môn, [vua 

làm theo] liền lành bệnh. Do vậy, cho khắc in riêng lưu hành phẩm này ở 

Hà Tây, gọi là Quán Thế Âm Kinh. Xét ra, Cao Tăng Truyện chép thêm 

rằng: Bồ Tát Địa Trì Kinh là do Y Ba Lặc Bồ Tát truyền đến cõi này, 

nhưng [kinh này] do ngài Đàm Vô Sấm246 dịch, cho nên ngờ ngài Đàm 

Vô Sấm chính là Y Ba Lặc Bồ Tát. 

245  Thư  Cừ  Mông  Tốn  (368-433)  là  người  sáng  lập  triều  đại  Bắc  Lương  vào  thời 

Nam Bắc Triều cuối đời Tấn, thuộc sắc dân Hung Nô. Thoạt đầu Mông Tốn ủng hộ 

Lữ Quang ly khai nhà Diêu Tần, lập ra nhà Hậu Lương; sau đó, lại chống Lữ Quang, 

chiếm lãnh miền Cô Tạng, tự xưng là Hà Tây Vương. Về sau, Mông Tốn diệt nhà 

Hậu  Lương,  khống  chế  đường  giao  thông  Tây  Vực,  trở  thành  vua  một  nước  hùng 

mạnh. Thư Cừ Mông Tốn rất tôn sùng Phật giáo, từng thỉnh ngài Đàm Vô Sấm dịch 

kinh Phương Đẳng, Niết Bàn v.v… Em họ Mông Tốn là Thư Cừ Kinh Thanh (?-464) 

là  một  cư  sĩ  học  rộng,  từng  sang  Vu  Điền  học  tiếng  Phạn,  thông  thạo  Phạn  Văn. 

Chính Kinh Thanh đã đích thân thỉnh ngài Đàm Vô Sấm đến đất Lương và đích thân 

dịch các bộ Thiền Yếu Bí Mật Trị Bệnh Kinh, Bát Quan Trai Giới Kinh, Quán Di 

Lặc Bồ Tát Thượng Sanh Đâu Suất Kinh v.v…  

246  Đàm  Vô  Sấm  (385-433),  tên  Phạn  ngữ  là  Dharma-raksa,  đôi  khi  còn  phiên  là 

Đàm  Ma  La  Thức,  Đàm  Ma  Sám,  Đàm  Mô  Sấm,  Đàm  La  Vô  Sấm,  dịch  nghĩa  là 

Pháp Phong. Ngài xuất thân từ dòng Bà La Môn tại Trung Ấn Độ, thoạt đầu tu học 

Tiểu Thừa. Sau gặp được Bạch Đầu thiền sư truyền thụ kinh Đại Niết Bàn bèn phát 

tâm học Đại Thừa. Năm hai mươi tuổi Sư đã thông thạo các kinh Đại Thừa, kiêm 

hiểu Mật chú nên được gọi là Đại Chú Sư. Về sau, Sư mang kinh Đại Bát Niết Bàn, 

Bồ Tát Giới Kinh, Bồ Tát Giới Bổn v.v… sang Kế Tân, đến nước Quy Tư. Do thấy 

hai  xứ  này  sùng  trọng  Tiểu  Thừa,  bèn  sang  Đôn  Hoàng.  Năm  Huyền  Thỉ  nguyên 

niên  (412)  nhà  Bắc  Lương,  Hà  Tây  Vương  Thư  Cừ  Mông  Tốn  sai  Thư  Cừ  Kinh 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 409

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Trong  Cao  Vương  Chứng  Nghiệm,  Châu Trung  Thừa nói:   “Nhà

 họ Tiết [cầu cơ] có tiên giáng đàn, nói: ‘Xứ Lãnh Nam có nhiều cướp 

 biển,  Châu  Giang  lại  có  chuyện  thuyền  hoa247,  dâm  dật,  tàn  sát  ngày 

 càng  thậm  tệ,  khiến  lòng  trời  nổi  giận,  Phật  sanh  lòng  từ  bi,  sai  ta 

 khuyên dụ các chúng sanh, kiền thành tụng Cao Vương Quán Âm Kinh 

 một vạn biến, sẽ giải được hắc nghiệp’. Do vậy, khắc in, lưu hành, khiến 

 cho kẻ thấy người nghe đều vĩnh viễn đoạn dâm, sát” . 

(4). Theo Cao Vương Chứng Nghiệm, đời Thanh, Trương Tào Thị 

người  xứ  Đồng  Hương,  nhà  ở  trấn  Ngọc  Khê,  kiền  thành  tụng  Cao 

Vương Kinh. Hai mươi mấy nhà cùng sống ở nơi đó đều bắt chước làm 

theo.  Chỉ  có  mình  nhà  họ  X...  là  không  tin  Phật,  còn  cười  nhạo.  Năm 

Càn  Long  20  (1755)  xảy  ra  trận  dịch  lớn,  những  nhà  tụng  kinh  đều 

không sao, còn cả nhà ông X... dậy không nổi. 

Theo  Bạch  Y  Kinh  Cận  Nghiệm,  tại  khu  Tây  Hương  mới  xây 

dựng có hơn một ngàn nhà họ Lý, bị dịch đậu mùa, mười phần chết mất 

tám, chín, chỉ một nhà bình an. Hỏi nguyên cớ, họ nói: “Trong nhà kiền 

thành thờ Quán Âm Đại Sĩ, hứa thí tặng một ngàn quyển kinh Bạch Y”. 

Do vậy, mọi người đều bắt chước, có bị lên đậu cũng không sao. 

Theo Quán Âm Linh Nghiệm, Vương Nhật Quang ở Cửu Giang 

đem Quán Âm Kinh thờ trong khám, dâng cúng hương đèn. Khi ấy, ôn 

dịch lan truyền, những nhà hàng xóm đều bị nhiễm bệnh, riêng một nhà 

Nhật  Quang  vô  sự.  Mộng  thấy  Đại  Sĩ  dạy:   “Ta  thương  xót  đất  này  bị 

 kiếp  nạn,  ngươi  hãy  mau  đem  quyển  kinh  này  thí  tặng  mỗi  nhà  một 

 quyển,  ôn  dịch  sẽ  tự  trừ” .  Tỉnh  giấc,  bèn  chia  ra  tặng,  [người  trong 

vùng] đều sống sót chẳng thể tính kể được. 

Sách Châu Lễ có câu:  “Đại trát, tắc linh bang quốc di dân”  (Tật  

Thanh cung thỉnh Sư đến Cô Tạng để Sư học tiếng Hán trong vòng ba năm, rồi bắt 

đầu phiên dịch kinh Đại Bát Niết Bàn, hai vị Huệ Tung và Đạo Lãng giữ nhiệm vụ 

Bút Thọ. Do kinh Niết Bàn Sư mang theo chưa trọn vẹn, Sư bèn trở về Vu Điền, tìm 

được một phần cuối kinh ấy, mang về Cô Tạng tiếp tục dịch. Nhận lời thỉnh của Huệ 

Tung và Đạo Lãng, Sư chủ trì công việc phiên dịch các kinh Đại Phương Đẳng Đại 

Tập, Kim Quang Minh Kinh, Bi Hoa Kinh, Bồ Tát Địa Trì Kinh, Bồ Tát Giới Bổn… 

Do Thái Vũ Đế nhà Bắc Ngụy nghe tin Sư thông thạo phương thuật, bèn sai sứ sang 

thỉnh, Thư Cừ Mông Tốn sợ Sư sẽ sang đất Ngụy, liền giả vờ sai Sư sang Tây Vực 

tìm kiếm phần sau kinh Niết Bàn (phần này về sau được ngài Nhã Na Bạt Đà La dịch 

tiếp vào đời Đường), rồi ngầm sai thích khách giết chết Sư giữa đường. Bản kinh Đại 

Bát Niết Bàn của Sư được gọi là  Bắc  Bản Niết Bàn để phân biệt với bản dịch Nê 

Hoàn Kinh của ngài Pháp Hiển dịch (thường gọi là Nam Bản Niết Bàn Kinh). 

247 Nguyên văn  “hoa đĩnh”  (thuyền hoa): Thuyền chở gái ăn sương. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 410

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

dịch khiến cho nước nhà phải di dân). Chú thích:  “Đại trát” (大札) là tật 

dịch,  “di dân”  nhằm tránh né tai nạn. 

Theo Hải Nam Nhất Chước, Trần Thị ở Huy Châu mắc bệnh nguy 

cấp, hứa thí tặng một ngàn quyển kinh Cao Vương. Đêm ấy mộng thấy 

hai vị Tăng hộ trì, còn nói: “Bà thành tâm thí kinh, bệnh sẽ được lành”. 

Quả nhiên lành bệnh. 

Lại nữa, mẹ ông Phương Khải Thuần ở Phù Lương bị bệnh bèn thí 

kinh, cũng nằm mộng thấy hai Tăng nhân ủng hộ. 

Theo Tả Truyện, vua Tấn bị bệnh, nằm  mộng thấy hai  “thụ tử” 

(hai đứa bé con)248. 

(5). Theo Nam Hải Từ Hàng, vào đời Thanh, Du Nguyên ở Phủ 

Châu,  cha  bệnh  lao,  mẹ  bị  bệnh  khí  chất  chứa  gây  nghẹn,  chính  ông 

Nguyên  thì  bị  choáng  váng,  hai  mắt  bị  thương  tổn,  vợ  đẻ  con  nhưng 

chẳng nuôi được. Trong niên hiệu Càn Long, ông ta bèn khuyên cả nhà 

phát  tâm  thờ  Đại  Sĩ,  thành  kính,  khiết  tịnh  tụng  kinh,  sám  lỗi,  hướng 

lành. Thế rồi cha mẹ không uống thuốc mà lành bệnh, mắt ông Nguyên 

lành lặn  như  cũ, sanh  được  một  đứa  con.  Mẹ  ông ta tám  mươi  tuổi bị 

bệnh ho ra máu. Ông Nguyên khóc lóc cầu Đại Sĩ; bà mẹ mơ màng thấy 

một  bà  cụ  bảo:  “Không  sao  cả!  Ta  bảo  vệ  ngươi,  chẳng  mấy  bữa  sẽ 

lành”. Từ đấy, thí kinh không ngớt. 

Lại  nữa,  Đàm  Dụng  Hàng  ở  Hành  Dương  thuở  nhỏ  lắm  bệnh, 

nhiều lần chết ngất. Do vậy, phát nguyện biên tập Quán Âm kinh chú và 

các  câu  cách  ngôn,  các  toa  thuốc  cấp  cứu  thần  diệu  thành  một  quyển, 

mời  những  người  cùng chí hướng khắc in,  lưu  truyền  rộng  rãi.  Những 

người trong hội [in sách ấy] hoặc cầu có con nối dòng, hoặc cầu danh 

lợi, hoặc  [cầu  khỏi]  tật bệnh, tai nạn  nguy  hiểm.  Phàm  có  khổ  não gì, 

đều được giải thoát. 

(6).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  vào  đời  Trần,  do  Vĩnh 

Dương Vương Bá Trí té ngựa sắp chết, ngài Thiên Thai Trí Giả bèn đích 

thân lãnh chúng tu tập Quán Âm sám pháp. Không lâu sau, vương hơi 

tỉnh lại, ngồi tựa vào ghế,  thấy một vị Phạm tăng cầm lò xoay quanh  

248  Đây  là  lời  giải  thích  chữ   “mộng  thụ”   trong  nguyên  bản  của  tụng  văn:   “Trần 

 trạch, Phương môn, hộ vệ mạc nghi mộng thụ”  (Nhà họ Trần, Phương, che chở chớ 

ngờ  mộng  bệnh):   “Mộng  thụ”   (mộng  thấy  đứa  bé)  chính  là  điển  tích  vua  Tấn  bị 

bệnh, nằm mộng thấy hai đứa bé (tiếng cổ là  “thụ tử” ) từ trong bụng nhảy ra, bàn 

với nhau ‘lương y đã đến, hãy trốn kỹ vào phía dưới Cao, phía trên Hoang thì thầy 

thuốc không làm gì được!’ Khi thầy thuốc đến, bảo bệnh đã nhập Cao Hoang (phần 

dưới hoành cách mô, phía trên gan) không cách nào trị được! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 411

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vương một vòng, đột nhiên hết đau nhức. 

Lại nữa, vào đời Lưu Tống, Thiệu Tín ở huyện Ngô Hưng, tu tập 

bị bệnh, không ai dám đến thăm, bèn buồn khóc niệm Quán Âm. Chợt 

có một vị tăng đến xưng là đệ tử của ngài Bôi Độ249, bảo: “Đừng buồn, 

gia sư sắp đến thăm ông”. Sư Thiệu Tín nói: “Ngài Bôi Độ đã mất, làm 

sao đến được?” Tăng bảo: “Trở lại khó khăn chi?” rồi liền dùng y trùm 

đầu [Thiệu Tín], lấy ra vị thuốc Hợp Hứa Tán cho Thiệu Tín uống, liền 

khỏi bệnh. 

(7). Theo Hưu Ninh Tân Chí, Uông Cư Kính năm lên mười tuổi bị 

bệnh  đậu  nguy  ngập,  thầy  lang  nói:  “Không  chữa  được!”  Anh  là  Cư 

Nhân bèn đối trước tượng Đại Sĩ, thắp hương, quỳ niệm thánh hiệu. Cư 

Kính  chợt  thấy  có  người  mặc  áo  trắng  cầm  phất  trần phẩy  quanh  thân 

mình, không thuốc thang mà bệnh lành. 

Theo Quán Âm Linh Nghiệm Ký, trong lời tựa của Hình Bộ Chủ 

Sự Lý Ấn Vạn có nói:  “Đứa con thơ của tôi mới sanh được sáu tháng, 

 bị bịnh đậu, nhưng đậu mọc ngược [vào trong], không dậy được. Khi ấy, 

 lũ chim sẻ kêu cuồng lên, ta mộng thấy có người bảo: ‘Chim sẻ báo tin 

 vui, ngậm châu trao cho con của ngươi,  đừng lo nữa!’ Thức dậy thì đậu 

 đã trổ toàn thân đứa con, nên bèn chế tấm biển có bốn chữ Linh Ứng 

 Hàm Châu để nêu rõ sự gia hộ linh cảm” . 

(8).  Theo  Cảm  Ứng  Truyện,  Trương  Khánh  đời  Tống  làm  cai 

ngục,  quét  dọn  nhà giam  sạch sẽ.  Trong  những tháng  nắng  càng  siêng 

năng [dọn dẹp], thức ăn, thức uống, thuốc men, đồ trải nằm càng thêm 

sạch sẽ. Ông thường trì kinh Pháp Hoa, hễ thấy tù nhân bị xử tử ắt sẽ ăn 

chay, tụng kinh cho người ấy một tháng. Vợ là Viên Thị, bị nhiễm bệnh 

dịch chết, ba ngày sau sống lại, nói: “Thoạt đầu, tôi tới một chỗ dơ bẩn, 

chợt thấy Bạch Y Đại Sĩ bảo: ‘Chồng bà nhiều âm đức, con cháu ắt hưng 

249 Bôi Độ là một sư nổi danh ở kinh đô vào thời Tống, không rõ họ tên, Ngài thường 

đạp lên một cái chén để vượt qua sông nên được gọi là Bôi Độ. Ngài xuất hiện đầu 

tiên ở Ký Châu, không giữ oai nghi, thậm chí không ăn chay, mà ăn thịt, uống rượu, 

quần áo tồi tàn lam lũ, không đủ che thân, thần lực khó đoán. Ngài ra vẻ hỷ nộ bất 

thường, nhưng lời lẽ phảng phất huyền cơ sâu xa. Ngài thường lang thang khắp nơi, 

tắm trong băng giá, Những chuyện thần dị của Ngài được chép trong bộ Lương Cao 

Tăng Truyện. Khi Ngài sắp tịch, có ngỏ lời xin một đệ tử may cho một tấm ca-sa, 

nói:  “Ngày mai ra khỏi cửa sẽ không quay lại nữa”.  Áo chưa may xong thì Ngài đã 

đi mất. Cả vùng chợt nghe mùi hương lạ ngào ngạt, đi tìm thấy Ngài nằm dưới gộp 

đá, quấn mình trong tấm ca-sa rách, đã tịch từ lâu. Từ đầu đến chân đều trổ hoa sen 

thơm ngát. Mấy hôm sau, có người từ phương Bắc về nói thấy Ngài lang thang tại 

Bành Thành. Đại chúng hồ nghi, mở quan tài ra xem thì thấy chỉ còn đôi giày. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 412

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vượng, nay còn chưa có con nối dõi’, bèn nắm tay tôi dẫn ra, tôi liền tỉnh 

lại”. 

Lại  nữa,  Phan  Loan  Pha  ở  Ngô  Giang,  thành  kính  tụng  Cao 

Vương Kinh, vợ là Vương Thị bị bệnh nguy ngập, chồng tụng kinh ấy 

ngàn biến, vợ liền được lành bệnh. Không lâu sau, bà ta bị sản hậu, do 

kiền thành cầu nguyện mà được khỏi bệnh. 

Theo Trì Nghiệm Ký, vợ ông Đào Hành Phong là Tống Thị sùng 

phụng Đại Sĩ, tụng trì nghiêm tịnh. Năm ông Hành Phong tám mươi mốt 

tuổi bị bệnh nguy ngập. Bà Tống ban đêm cầu đảo Đại Sĩ, nguyện giảm 

tuổi thọ một kỷ để tăng thọ cho chồng, bệnh liền lành, mười hai năm sau, 

Hành Phong mới mất. 

Theo Kính Tín Lục, Đới Nhữ Quỳ bệnh nguy ngập, vợ là Hoàng 

Thị đã thờ phụng Đại Sĩ từ trước, bèn quỳ tụng Cao Vương Kinh và in 

biếu một ngàn quyển, chồng được lành bệnh. 

(9). Theo Trì Nghiệm Ký, vợ ông Đào Hành Phong là Tống Thị, 

ngoài bảy mươi mấy tuổi, vùng Giang Nam bị trận dịch lớn. Tống Thị 

bệnh tình nguy ngập, hoảng hốt ra khỏi cửa, thấy có người bảo: “Ngươi 

đáng mắc tai kiếp này”. Bà Tống xin gặp Đại Sĩ, liền được dẫn tới một 

chỗ, bảo: “Đại Sĩ ở trong đó”. Bà Tống liền thấy hai người mặc áo mão 

theo lối cổ, bèn phủ phục, nghe vị ngồi bên trái nói: “Nếu bà này mắc tai 

kiếp thì còn ai có lòng tin hướng thiện nữa!” Liền bảo bà ta hãy trở về. 

Giật  mình  tỉnh  giấc  thì  đã  hết  bệnh,  chỉ  có  xương  cổ  là  còn  đau.  Một 

đêm mộng thấy có người cầm đồ đựng búp trà, bảo: “Vâng theo lệnh Đại 

Sĩ,  chữa  xương  cổ  cho  nhà  ngươi.  Hãy  uống  thứ  này  sẽ  lành  bệnh”. 

Uống vào thấy ngon ngọt, cổ liền lành. 

Theo Từ Thị Đình Huấn, đời Minh, Từ Minh Phủ chăm học siêng 

hành,  lễ  Đại  Sĩ  cực  kiền  thành,  con  là  Khoáng  lúc  bé  mắc  bệnh  nguy 

ngập, vợ chồng sáng tối lễ bái, cầu khẩn. Đến ngày thứ bảy, mộng thấy 

Đại Sĩ bảo: “Đừng lo, ngày mai con các ngươi sẽ ngồi dậy được”. Chợt 

có âm thanh khiến cho cái kỷ thờ bị rung động, những thứ vật cúng đặt 

trên  đĩa  đựng  trái  cây  đều  rơi  xuống  đất,  nhưng  không  bị  hư  hỏng  gì. 

Đứa con lẩm bẩm: “Bồ Tát cứu con”. Vặn hỏi thì nó nói: “Đang trong 

lúc con ngất đi, Bồ Tát đến bảo: ‘Ta cứu ngươi’, trao cho một lọ nước 

bảo uống. Vị nước trong mát thấu tận xương, khắp thân toát mồ hôi bèn 

lành bệnh”. Sau này, Khoáng đỗ Tiến Sĩ dưới thời Vạn Lịch. 

Theo Linh Nghiệm Ký, trong niên hiệu Thuần Hy đời Tống, Tuần  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 413

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Kiểm250 xứ  Nhiêu  Châu  là  La  Sanh  tránh  nạn  lụt  nên  đến  ở  nhờ  nhà 

Vương Tú Tài. Có đứa tớ gái bị lòa đã lâu lại còn bị đau đớn, mộng thấy 

có vị Tăng đem lọ nước cho uống, hai mắt sáng lại. Hỏi: ‘Thầy là người 

ở đâu?’ Đáp: ‘Ta ở trong nhà ngươi đã lâu! Nghe ngươi kêu khổ, lòng 

thương xót nên cứu giúp’. Sáng hôm sau, mắt người tớ gái sáng ngời, mà 

cũng hết đau đớn. Kể lại duyên cớ, mẹ ông Vương nói: “Đấy là Đại Sĩ! 

Nhà ta kính thờ Ngài mấy năm, linh ứng như tiếng vang”. 

Đời Tống, Thị Lang Biên Tri Bạch đi đường bị cảm nắng, mộng 

thấy Bạch Y Đại Sĩ dùng nước rửa, từ đảnh đầu tới gót chân mát rượi; do 

vậy bèn soạn Cảm Ứng Tập. 

Theo Đậu Liệu Định Luận, đời Tống, các con ông Vương Đán đều 

bị bịnh đậu chết, đứa con út vừa sanh liền bị bệnh đậu. Có người tiến cử 

thần y có thể chủng ngừa bệnh đậu. Thần y là một bà cụ, ngay từ bé đã 

trường trai niệm Phật, vân du đến Nga Mi, có ba nữ đệ tử, họ bèn thay 

mặt bà cụ chủng đậu cho con ông Đán, [nhờ đó, con ông Đán tuy lên đậu 

nhưng] không sao cả. Ông Đán bèn đem vàng, lụa tạ ơn, bà cụ nói: “Ta 

là người tu hành, không cần những thứ này! Nếu ông trong là khen ngợi 

đức  hạnh  của  chủ,  ngoài  là  làm  gương  cho  đồng  liêu,  giữ  gìn  bờ  cõi 

khiến đạt đến thái bình thì ta chịu ơn ông nhiều lắm”. Bà cụ bèn trở về 

Nga Mi. Sau đấy, bà cụ nói với ba người đệ tử:  “Ta là từ bi Quán Thế 

 Âm, nhằm chăm nom cho trẻ thơ trong thiên hạ không bị chết yểu, nên 

 truyền  dạy  pháp  để  hóa  độ” .  Xét  ra,  núi  Nga  My  theo  tương  truyền 

chính là Quang Minh Sơn trong kinh Hoa Nghiêm. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, Hồ Đức Xương kính phụng Tam Bảo từ 

trước, hiếu thảo với cha mẹ, phóng sanh, nằm mộng thấy thần ban cho 

đứa con họ Đào, nên đặt tên cho con là Kế Đào. Đứa con bị bệnh đậu đã 

nguy ngập, [vợ chồng ông Hồ] ấn tống Quán Âm Kinh một ngàn quyển, 

con liền lành bệnh. 

Theo  Quán  Âm  Linh  Nghiệm  Ký,  vào  đời  Thanh,  Dương  Bái 

Luân, trong niên hiệu Càn Long, đứa con bị bệnh đậu nguy ngập. Bà vợ 

thắp hương, tụng kinh, tiếp đó khóc lóc, mộng thấy bà cụ áo trắng vào 

phòng vén màn, tay trái cầm cái thưng, tay phải cầm cái chổi nhỏ, hướng 

về phía đầu, mặt, ngực, bụng đứa con, quét đậu vào thưng. Quét xong, 

bảo: “Đứa nhỏ không còn đáng lo nữa”, bà Dương bèn ngủ thiếp đi. Đứa 

con liền khỏi bệnh đậu. 

250 Tuần Kiểm là một chức quan võ đời Tống trấn nhậm những vùng trọng yếu, quản 

hạt châu huyện, huấn luyện binh lính, tuần phòng trong địa phương, duy trì an ninh, 

trấn áp phản loạn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 414

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Kính Tín Lục, Đới Nhữ Quỳ, vợ là Hoàng Thị, con lên đậu 

gần chết, đích thân thấy Đại Sĩ thổi hơi vào thóp (mỏ ác) ba lượt, bệnh 

liền nhẹ đi rồi lành hẳn. 

Theo Cao Vương Chứng Nghiệm, trong niên hiệu Càn Long nhà 

Thanh, con ông Lý Thái lên đậu, sắp nguy hiểm tới tánh mạng, ông bèn 

cực lực cầu đảo Đại Sĩ, nguyện thí một trăm quyển kinh, con liền được 

sống sót. 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  hai  đứa  con  quan  Ngự  Sử  Châu  Hoa 

Khanh đều bị bệnh đậu nguy ngập. Ông bà nội đau đớn khóc lóc, bảo 

nếu cháu chết sẽ chết theo. Đến đêm, ông Châu mộng thấy một vị Tăng 

bảo: “In tặng một tạng kinh Quán Âm sẽ bảo đảm không sao!” Liền phát 

thệ sửa lỗi, làm lành, khắc kinh in tặng, cả hai cháu đều khỏi bệnh đậu, 

về sau cùng đỗ đạt. 

Con gái bé của ông Chương Tông Triều ở Cối Kê bị mắc bệnh đậu 

đã tới lúc nguy ngập, lập đàn tụng Đại Bi Chú mấy ngàn lượt, bé không 

sao cả. 

(10). Sách Ngụy Tử251 có câu:  “Đợi Biển Thước 252  đến trị bệnh, 

 suốt đời chẳng lành. Dùng đạo thuật thì không gì chẳng trị được” . Theo

251 Ngụy Tử chính là Ngụy Cao, tự Bá Dương, hiệu Vân Nha Tử, một nhà luyện đan 

nổi tiếng thời Đông Hán, quê ở Cối Kê, đại khái sống vào thời Hán Hoàn Đế (147-

167), ưa chuộng Đạo giáo, ham luyện đan, được coi là tác giả của bộ Tham Đồng 

Khế, là sách gối đầu giường của những kẻ ham mê luyện đan, tin vào chuyện trường 

sanh bất lão! Trong câu nói này của họ Ngụy, chữ “Đạo thuật” chỉ cho cách luyện 

đan nói riêng và những cách luyện tập của Đạo giáo nói chung. Nhưng cư sĩ Hứa Chỉ 

Tịnh mượn câu nói này để ca ngợi thần lực chẳng thể nghĩ bàn của Quán Thế Âm Bồ 

Tát, chứ không hề nhằm ca ngợi Đạo Giáo. Chữ  “đạo thuật”  trong câu “Trị bằng 

 đạo thuật, thánh thần công xảo há thể suy lường?”  hàm nghĩa: Sức thần thông chẳng 

thể nghĩ bàn của Bồ Tát, làm sao có thể đem các tài khéo chữa bệnh của thế gian như 

Thánh, Thần, Công, Xảo đã nói trong Nạn Kinh, để suy lường lực dụng của Bồ Tát 

cho được! 

252 Biển Thước vốn họ Tần, tên Việt Nhân, có hiệu là Lô Y, người đất Trịnh thuộc 

Bột  Hải  (nay  là  Nhậm  Khâu  ở  Hà  Bắc),  không  rõ  năm  sanh  và  năm  mất,  phỏng 

chừng trong khoảng từ 407 đến 310 trước Công Nguyên, là danh y thời Xuân Thu 

Chiến Quốc. Do vậy, người đương thời gọi ông là Biển Thước (Biển Thước vốn là 

tên một vị thần y của Hoàng Đế trong thần thoại). Ông được coi là thủy tổ thật sự 

của y học Trung Hoa, sáng tạo ra cách coi mạch và chẩn bệnh, lập ra cơ sở cho cách 

chữa trị dựa theo biểu hiện bệnh trạng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 415

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nạn Kinh253, nhìn mà biết thì gọi là Thần, nghe mà biết thì gọi là Thánh, 

hỏi mà biết thì gọi là Công, chẩn mạch mà biết thì gọi là Xảo. 

Theo  Quán  Âm  Kinh  Linh  Nghiệm,  trong  thời  Thuận  Trị  nhà 

Thanh, Châu Sĩ Nguyên bị bệnh nguy cấp, mộng thấy một vị Tăng cầm 

quyển  sách  chỉ  dạy:   “Đây  là  chân  kinh  của  Bạch  Y  Đại  Sĩ.  Nếu  kiền 

 thành tụng sẽ trừ được bệnh. Nếu khắc in lại càng tăng tuổi thọ” . Liền 

cho khắc in biếu tặng rộng rãi, bệnh lập tức lành. 

Đời Thanh, ông Phố X... nhiễm bệnh thời khí sắp nguy đến tánh 

mạng, hứa in bốn trăm quyển Quán Âm Kinh, ngày hôm sau lành bệnh. 

Vợ ông Cừu Tấn là Mậu Thị, sau khi có thai, mộng thấy đến một 

nơi, trên đầu cửa đề “Hồng Y Thất”. Bên trong treo quần áo bằng giấy 

đỏ và một cỗ quan tài trống. Người bên cạnh bảo: “Những thứ này dành 

cho sản phụ”, bà Mậu hoảng sợ tỉnh dậy, bèn in tặng một ngàn quyển 

Quán Âm Kinh. Về sau, sanh con gái bình yên, tốt lành, ông Tấn càng 

thêm tin tưởng, ngưỡng mộ. 

Theo Bạch Y Kinh Ứng Nghiệm, trong niên hiệu Gia Khánh nhà 

Thanh, con dâu ông Uông Phác Trai là Trần Thị bị sản hậu băng huyết, 

tình  thế  rất  nguy  ngập;  do  nhà  nghèo,  bèn  hứa  in  Bạch  Y  Kinh,  Cao 

Vương Kinh mỗi thứ một trăm quyển, liền lành bệnh. 

Tạ Trọng Hoa tuổi đã già chỉ có một gái, nó bị nhiễm bệnh dịch 

rất nguy ngập. Ông Tạ cầu đảo Đại Sĩ, in tặng một ngàn quyển Quán Âm 

Kinh, con gái lành bệnh ngay trong hôm ấy. 

Theo  Kính  Tín  Lục,  vào  đời  Thanh,  Ngô  Thiện  Đường  ở  Hưu 

Ninh trong niên hiệu Càn Long bị bệnh nằm li bì, thầy thuốc đều từ chối 

không chữa được. Trong lúc mê mệt, vẫn thầm cầu nguyện Đại Sĩ, hứa 

in  tặng  Cao  Vương  Kinh  một  tạng,  bệnh  liền  giảm.  Thầy  thuốc  đến 

khám bệnh nói: “Bệnh chuyển biến rồi”, ông lành bệnh mau chóng. 

Thái Thú đất Tương Dương là Trương Dung bị bệnh hàn, bủn rủn 

không dậy được, lập nguyện tụng Cao Vương Kinh trong một thời gian 

dài, liền lành bệnh. 

Cấp Gián Trần Trung Phù làm quan coi thi ở Điền Nam, bị trúng 

nắng  ngã  bệnh,  gần  chết.  Thề  nguyện  tụng  Cao  Vương  Kinh  và  lưu 

truyền rộng rãi, không lâu sau lành bệnh. 

253 Nạn Kinh là một bộ sách cổ về y học Trung Hoa, có tên gọi đầy đủ là Hoàng Đế 

Bát Thập Nạn Kinh, không rõ được hình thành vào thời kỳ nào. Theo truyền thuyết, 

sách này do chính Biển Thước biên soạn, nhằm giải thích những ý nghĩa khó hiểu, dễ 

gây vấn nạn trong bộ Hoàng Đế Nội Kinh, theo hình thức vấn đáp, hệ thống hóa học 

thuyết kinh lạc, mạch lý, tạng phủ, chẩn đoán v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 416

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Vào  niên  hiện  Càn  Long  đời  Thanh,  Hà  Thế  Kiệt  ở  Sơn  Âm  bị 

trúng độc, bà mẹ hứa tụng một ngàn biến Cao Vương Kinh, in một ngàn 

hai trăm quyển, mấy ngày sau, bệnh cũ dây dưa hoàn toàn khỏi hẳn. 

Uông  Trân  Bính  ở  An  Huy  bệnh  đã  lâu  không  lành,  kiền  thành 

phát tâm tặng năm trăm quyển Cao Vương Kinh, liền lành. 

Vào đời Thanh, Thí Đình Phương ở Lâu Huyện, trong niên hiệu 

Càn Long mắc bệnh, mỗi đêm lúc đi ngủ, ngực đau không thể ngủ được. 

Hứa tụng Cao Vương Kinh một tạng, biếu tặng một ngàn quyển, liền hết 

bệnh. 

Trình  Nghi  Hiến  ở  Thái  Cốc  mắc  bệnh  thương  hàn  đã  hơn  hai 

tháng, bỗng nhiên bị thêm thủy tả254, đã ba lần bị tắt hơi. Người nhà thay 

ông ta lạy Đại Sĩ, hứa in một ngàn quyển Quán Âm Kinh, chưa đầy một 

hôm đã khỏi. 

Ngô  Thủ  Phương  ở  Thái  Hưng  bị  bệnh  máu,  phát  tâm  vẽ  tượng 

Đại Sĩ, in một ngàn hai trăm quyển Bạch Y Thần Chú, liền khỏi bệnh. 

Theo  Giản  Nam  Cư  Sĩ  Tự  Ký,  trong  đời  Thanh,  dưới  triều  vua 

Càn Long, vợ ông Giản bệnh nguy cấp, thuốc men vô hiệu. Ông bèn vì 

vợ  tụng  Cao  Vương  Kinh  và  nguyện  in  kinh  lưu  truyền  trong  cõi  đời, 

bệnh giảm nhanh chóng. 

Đời Thanh, vào năm Đạo Quang thứ ba (1823), ông Phó Húc Giai 

ở Lâm  Xuyên bị bỏng vì thuốc nổ, thuốc thang không chữa được, bèn 

phát tâm ăn chay, tụng Cao Vương Kinh, trong một tháng liền dần dần 

khỏi bệnh. Cháu nội ông ta ngã bệnh, chẳng biết là bệnh ở chỗ nào, bèn 

cầu đảo Đại Sĩ, mới biết là chân nổi nhọt đầu đinh, đắp thuốc liền lành. 

Trương Học Tảo ở Lâm Xuyên, tự chép:  “Con gái tôi lên đậu, thổ 

 tả (ói mửa, tiêu chảy) không ngừng, tánh mạng đếm từng hơi thở. Mẹ nó 

 bèn quỳ cầu nguyện Đại Sĩ, tụng chú Quán Âm, và hứa in một trăm bộ 

 Quán Âm Kinh. Ngày hôm sau liền lành bệnh” . 

Trương Chánh Tâm năm hai mươi tuổi, nổi ung nhọt lạ, tính mạng 

mất  còn  trong  sớm  tối,  bèn  phát  tâm  làm  lành,  kiền  thành  tụng  Cao 

Vương Kinh một ngàn biến, được lành bệnh, thọ chín mươi sáu tuổi. 

Càn Đột bị bệnh thủy thũng255, chữa trị trăm cách vô hiệu, muốn 

trì  Cao  Vương  Kinh  nhưng  bệnh  nặng  quá  không  thể  đọc  được.  Đêm 

254 Theo Trung Y Dược Điển, Thủy Tả là chứng bệnh đi tiêu ra rất nhiều nước khiến 

người bệnh bị mất nước nhanh chóng, có thể mất mạng. Có lẽ đây chính là bệnh dịch 

tả? 

255 Theo Trung Y Dược Điển, Thủy Thũng (Edema, dropsy, hay hydropsy) là chứng 

bệnh chân tay, thân thể sưng phù, mặt sưng húp, bóp nhẹ sẽ thấy da lõm xuống, phập 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 417

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mộng  thấy  Đại  Sĩ  bảo:   “Chẳng  đọc  được  thì  in  tặng,  công  đức  cũng 

 chẳng  nhỏ” .  Ngày  hôm  sau  liền  hứa nguyện,  chưa  được  một  tháng  đã 

hết bệnh. 

Ông  Phố  X...  trong  đời  Thanh  do  vợ  sanh  nở  lâm  nguy,  thệ 

nguyện in năm trăm quyển Quán Âm Kinh, mẹ con bình yên. Bản in ấy 

còn giữ tại miếu Huyền Đế256 ở trấn Tân Hưng. 

Theo  Trầm  Đỉnh  Nam  Hải  Ký,  vợ  góa ông  X...  ở  Đông  Việt  ăn 

chay, niệm Phật, ham làm lành, thích bố thí. Con dâu sanh nở khó khăn, 

Đại Sĩ hiện thân lão ni, trao cho phù chú, chẳng những dễ sanh mà còn 

chuyển nữ thành nam, nhưng Bồ Tát răn kiêng thịt những loài trâu, chó, 

cá  chạch,  tôm,  ếch,  chim  chóc  v.v...  và  thường  niệm  Bảo  Nguyệt  Trí 

Nghiêm Quán Tự Tại Vương Phật, hoặc Cứu Khổ Cứu Nạn Quán Thế 

Âm Bồ Tát. Lại dặn:  “Phù chú này chẳng chỉ trị sản phụ [sanh khó] mà 

 còn trị được hết thảy ác chứng. Phàm những loại bệnh chứng kỳ quái, 

 hãy viết phù chú này, dùng mộc hương, thù du, hết thảy loại nước thơm 

 để nuốt, thì không gì chẳng được lành” . Năm ấy, con dâu sanh, mẹ con 

vuông tròn. Đem truyền [phù chú] cho mọi người đều ứng nghiệm. 

Theo sách Dậu Dương Tạp Trở, đời Đường, tại chùa Vân Hoa ở 

Trường An có Quán Âm Đường. Cuối niên hiệu Đại Trung, Khuất Nham 

bị ghẻ độc, chết ngất, mộng thấy Bồ Tát xoa lên chỗ ghẻ bảo: “Ta ở Vân 

Hoa Tự”. Ông Nham giật mình tỉnh dậy, vết ghẻ đã lành. Đến chùa thấy 

tượng Đại Sĩ giống hệt như chính mình đã thấy [trong giấc mộng]. 

Theo  Khuyến  Giới  Loại  Sao,  trong  niên  hiệu  Khang  Hy  nhà 

Thanh, Tưởng Thị ở Ngô Môn bị ung loét ở eo, chết ngất một đêm, bỗng 

thấy một bà cụ nói: “Ngươi hãy kiền thành tụng chú Bạch Y Đại Sĩ một 

vạn hai ngàn biến, khắc in, đem thí rộng rãi, bệnh sẽ lành”. Họ Tưởng 

lạy vâng lời, tỉnh giấc, bèn kiền thành tụng đủ số, liền lành bệnh. 

phều như khắp thân được bơm đầy chất khí. Nguyên do là vì các chất dịch trong cơ 

thể sinh ra quá mức, ứ đọng dưới da. 

256 Huyền Đế có thể hiểu theo nhiều cách: 

1. Huyền Đế là thần ở phương Bắc, tên là Chuyên Dĩnh. Do trong thiên Đại Tông Sư 

của sách Trang Tử có nói Chuyên Dĩnh ở trong cung điện màu đen nên Chuyên Dĩnh 

được  gọi  là  Huyền  Đế.  Chuyên  Dĩnh  là  cháu  nội  của  Hoàng  Đế,  tức  là  Đế  Cao 

Dương  trong  cổ  sử  Trung  Hoa.  Theo  truyền  thuyết,  Đế  Cao  Dương  thọ  đến  chín 

mươi bảy tuổi. 

2. Huyền Đế là mỹ hiệu của vua Hạ Vũ. Do Hạ Vũ có công trị thủy, theo Ngũ Hành, 

nước có màu đen nên Hạ Vũ được gọi là Huyền Đế. 

3. Huyền Đế chính là gọi tắt của Huyền Thiên Thượng Đế, tức Chân Vũ Đế Quân, 

một phân thân của Ngọc Hoàng Thượng Đế. Đây là cách hiểu phổ biến nhất. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 418

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Kính Tín Lục, Vương Trác Nhiên làm quan võ đứng đầu xứ 

Thuần  Hóa,  bị  bệnh  bao  tử  đã  bốn  năm.  Hằng  ngày,  ông  Vương  tụng 

Cao  Vương  Kinh  và  in  tặng  một  ngàn  quyển,  bèn  ói  ra  hơn  một  đấu 

huyết đã tích tụ rồi lành bệnh. 

Tống Bang Bảo ở Việt Tây bị bệnh trĩ, in tặng Cao Vương Kinh 

năm trăm quyển, liền hết bệnh trĩ. 

Vợ  ông  Hầu  Thuần  Hiếu  ở  Phần  Dương  bị  mất  trí  đã  hai  năm. 

Chính ông ta lại bị bệnh mắt, cầu đảo Đại Sĩ, hứa in một trăm cuốn Quán 

Âm Kinh, hai vợ chồng đều lành. 

Theo  Báo  Ứng  Lục,  đời  Đường,  Ngô  X...  làm  lính  đi  đánh  dân 

thiểu số, nấu con rùa trắng ăn, bị mọc ghẻ lở loét, rụng lông mày, ngón 

chân, ngón tay đều rụng, đi ăn xin ở chợ An Nam. Có vị Tăng bảo: “Nếu 

ngươi  niệm  Quán  Âm  Đại  Bi  Chân  Ngôn  ắt  sẽ  được  thiện  báo”  rồi 

truyền dạy [chú Đại Bi]. Người lính ấy nhất tâm niệm tụng, vết thương 

dần dần lành, ngón chân, ngón tay lại mọc ra, bèn [xuất gia] làm tăng, 

hiệu là Trí Ích. A Già Đà (Agada) là tên một món thuốc ở phương Tây 

có thể trị hết thảy bệnh. 

Sách Quốc Sử chép thêm rằng: Vương Ngạn Bá tự khoe y thuật 

rất giỏi, bày ba bốn cái lò, nấu thuốc khắp sân, già trẻ đứng chật cổng để 

thỉnh.  Ngạn  Bá  chỉ  trỏ:  “Người  bệnh  nhiệt  uống  loại  này,  người  bệnh 

hàn uống loại kia, người bệnh phong uống loại đó, người bệnh khí uống 

loại nọ”, không gì chẳng hiệu nghiệm. 

Theo Bạch Y Kinh Ứng Nghiệm, vợ ông Tôn Lâm ở Trường Sa bị 

sản nạn, sanh con phần nhiều không nuôi được, kiền thành tụng Bạch Y 

Kinh. Về sau, trong đêm lâm bồn, mộng thấy Đại Sĩ trao cho viên thuốc 

hồng  bảo  nuốt,  nói:  “Khỏi  tai  ách  sanh  nở,  mẹ  con  đều  yên  ổn”.  Liền 

khắc kinh để rộng thí. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  vào  đời  Tống,  tượng  Đại  Sĩ  ở  chùa  An 

Quốc tại Nhiêu Châu linh thiêng nhất. Trong niên hiệu Khánh Nguyên, 

vợ ông Hứa Hồi là Tôn Thị mắc sản nạn, thầm cầu đảo Quán Âm, sai 

con đem một chén dầu thắp đèn [trước tượng ấy]. Trưởng lão Liễu Bái 

chúc: “Nhà bà vững như tường, dầu tuy ít nhưng tâm chí thành, mong 

Đại Sĩ từ bi xót thương”. Chúc xong, do mệt mỏi bà Tôn đi nằm, mộng 

thấy một phụ nữ khoác áo lông trắng ôm một con rồng gỗ sắc vàng trao 

cho, liền sanh ra con trai, đặt tên là Long. 

Theo  Tây  Phương  Công  Cứ,  cư  sĩ  Vương  Nhật  Hưu  đời  Tống 

mượn bản kinh Di Đà chép tay từ chùa Kim Sơn, muốn giảo chánh, khắc 

ván theo bản đó để lưu truyền rộng rãi. Ngón tay bên phải chợt rung, viết 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 419

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chữ  bất  tiện,  bèn  giơ  ngón  tay  niệm  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát,  cầu  xin  hết  bệnh  phong  hòng  thành  tựu  tâm  nguyện.  Cầu  nguyện 

xong, ngón tay liền không rung nữa, liền ngộ Phật, Bồ Tát ở ngay trước 

mắt, chỉ vì lòng tin của người đời không chân thật mà thôi! 

(11). Trong lời tựa cho bộ Nam Hải Từ Hàng, Trữ Cảnh Hiền viết: 

 “Hiền trước đây thường nghĩ tụng kinh được phước là chuyện bịa. Cưới 

 vợ tám năm, không sanh nở. Bố vợ bảo in kinh Quán Âm, trì Quán Âm 

 Trai  thường  được  ứng  nghiệm  rõ  rệt.  Vợ  tôi  vâng  lời  làm  theo,  nằm 

 mộng thấy điềm lành. Lúc sắp sanh, lại mộng thấy có bà cụ trao cho đứa 

 con,  bèn  đặt  tên  cho  nó  là  Tích.  Đến  khi  sanh,  do  phù  hợp  với  giấc 

 mộng, bèn đặt tên như vậy, tôi vẫn cười cợt, chẳng tin. Về sau trong khi 

 bệnh tật nguy nan, thường thấy sự linh dị, nên nửa tin nửa ngờ. 

 Sau đấy, đứa con thứ bị bệnh thổ tả, không có cơ hội sống sót, tôi 

 đau xót cầu đảo Đại Sĩ, thề biên tập bộ Nam Hải Từ Hàng, sửa lỗi, làm 

 lành. Vừa mới cầu đảo, bệnh thổ tả dứt ngay lập tức, con có thể bú sữa 

 được. Lạ nhất là vợ tôi vốn thiếu sữa, lại thêm lo lắng vì con bệnh, bỏ ăn 

 bỏ  ngủ  mấy  ngày,  sữa  không  có  được  nửa  giọt.  Sau  khi  cầu  đảo,  sữa 

 chợt  vọt  ra.  Tôi  tự  nghĩ  mình  đức  bạc,  rốt  cuộc  là  do  mang  ý  niệm 

 khuyến hóa rộng rãi nên Đại Sĩ động lòng xót thương. Tụng kinh được 

 phước, rành rành chẳng dối! Do vậy, bèn ghi lại để trình lên độc giả”. 

Con ông Từ Lai Thái ở Đô Xương bị bệnh ngặt nghèo, có người 

khuyên hãy tụng Quán Âm Kinh, ông Từ bảo: “Thường ngày chưa thể 

tích lũy âm đức rộng rãi, đến lúc ngặt mới cầu Phật, làm sao ứng được?” 

Tiếp đó, do người ấy vẫn cực lực khuyên nhủ, bèn phát nguyện suốt đời 

trì tụng, in kinh một ngàn quyển, con dần dần lành bệnh. 

 1. Chắc vì bệnh chưa đến nỗi chết, chỉ đành sót tiếng gièm chê 

 căn  khuyết,  nhưng  chưa  khỏi  tự  tổn  thương,  tàn  phế,  ắt  phải  nuôi 

 dưỡng con người. 

 2. Tụng câu kệ của Xử Thao, mắt lại được sáng; truyền già-đà 

 nơi Hoài Điện, chân lại vững vàng. 

 3. Truyền nuốt mắt dê, liền chiêm ngưỡng đóa sen tươi. Tự đếm 

 hoa tay, thỏa lòng già khi xế bóng. 

 4. Mở am Tồn Tế, ghi chuyện linh ứng Dương Châu. Tăng hiệu 

 Bán Nhai, bàn luận mãi sự hay Sơn Tả. 

 5. Thần cao tục đoạn, kham chữa tổn thương do thầy thuốc gây 

 nên. Cam lộ chạm mắt, cứu chữa nạn tai do quỷ sứ trừng phạt. 

 6. Thị dân gãy chân, may được truyền cách chữa lành xương. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 420

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Cụ Hạ đứt tay, ý nghĩa kiếm Hàm Quang chợt hiểu. 

 7.  Nước  suối  Triều  Âm,  được  mang  hiệu  Quang  Minh.  Nhật 

 tinh ma-ni, thuận lòng người quán tưởng. 

 8.  Than  ôi!  Chín  lần  gãy,  thành  nghề  y,  vẫn  thiếu  tài  y  thuật 

 Hoa Đà. Nhất tâm xưng niệm tên ta, may mắn còn lưu danh Huệ Tập. 

 9.  Tuy  lòa  điếc, què  quặt, túc  nghiệp vốn  đã  nặng sâu,  nhưng 

 diệt ác, thỏa cầu, bi tâm đáng nơi nương cậy. 

 10.  Cẩn  thận,  đừng  trả  bài  cho  xong  chuyện,  oán  kinh  chẳng 

 linh, lại chẳng ngã mạn, kiêu căng, lâm nguy bất biến. Đấy là sự cứu 

 khổ thứ sáu của Đại Sĩ vậy (Đoạn này kiêm ca tụng cả sự chữa lành cho người 

 bị bệnh tật tàn phế). 

(1).  Sách  Tả  Truyện  có  câu:   “Bệnh  vị  cập  tử,  ngô  tử  miễn  chi” 

(Bệnh  chưa  đến  chết  thì  ta  còn  phải  cố  gắng).  Vãng  Sanh  Luận:   “Cõi

 thiện căn Đại Thừa, trọn không tên gièm báng, nữ nhân và căn khuyết, 

 giống Nhị Thừa chẳng sanh” . 

Lễ Ký:  “Kẻ bệnh tật tàn phế không được nuôi dưỡng là do một 

 người (tức hoàng đế) chẳng noi theo lẽ chánh” . 

Quản Tử:  “Nước nào cũng đều nuôi người tàn tật. Điếc, mù, câm, 

 ngọng,  thọt  chân,  khô  đét  là  những  kẻ  chẳng  thể  tự  sống  thì  nhà  cầm 

 quyền sẽ nhận về, nuôi dưỡng. Bộ Hộ ra lệnh: một là mù mắt, hai là tai 

 điếc, thiếu ngón, bị phù thũng thì là tàn tật; còn những kẻ si khờ, câm, 

 mất một chi là phế tật” . 

(2). Theo sách Đồ Thuyết, Tăng Xử Thao người Thai Châu, mắc 

bệnh mắt, thường tụng chú Đại Bi, mộng thấy Đại Sĩ truyền dạy bài kệ, 

mỗi sáng lấy một chén nước sạch, niệm bảy biến [rồi dùng nước ấy] để 

rửa mắt, không ai chẳng được lành. Kệ rằng:  “Cứu khổ Quán Thế Âm, 

 cho con đại an lạc, và ban đại phương tiện, diệt trừ ngu si ám, Hiền kiếp 

 các chướng ngại, các tội ác vô minh, ra khỏi nhà tăm tối, khiến con thấy 

 ánh sáng. Tôi nay nói cách rửa, sám hối, gỡ tội mắt, khắp phóng quang 

 minh sạch, nguyện thấy tướng vi diệu” . [Bài kệ này được] truyền tụng, 

[những người làm theo] phần nhiều đều linh nghiệm. 

Theo Thiện Dư Đường Bút Thừa, đời Tống, Trương Hiếu Thuần 

có đứa cháu nội năm tuổi không đi được, nghe có người kể chuyện một 

nông phu ở Hoài Điện có tật ở chân đã lâu, chỉ trì danh hiệu Quán Âm 

cảm được Đại Sĩ dạy bốn câu kệ:  “Đại trí phát từ tâm, trong tâm vô sở 

 ngại, thành tựu nhất thiết nghĩa, không xưa cũng chẳng nay” . Nông phu

tụng bài kệ này một trăm ngày bèn lành bệnh. Hiếu Thuần liền dạy cháu 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 421

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nội và nhũ mẫu hãy trai giới trì tụng. Quả nhiên, ba tháng sau, cháu bước 

đi  như  thường.  Phàm  trẻ  nhỏ  bị  bệnh  nơi  chân,  hễ  tụng  bài  kệ  ấy  đều 

lành. 

Theo Tăng Bảo Truyện, sư Tự Nghiêm đời Tống do có một sa-di 

tánh tình cẩn thận nhưng ngu độn, liền viết bốn câu kệ này bảo [sa-di] 

hãy tụng. Thế là đối với câu chữ thế gian, chú sa-di ấy đều có thể nói 

được. Tự Nghiêm còn có hiệu là Bạch Y Bồ Tát; do vậy biết bốn câu kệ 

này chẳng phải chỉ trị lành bệnh chân mà còn có thể tăng trí huệ. 

(3). Theo Duyện Châu Chí, đời Trần, Dương Sanh Hoa ở Ích Tu 

do thấy  bọn  Hồi  Hồi  muốn phá  miếu  Quan  Đế để vun vén  cho  Thanh 

Chân Tự257 của bọn chúng, bèn đi thưa, khiến cho việc ấy phải đình lại. 

Về sau, gặp lúc giặc khởi loạn, Sanh Hoa bị chết giữa đường, lại còn bị 

khoét hai mắt. Hồn thấy Quan Đế an ủi rằng: “Ta vốn chẳng ở nơi miếu 

ấy, hiềm rằng ngươi do hảo tâm mà mất mạng, ta sẽ thỉnh Quán Âm Đại 

Sĩ đến ban mắt cho ngươi”. Liền bay lên không trung, nhìn lại, thấy Đại 

Sĩ mặc áo trắng, trọn đủ tướng hảo vô cùng. Quan Đế thay Hoa Sanh xin 

Bồ Tát hãy ban cho mắt. Đại Sĩ liền hướng trên không hô một tiếng, liền 

thấy đồng tử xách giỏ đậy bằng hoa sen tới. Mở ra thì thấy toàn là tròng 

mắt dê. Bồ Tát bèn nhặt lấy hai tròng, ban cho, bảo nuốt. Hai mắt sáng 

lại. Quan Đế bảo: “Không lâu nữa đại binh sẽ kéo tới, đối với bọn này 

thì không gì có thể sống sót được. Sau năm tới, ngươi sẽ được tin chiến 

thắng”, bèn tỉnh lại. Quả nhiên về sau đều ứng nghiệm. 

Theo Trì Nghiệm Ký, Đinh Truyền người đời Thanh cho biết:  “Bà

 nội hai mắt mất ánh sáng đã hai mươi năm, vào thời Càn Long, ngẫu 

 nhiên bảo tôi: ‘Chỉ mong mắt thấy được một tấc ánh sáng thì ý nguyện 

 tuổi bóng dâu xế chiều đã được thỏa’. Truyền thưa: ‘Chuyên tụng thánh 

 hiệu Quán Âm thì mắt sẽ sáng lại’. Đấy cũng là lời an ủi nỗi u uất của 

 cụ mà thôi. Bà nội tin là thật, ngày đêm niệm tụng không ngớt. Chưa đầy 

 một tháng, một mắt chợt sáng, tự đếm được hoa tay. Lại bảo người nhà 

 họp lại cho cụ nhìn, bảo khi vợ của hai đứa cháu nội được cưới về, cụ 

257 Thanh Chân Tự chính là giáo đường Hồi Giáo. Đây là cách người Trung Hoa dịch 

chữ  Masjid  (nơi  thờ  phụng)  của  tiếng  Ả  Rập.  Các  giáo  đường  Hồi  giáo  hiện  thời 

phỏng theo kiến trúc từ nhà ở cũ của tiên tri Mohamed. Trong giáo đường Hồi giáo, 

không được phép đặt tượng thờ, tranh vẽ hay đồ cúng, không được vẽ hình người. 

Các  câu  kinh  Koran  hay  các  họa  tiết  trang  trí  được  vẽ  hay  khắc  thẳng  lên  tường, 

nhưng thường thì vách giáo đường để trơn, chỉ khắc các câu kinh trên đầu các cửa 

vòm. Gian phòng chính giữa có dấu khắc để chỉ phương hướng thánh địa Mecca, khi 

cầu kinh tín đồ phải hướng về đó. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 422

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 trọn chẳng biết mặt, nay cũng thấy mặt đứa chắt, nếu không nhờ Phật 

 lực sẽ chẳng thể nào được như vậy. Do vậy, tôi ghi thêm chuyện này sau 

 sách Tây Phương Công Cứ để giúp chứng tín” . 

(4).  Theo  Giác  Thế  Kinh  Thuyết  Chứng,  ở  Dương  Châu  có  một 

người  bại  liệt  đã  mấy  chục  năm.  Một  hôm,  mò  được  một  tượng  Quán 

Âm bằng sành trong ao, đem thờ trong nhà, lễ bái suốt năm năm, mộng 

thấy  một  bà  cụ  xoa  bóp  thân  thể,  bảo  hãy  đứng  dậy.  Người  ấy  thưa: 

“Con làm sao đứng dậy được?” Bà cụ bảo: “Nay có thể đi được rồi đấy!” 

Lúc tỉnh giấc bèn đi đứng như thường. Mẹ quan huyện lệnh Giang Đô 

bèn tặng tiền xây cất Tồn Tế Am, hiện đang thờ tượng Đại Sĩ trong ấy. 

Theo  Kỷ  Cầu  Thư,  trong  niên  hiệu  Sùng  Trinh  đời  Minh,  trên 

đường có một người bại liệt xứ Sơn Đông ăn mày ở chợ, tánh khá nóng 

nảy. Sư Thủy Cốc khuyên ông ta xuất gia, ông ta bèn ăn chay. Nếu có ai 

chửi bới, ông ta đều yên lặng nhịn chịu. Ngài Thủy Cốc lại dạy ông ta 

niệm thánh hiệu Đại Sĩ và chú Chuẩn Đề. Thọ trì hai năm,  mộng thấy 

một bà cụ hô “đứng dậy” và túm lấy hai chân ông ta, chân liền thẳng ra, 

không  quặp  nữa.  Sáng  dậy,  nghiễm  nhiên  là  một  vị  Đầu  Đà  đĩnh  đạc, 

hiệu là Bán Nhai. 

(5).  Theo  Hải  Nam  Nhất  Chước,  mẹ  ông  Đới  Hồng  Trạch  ở Vụ 

Nguyên lễ kính Đại Sĩ, thường chế cao cứu khổ để tặng cho người khác. 


Trong niên hiệu Đạo Quang, đứa cháu họ bên nội lên đậu, bị biến chứng, 

mắt trái đã lòa. Mẹ nó mộng thấy một bà lão, bảo:  “ Ta là Quán Âm ở tại 

nhà Hồng Trạch đã ba năm. Ngươi hãy nên qua đấy xin thần cao, dán 

vào huyệt Thái Dương bên trái”. Bà mẹ tỉnh giấc, đi ngay. Thầy thuốc 

chê là chuyện bịa đặt, dùng lửa đèn để trị con mắt lòa [của đứa bé], đến 

nỗi tròng  mắt  nó  lọt  ra,  chỉ  còn  dính những sợi  gân nên  chưa  rớt  hẳn, 

[thầy thuốc] bèn trốn mất. Mẹ nó cầu khẩn Đại Sĩ, niệm Tâm Kinh hai 

ngàn  biến  rồi  dán  thuốc  cao,  tròng  mắt  trái  từ  từ  thụt  vào,  mắt  lòa  lại 

được sáng, bệnh đậu cũng lành. 

Đời  Minh,  Vương  Lập  Cốc  tự ghi  lại bài  ký về  chuyện  sống  lại 

như sau:  “Tôi mộng thấy cha tôi là quan Trung Thừa [Vương] Sĩ Tánh 

 khuyên: ‘Trong mười năm, ngươi phải chết năm lượt, hãy nên vun trồng 

 đức để diệt tai nạn’. Do vậy, lập thệ ăn chay, trì giới kiêng giết, trộm, 

 dâm, dối. Về sau, làm huyện lệnh Tân Cam, bèn thôi không giữ những 

 điều ấy. Sau đấy, tôi lên miền Bắc chầu vua, một đêm, đang ngồi thuyền, 

 bị người áo xanh bắt đi. Vua cõi âm quở mắng: ‘Mạng ngươi kể như đã 

 hết từ lâu, được kéo dài đến nay là nhờ vào sức trai giới, cớ sao lại bỏ?’ 

 Vua sai tống tôi vào ngục. Người ngồi bên trái xin vua hãy xét sổ sách 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 423

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 ghi chép những chuyện tôi đã làm sau khi phá giới, thì chuyện của mỗi 

 ngày đều được ghi rõ trong từng thẻ riêng, và những giấy tờ tôi ngẫu 

 nhiên  viết  lách  cũng  đều  giữ  đủ  cả.  Trên  mỗi  thứ  đều  có  hơi  bốc  lên 

 ngùn ngụt, xanh, trắng, đỏ, đen khác nhau. [Các viên nha lại trong cõi 

 âm] bèn dựa theo màu sắc để kiểm thì với sắc đỏ, rực rỡ nhất là đã khắc 

 Kim Cang Kinh, Hiếu Sanh Thiên. Vẻ mặt vua hơi dịu đi, phán: ‘Có thể 

 giữ  nguyên  tánh  mạng,  nhưng  phải  khoét  mắt  để  trừng  phạt’,  bèn  sai 

 người khoét mắt, rồi tôi tỉnh lại, thấy người nhà vây quanh khóc lóc, bảo 

 đã đổ thuốc bảy lượt rồi. Đêm hôm ấy, lại mộng thấy quỷ đóng đinh vào 

 mắt, liền lòa. Do vậy, bèn bỏ nhà, tu Tịnh nghiệp, lễ sám ở U Khê, mộng 

 thấy  Đại  Sĩ  dùng  cành  dương  rẩy  cam  lộ  vào  mắt.  Sáng  dậy,  hai  mắt 

 sáng lại, sống được mười hai năm nữa, hiệu là Bích Như” . 

(6). Theo Nam Hải Từ Hàng, một thị dân258 tụng Quán Âm Kinh 

hết sức kiền thành. Đi đường bị gãy một chân, đau buồn kêu tên Bồ Tát 

không  ngừng;  mộng thấy  một  vị  Tăng  truyền  cho  toa  thuốc: Dùng bột 

đậu xanh, sao trong cái ấm mới cho đến khi bột đậu ngả sang màu tía, 

hòa với nước giếng, bọc giấy cho dày để bó [bột ấy] vào chân, dùng gỗ 

Sam259 nẹp cứng, rất thần hiệu! 

Theo  Cảm  Ứng  Linh  Nghiệm  Ký,  đời  Thanh,  Hạ  Chi  Hoàng  kể 

chuyện  ông  cố  của  ông  ta,  vào  cuối  đời  Minh  gặp  nhằm  bọn  cướp,  bị 

chúng  chặt  đứt  tay  trái  nhưng  chẳng  biết  đau  khổ,  chỉ  kinh  hoảng  bất 

tỉnh  nhân  sự.  Sau  đấy,  về  đến  nhà,  tay  liền  lành  lặn  như  cũ.  Người  ta 

kinh ngạc hỏi han, nói là do tụng Cao Vương Kinh, đến già không suy 

yếu. Ai nấy đều khen là được Bồ Tát rủ lòng gia hộ. 

Sách Liệt Tử có câu:  “Hàm Quang chi kiếm, vận chi bất tri hữu; 

 kỳ  sở  dung,  mẫn  nhiên  vô  tế,  kinh  vật  nhi  vật  bất  giác” (Kiếm  Hàm 

Quang, sử dụng mà chẳng biết là có kiếm, nó hòa lẫn với chung quanh 

chẳng thấy có dấu vết, không ngằn mé, chém qua muôn vật mà muôn vật 

chẳng hề hay biết). 

(7). Theo Phổ Đà Chí, tại động Triều Âm có ao Quang Minh, tức 

là Huệ Tuyền (suối trí huệ) vậy. Trong niên hiệu Chánh Đức đời Minh, 

258 Thị dân: Người sống ở thành phố lớn, để phân biệt với dân sống ở các hương trấn 

hay làng quê. 

259  Sam  (Cryptomeria  Japonica),  còn  gọi  là  Liễu  Sam,  là  một  loại  cây  thuộc  loài 

Tùng, thường bị gọi lầm là Japanese Cedar. Cây có thể cao đến 70m, đường kính 4m, 

lá kim, vỏ cây nâu đỏ, có trái hình nón giống thông, gỗ có tinh dầu thơm. Liễu Sam 

được coi là cây thiêng tại Nhật Bản, chủ  yếu trồng quanh các “thần xã” (miếu thờ 

thần). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 424

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thái Hậu sai sứ cầu đảo [tại nơi đây], được chữa lành bệnh mắt nên ban 

cho cái tên ấy. 

Mẹ của sư Thích Hữu Nghiêm đời Tống mắc bệnh mắt, đối trước 

thánh tượng Quán Âm, tưởng nơi tay cầm Nhật Tinh Ma Ni [của tượng 

Thiên Thủ Thiên Nhãn], kiền thành trì tụng chân ngôn, mộng thấy Đại Sĩ 

nâng vầng mặt trời, mắt liền sáng. 

(8). Trong Sở Từ260 có câu:  “Cửu chiết tý nhi thành y”  (Chín lần 

gãy  tay  thành  thầy  thuốc).  Phó  Đại  Sĩ  thường  nói:   “Huệ  Tập  là  Quán 

 Âm” .  Có  người  teo  chân,  cho  biết  đã  bị  chứng  ấy  bốn  mươi  năm,  xin 

chữa trị. Huệ Tập261 bảo:  “Chỉ nhất tâm niệm ta” . Người teo chân nghe 

theo, trong một thời gian ngắn, bèn có thể đi lại được. Lại có một người 

điếc, nói đã bị điếc nhiều năm, sư bảo:  “Hãy nhất tâm niệm ta” , niệm 

rồi lại gọi tên, thì ba lần kêu bèn khỏi hẳn. Lại có những người bị bệnh 

tật đã lâu, bạch lại262, điên cuồng, sư đều dạy “niệm ta”. Ai niệm cũng 

đều khỏi bệnh. 

(9). Pháp Hoa Kinh:  “Tỏa lậu luyến tích, manh lung bối ủ, báng 

 tư kinh cố, hoạch tội như thị”  (Lùn, xấu, còng, vẹo. Lòa, điếc, lưng gù, 

do báng kinh  này,  mắc  tội như thế).  Đại Bi  Chú  Kinh:   “Trừ diệt nhất 

 thiết ác nghiệp trọng tội cố, mãn túc nhất thiết chư hy cầu cố”  (Do trừ 

diệt hết thảy tội nặng ác nghiệp, do thỏa mãn trọn đủ hết thảy mong cầu). 

(10).  Theo  Quán  Âm  Kinh  Linh  Nghiệm,  Giang  Lăng  Vương đi 

đường, té xuống vách đá gãy lưng, điều trị mãi chẳng lành. Vương tụng 

Bạch Y Kinh suốt một năm vẫn chưa lành, nghĩ kinh không ứng nghiệm 

bèn  bỏ  dở  giữa  chừng.  Đêm  mộng  thấy  thần  quở  mắng:  “Ngươi  tụng 

kinh  coi  như  trả  bài  cho  xong  chuyện,  lại  ngược  ngạo  oán  kinh  chẳng 

linh  ư?”  Vương  bèn  rửa  lòng,  gột  chí,  kiền  thành  tụng  niệm.  Sau  ba 

260 Sở Từ nói chung là những tác phẩm thơ ca nơi đất Sở trong thời Chiến Quốc (vua 

Sở là chư hầu của nhà Châu, nước Sở nằm trong địa bàn hai tỉnh Hồ Bắc và Hồ Nam 

hiện thời); nói riêng, Sở Từ là tên một tập sách hợp tuyển những bài thơ ấy, nổi tiếng 

chỉ kém Thi Kinh. Những tác giả nổi tiếng nhất được giới thiệu trong Sở Từ là Khuất 

Nguyên, Tống Ngọc v.v... 

261  Theo  Phó  Đại  Sĩ  Truyện,  Huệ  Tập  là  học  trò  của  Phó  Đại  Sĩ,  nổi tiếng  với tài 

chữa bệnh và thích phóng sanh. Suốt đời Sư lo mua lại các loài vật bị đánh bắt để 

phóng sanh, không tiếc sức. 

262 Theo Trung Y Dược Điển, Bạch Lại là một trong các loại bệnh ma phong (bệnh 

cùi). Sách trích dẫn Chư Bệnh Nguyên Hầu Luận, quyển 2, như sau:  “Phàm những 

 ai bị bệnh Bạch Lại thì tiếng nói rè đục, mắt nhìn không rõ, tứ chi tê cứng, các khớp 

 viêm đỏ, trong lòng bức rức, chân tay bải hoải... có những vết loét kín, da thường nổi 

 những vết trắng, mắt có cườm”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 425

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tháng,  lại  mộng  thấy  vị  thần  trước  kia  đưa  tay  vỗ  vào  lưng,  giật  mình 

tỉnh giấc, lưng đã duỗi thẳng như thường. 

Đời  Tống,  Ngô  Khắc  Kỷ  thường  khổ  vì  bệnh  mắt.  Nếu  có  ai 

khuyên hãy trì thánh hiệu Đại Sĩ bèn nói: “Lâm nguy bất biến mới thật 

sự là trượng phu”. Có người nói: “Ông chưa đọc sách Phật, sao biết là 

chẳng bằng Khổng - Mạnh?” Bèn thử làm theo, được lành bệnh, bèn tin 

Phật sâu đậm. 

Ghi thêm:  Theo  Tuyên  Nghiệm  Ký,  Sử  Huề  tài  học  siêu  quần, 

không  tin  Phật,  thường  nói:  “Phật  là  vị  thần  nhỏ  nhoi,  chẳng  đáng  để 

thờ!”  Về  sau,  cả  hai  chân  đều  bị  co  quắp,  chẳng  bước  xuống  giường 

được. Thuốc men, khấn vái vô hiệu. Bạn bè bảo: “Chẳng cậy vào sức đại 

từ bi, chẳng thể cứu được! Hãy phát tâm tạo tượng Quán Âm, cầu khẩn 

sẽ ứng nghiệm”. Ông Huề do bệnh nguy ngập, theo đúng lời khuyên tạo 

tượng. Tượng đúc xong, mộng thấy Đại Sĩ giáng xuống nhà mình, quả 

nhiên được lành. Do vậy, hối lỗi đã chẳng tin Phật. 

Vào đời Tống, vợ của Tri Châu xứ Tùy Châu là Thạch Thị khổ sở 

vì  tay  bị  đau,  thuốc  men  vô  hiệu,  phát  nguyện  tu  bổ  trọn  khắp  những 

tượng Phật, tượng Quán Âm cũ đã bị sứt mẻ, bệnh liền khỏi. 

Theo Bạch Y Kinh Cận Nghiệm, mẹ của Sử Tuấn ở Phiêu Dương 

là Hứa Thị bị bệnh phong, loạng choạng khó đi lại. Ông Tuấn bèn cầu 

khẩn Đại Sĩ, hứa sẽ rộng thí kinh Bạch Y. Sau một năm, mẹ khỏe mạnh 

đi lại như thường. 

Theo Linh Nghiệm Ký, đời Thanh, Hoa Đình Tướng nói:  “Thím

 tôi  là  Vương  Thị  tuổi  đã  bảy  mươi.  Trong  thời  Càn  Long,  bước  lên 

 thuyền, sảy chân ngã xuống sông, xương hai chân đều bị tổn hoại, điều 

 trị không khỏi. Thấy tôi cầu đảo, tụng Cao Vương Kinh được lành bệnh, 

 các cô con dâu của bà ta mỗi người đều kiền thành tụng một ngàn quyển 

 cho mẹ chồng. Chưa đầy năm ngày, cụ liền có thể đi được” . 

Lại nói:  “Cháu tôi là Tam Anh, làm quan coi ngục, một mắt chợt 

 lồi ra, tối đen không có ánh sáng. Quyến thuộc tụng kinh cho nó, vừa 

 được ba ngàn biến thì mắt lại sáng như cũ” . 

Vương  X...  ở  Tuyền  Châu  mắt  gần  mù,  có  vị  Tăng  khuyên  hãy 

tụng chú Bạch Y một vạn biến, [anh ta làm theo] bèn lành. Về sau, bị vu 

hãm vào một vụ án nghiêm trọng, do siêng năng trì tụng mà được thoát. 

Theo Cư Dị Lục, trong thời Khang Hy nhà Thanh, các học trò ở 

vùng Bảo Để như Vương Kính Tổ, cả mười bảy người bị mất ánh sáng, 

kiền thành trì tụng chú Bạch Y. Họ mộng thấy Đại Sĩ dùng kìm nhỏ rút  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 426

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hai sợi gân máu ra, mắt bèn sáng lại, thấy rõ ràng. 

Hạ Huấn Tuyên ở Sùng Nhân bị bệnh mắt. Một bữa nọ thấy kinh 

Quán Âm, bèn trai giới phụng hành. Năm năm sau, mắt lành. 

Theo Cao Vương Ứng Nghiệm, vào đời Thanh, Phan Loan Pha ở 

Ngô Giang, trong thời Gia Khánh, té ngựa, gần gãy xương sống, trai giới 

tụng Cao Vương Kinh một ngàn biến, bình phục như cũ. 

 2.2.2.7. Trừ tà quái  

 1. Bèn có: Trải y Già Lê nơi Đại Lý, đem thân trấn cõi La Sát. 

 Kết am tranh trên ngọn Nam Đài, hoằng pháp trong hang rồng độc. 

  

 2. Nơi quán trọ, Đạo Dung khiến lũ quỷ binh dựa tòa khiếp sợ. 

 Ẩn trong núi, Trí Khải khiến bọn nữ quỷ nắm y hàng phục. 

  

 3.  Thân  hiện  lưng  trời,  cáo  chẳng  trốn  khỏi  gia  hình.  Mộng 

 giáng giữa mây, quỷ mị thảy đều biệt tích. 

  

 4.  Huyền  Trang  cầu  kinh,  chẳng  hề  bị  ác  quỷ  quấy  nhiễu. 

 Vương Kỳ lắm bệnh, nhiều phen trị lũ ma khinh nhờn. 

 5 Kẻ hầu trao thuốc, bệnh tật lìa thân; bản lãnh thiên sứ, hai trẻ 

 rời nhà. 

  

 6. Âm Thiên xe ngựa, khó lên được núi Thái Hoa. Hành Bệnh 

 Quỷ Vương, chẳng vào được nước Kế Tân. 

  

 7. Ánh sáng bay ra bắn chết mãng xà, gái đất Việt tài giỏi trở 

 thành  vương  phi.  [Vung  gươm]  chém  rắn  chắn  lối  giữa  đường,  Lê 

 Thần hào hùng như con trai Xích Đế. 

 8.  Đứa  tớ  gái  Tân  Phường  tụng  kinh  siêu  độ  ma  dân.  Cô  gái 

 vùng Giang Hạ giáng quỷ, được chiêm ngưỡng thánh tượng. 

 9. Ban vô úy cho ông Lý; trị bệnh cuồng cho cô Triệu. 

  

 10. Âu Dương trông thấy quái vật to chạy trốn. Huệ Giản mặc 

 kệ gã đen đúa thử tài. 

  

 11. Toan kiếm chác thức ăn, phi đao khó chịu đựng; đưa em gái 

 trở về, bởi thần chú chẳng vừa! 

  

 12. Cạnh miếu Tỷ Phảng, gã dân bướng thoát cơn trách phạt. 

 Giữa rừng gai góc, kẻ lạc lối bèn được chỉ đường. 

  

 13. Xá Nhân, Gián Nghị, mau trừ yêu quái nơi nhà họ Vương. 

 Uông tử, Trương Thành, cùng thoát khỏi quỷ A Ni. 

  

 14. Lệ quỷ từ đầu đến chân toàn là đèn, lui chạy vào nhà dân. 

 Gã khổng lồ áo mão trắng toát, chẳng hại người tin Phật. 

  

 15.  Đúc đỉnh có hình tượng quái vật,  chỉ mong dân khỏi gặp  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 427

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 chúng nơi núi đầm; trì chú tụng kinh, tự có thần linh ủng hộ. Đấy là  

 sự cứu khổ thứ bảy của Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo Nhĩ Hải Tùng Đàm, Đại Lý Phủ thoạt đầu là chỗ La Sát 

chiếm cứ. Đại Sĩ đến ngồi xếp bằng nơi ấy, nay vẫn còn tảng đá Bàn Đà, 

rồi  hướng  về  La  Sát  xin  một  khoảnh  đất  bằng  tấm  ca-sa.  La  Sát  bằng 

lòng.  Đại  Sĩ  liền  mở  y  Tăng-già-lê263,  phủ  khắp  ngàn  dặm.  La  Sát  xin 

chừa một khoảng đất để nương náu, Bồ Tát bèn chấp thuận cho chúng 

dời lên sống trên đỉnh núi, nay tức là cuộc đất có cái ao Hắc Bạch Nhị 

Long vậy. Có thuyết nói Đại Sĩ nhốt La Sát trong thạch động. 

Theo Nam Ngũ Đài Sơn Thị Tích Ký, vào niên hiệu Nhân Thọ đời 

Tùy, trong núi có rồng độc, biến làm đạo sĩ bán thuốc ở kinh đô, [rêu rao 

ai mua thuốc] uống vào sẽ lập tức bay lên trời. Thật ra, là nó dùng thần 

thông của loài yêu quái, đem họ bỏ vào trong hang rồng trên núi để ăn 

thịt. Chợt có một vị Tăng đến đó, kết lều tranh trên đỉnh núi, chế phục 

thần thông của loài yêu quái, khiến nó ở yên trong hang động, dân được 

che  chở,  người  theo  đạo  đông  đảo.  Sư  bèn  nhập  diệt  vào  ngày  Mười 

Chín  tháng  Sáu  năm  sau.  Đến  lúc  trà-tỳ,  phía  Đông  đỉnh  núi  hiện  ra 

chiếc  cầu  vàng,  các  vị  trời  đứng  thành  hàng,  âm  nhạc,  hoa  trời,  mùi 

hương lạ sực nức. Trên ngọn Nam Đài trăm thứ báu chói ngời, số lượng 

nhiều đến nỗi không thể đếm xiết. Giữa làn mây khói, hiện tướng tự tại 

đoan nghiêm, từ dung xinh đẹp, cao quý, anh lạc, áo châu, chói ngời cả 

mắt, mới biết là Quán Âm Đại Sĩ thị hiện. 



(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Lương, sư Đạo Dung du 

hóa vùng Giang Lăng, phá hủy  miếu thờ tà thần. Trở về nghỉ tại quán 

trọ, một đêm Sư thấy quỷ binh rất đông. Một gã mặc giáp, ôm đao, ngồi 

263 Tăng-già-lê (Samghati), dịch nghĩa là Trùng Y, Đại Y hoặc Tạp Toái Y, là một 

trong ba  y của tỳ-kheo.  Loại  y  này  chỉ đắp khi  đi khất thực, thuyết pháp, hoặc  cử 

hành pháp hội. Thoạt đầu, có đến chín loại y Tăng-già-lê khác nhau:  

1. Bậc hạ là gồm chín điều, mười một điều, mười ba điều. Ba loại y này mỗi điều 

gồm hai miếng dài, một miếng ngắn. 

2. Bậc trung  gồm mười lăm điều, mười bảy điều, mười chín điều. Loại  y này mỗi 

điều gồm 3 miếng dài, một miếng ngắn. 

3. Bậc thượng gồm hai mươi mốt điều, hai mươi ba điều và hai mươi lăm điều. Mỗi 

điều gồm bốn miếng dài, một miếng ngắn. 

Nay chỉ còn thịnh hành loại hai mươi lăm điều. Y được may bằng những miếng vải 

ghép lại theo chiều dọc, gọi là điều. Mỗi một điều lại được cắt thành những miếng 

dài ngắn xen kẽ, trông giống như thửa ruộng, nên các loại y được gọi chung là Phước 

Điền Y. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 428

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

dựa trên chiếc giường theo kiểu Hồ, quát ngài Đạo Dung: “Ngươi cho là 

quỷ thần chẳng linh hả? Hãy mau lôi nó xuống đất!” Bọn quỷ sắp nắm 

lấy tay, ngài Đạo Dung liền thầm niệm Quán Thế Âm. Âm thanh chưa 

dứt liền thấy một vị thiên tướng cao hơn một trượng dùng kim cang xử 

gạt ra, bọn quỷ hoảng sợ chạy tứ tán. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, Đỗ Trí Khải ẩn cư 

tại Thái Sơn, trì Quán Âm Kinh không gián đoạn. Trong niên hiệu Trinh 

Quán, Sư đang bị bệnh nguy ngập, lấy áo ca-sa đắp thân, mơ màng như 

đang nằm mộng, thấy mấy chục phụ nữ già trẻ đến quấy nhiễu, bảo nhau 

lôi Trí Khải đi, quăng xuống khe suối phía Bắc. Có kẻ nắm phải tấm y 

ca-sa, đột nhiên cùng nhau niệm Phật, lui bước sám hối, xin Sư hãy vì họ 

mà tạo tượng Phật Di Đà, niệm danh hiệu Quán Âm ba ngàn biến. Sư 

liền tỉnh giấc, toát mồ hôi đầm đìa rồi lành bệnh. 



(3).  Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  trong  niên  hiệu  Khang  Hy  đời 

Thanh, em gái của Trịnh Quốc Tướng huyện Tiền Đường bị hồ ly quấy 

nhiễu  đến  nỗi  choáng  váng,  chết  ngất.  Khi  ấy,  Quốc  Tướng  tụng  Tâm 

Kinh, cô ta mới tỉnh. Quốc Tướng liền cầu đảo Đại Sĩ, nguyện thí hai 

ngàn quyển kinh để trừ yêu quái cứu em gái. Đang trong lúc nguy cấp, 

Đại  Sĩ  hiện  thân  trên  không  trung,  hô:  “Nghiệt  súc!  Sao  lại  đến  nơi 

này?” Lũ hồ thưa: “Do đói khát nên tới kiếm ăn”. Đại Sĩ đưa tay chỉ, yêu 

quái bay vọt lên không rồi chẳng thấy nữa. Mọi người nghe mùi hương 

lạ  ngập  nhà.  Về  sau,  người  em  gái  mộng  thấy  có  người  dùng  thương 

chống  vào  một  cái  đầu  đầy  lông  lá,  nói:  “Phủ  của  Hồ  Tam  Giao  chân 

nhân đã bị tru lục rồi!” 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào  đời  Minh,  vợ  của  Vu  Ngọc  Bệ  ở 

Tiền Đường bị yêu quái quấy nhiễu đã ba năm. Một đêm, mộng thấy Đại 

Sĩ giáng xuống, ngự trên đám mây, quang minh chói rực hư không, quỷ 

mị trốn biệt, bèn lễ Liên Trì đại sư, bệnh trầm kha liền lành. 



(4). Theo Đường Tam Tạng Truyện, thoạt đầu, ngài Huyền Trang 

ở đất Thục (Tứ Xuyên), thấy có một người bệnh, thân lở loét hôi thối, 

bẩn thỉu, quần áo rách rưới, dơ dáy, Sư thương xót, tặng cho quần áo, 

thức ăn. Người bệnh dạy cho Sư bài Tâm Kinh. Do vậy, Sư thường tụng 

đọc. Khi đến Lưu Sa, trên con đường hơn tám trăm dặm, ác quỷ, dị loại 

vây quanh quấy nhiễu con người. Niệm danh hiệu Quán Âm chẳng đuổi 

hết được; Sư bèn tụng kinh này, vừa đọc lên, chúng nó tiêu tan hết. 

Theo Quảng Dị Ký, đầu niên hiệu Đại Lịch đời Đường, Vương Kỳ 

thích trì Quán Âm Kinh, nhiều lần bị bệnh nặng, hễ tụng kinh thì không 

bệnh  gì  chẳng  lành.  Thường  có  loài  quỷ  kỳ  lạ  đến  quấy  nhiễu  nhưng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 429

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chẳng dám xâm phạm, chúng bèn tự tiêu diệt. Chuyện như vậy chẳng thể 

ghi chép xuể! 

(5). Theo Thiên Hậu Chí, trong niên hiệu Hồng Vũ đời Minh, Lã 

Đức  ra  trấn  giữ  vùng  biển, ngã  bệnh bèn  cầu đảo  Thiên  Hậu264.  Mộng 

thấy một vị nữ thần mặc áo lông biếc, bông tai sáng ngời, bảo đứa hầu 

cầm  hoàn  thuốc,  sáng  lấp  lánh  như  hổ  phách  trong  suốt,  bảo:  “Uống 

thuốc này sẽ trừ được bệnh”. Vừa mới qua khỏi cổ, liền tỉnh giấc, mùi 

hương vẫn chưa tan. Khát nước quá bèn uống vào, liền ói ra hai vật, liền 

cảm thấy thần khí sảng khoái, bình phục như thường. Về sau, mộng thấy 

Thiên Hậu bảo:  “Đấng từ bi cứu ngươi đêm qua chính là đức từ bi Quán 

 Thế Âm, từ nay hãy nên kính phụng Ngài” . Ông Đức bèn dựng Quán Âm 

Đường ở Mỵ Dự265. 

Theo Cao Vương Kinh Chứng Nghiệm, vào đời Thanh, Ngô Quốc 

Nãi  ở  Sơn  Âm  thường  tụng  Cao  Vương  Kinh.  Trong  niên  hiệu  Càn 

Long, ngẫu nhiên ngủ trưa, chợt thấy hai đứa bé bước vào trong nhà, rồi 

264 Thiên Hậu, còn được gọi là Thiên Phi, Mỵ Châu Nương Nương, Thiên Phi Nương 

Nương, Thiên Hậu Nương Nương, Thiên Thượng Thánh Mẫu, Ma Tổ (thường bị đọc 

trại thành Mã Tổ) v.v... là một vị nữ thần được dân cư vùng Đông Nam Trung Quốc 

sùng bái, nhất là ngư dân. Theo ngọc phổ, bà có tên thật là Lâm Mặc, không rõ sanh 

và mất năm nào, chỉ biết bà đã được phong thần từ thời Tống, quê quán tại đảo Mỵ 

Châu, huyện Bồ Điền, tỉnh Phước Kiến. Tương truyền, bà lúc còn sống có tài tiên tri, 

dự đoán họa phước nên được dân chúng tôn sùng, lập miếu thờ sau khi mất. Bà được 

tôn lên thành vị thần bảo hộ cho hàng hải sau khi có chuyện Cấp Sự Trung Lộ Doãn 

Địch  đi  sứ  Cao  Ly  vào  năm  Nguyên  Hòa  thứ  5  (1123)  đời  Tống  Huy  Tông,  chìm 

thuyền, được bà che chở. Ông  Lộ thoát nạn, bèn trùng tu miếu thờ, triều đình ban 

tặng biển đề Thuận Tế. Các triều đại kế tiếp liên tiếp sắc phong như năm 1156, Tống 

Cao Tông sắc phong bà là Linh Huệ Phu Nhân, Tống Quang Tông phong cho bà hiệu 

Linh Huệ Phi, năm Chí Nguyên 15 (1278), nhà Nguyên sắc phong cho bà hiệu Hộ 

Quốc  Minh  Trước  Linh  Huệ  Hiệp  Chánh  Thiện  Khánh  Hiển  Tế  Thiên  Phi.  Danh 

xưng Thiên Hậu bắt đầu từ đời Thanh khi vua Khang Hy gia phong cho bà mỹ hiệu 

Hộ Quốc Tỳ  Dân Diệu  Linh Chiêu Ứng Nhân  Từ Thiên Hậu.  Lần sắc  phong  cuối 

cùng là do vua Hàm Phong ban chiếu vào năm Hàm Phong thứ 7 (1857) và cũng là 

mỹ hiệu dài nhất Hộ Quốc Tỳ Dân Diệu Linh Chiêu Ứng Hoằng Nhân Phổ Tế Phước 

Hựu Quần Sanh Thành Cảm Hàm Phù Hiển Thần Tán Thuận Thùy Từ Đốc Hựu An 

Lan Lợi Vận Trạch Đàm Hải Ninh Điềm Ba Tuyên Huệ Đạo Lưu Diễn Khánh Tĩnh 

Dương Tích Chỉ Ân Châu Đức Phổ Vệ Tào Bảo Thái Chấn Vũ Tuy Cương Thiên 

Hậu Chi Thần, nhằm ca tụng nữ thần linh ứng, oai linh, nhân từ, dẹp yên sóng gió, 

tạo  phước  lợi,  che  chở  nhân  dân,  giữ  yên  bờ  cõi.  Tín  ngưỡng  thờ  Thiên  Hậu  theo 

chân người Hoa phổ biến khắp vùng Đông Nam Á. Các nơi được gọi là “chùa Bà” ở 

Việt Nam chính là miếu thờ Thiên Hậu. 

265 Mỵ Dự là tên gọi khác của đảo Mỵ Châu, quê hương của Thiên Hậu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 430

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lại trở  ra  ngay,  bèn  hỏi:  “Ai  đó?”  Trên  không  trung  có tiếng  đáp:  “Là 

thần gây dịch đậu mùa. Do ông thành kính tụng Quán Âm Kinh nên bọn 

chúng tránh né”. Không lâu sau đó, con cái của ông Ngô đều lên đậu, 

nhưng vô sự. 

Theo  Tống  Thư,  Tôn  Pháp  Tông  khổ  sở  vì  đau  đầu.  Ban  đêm 

mộng thấy có nữ nhân đến bảo: “Ta là thiên sứ đến tạ lỗi, bản lãnh vốn 

chẳng  sánh  bằng  thiện  nhân,  mà  sứ  giả  cứ  tưởng  lầm  là  bằng  nhau”. 

Nhân đấy, trao truyền phương thuốc, ông Tôn liền lành bệnh. 

(6). Theo Ký Văn, vào đời Đường, Hàn Quang Tộ [được bổ làm 

quan ở ngoài kinh đô], dẫn gia đình tới nhiệm sở. Đường đi ngang qua 

Hoa Sơn, vào miếu lễ bái. Người thiếp yêu quý bị chết đột ngột, bèn vời 

đồng cốt đến hỏi. Bà đồng nói: “Tam lang muốn cưới người thiếp của 

ông, nay tuy đã cầu được [tam lang] tha cho [sống lại], nhưng khi đến 

huyện, rốt cuộc [tam lang] cũng sẽ đoạt lấy”. Quang Tộ đến nhiệm sở, 

bèn vì người thiếp đúc tượng Quán Âm bằng vàng, cầu thoát nạn. Năm 

ngày sau, người thiếp lại chết đột ngột cả nửa ngày rồi mới tỉnh lại, kể: 

“Hoa Sơn phủ quân đã chuẩn bị xe ngựa đến đón. Ra khỏi cửa, thấy một 

vị tăng sắc vàng ròng chặn đằng trước, kỵ binh sợ hãi, chạy tán loạn”. 

Ông Tộ do vậy càng thêm tin vào nội giáo266. 

Theo  thiên  Xiển  Vi  trong  sách  Chân  Cáo267,  trong  số  cung  điện 

quỷ thần ở núi La Phong, cung thứ nhất có tên là Trụ Tuyệt Âm Thiên. 

Phàm những người mới chết đều đến cung này để chịu phán định. 

Vị tăng nước Kế Tân268 là Chân Đế269 tụng chú Đại Bi khiến cho 

bệnh dịch trong cả nước đều tiêu tan, Hành Bệnh quỷ vương phải bỏ ra 

khỏi nước ấy. 

266 Nội giáo chính là đạo Phật. Gọi như vậy vì đạo Phật dạy tu tập nơi chân tâm bản 

tánh, chứ không phải chú trọng luyện nơi thần thức hoặc cầu trường sanh bất lão. 

267 Chân Cáo là một kinh điển trọng yếu của phái Thượng Thanh trong Đạo Giáo, do 

đạo  sĩ  Đào  Hoằng  Cảnh  (456-536)  biên  soạn,  gồm  12  quyển,  nội  dung  nhằm  giải 

thích 64 quẻ của kinh Dịch, trình bày những giáo nghĩa của Đạo Giáo. Thiên Xiển Vi 

có  tên  gọi  đầy  đủ  là  Xiển  U  Vi,  nhằm  giải  thích  thiên  giới  và  tiên  giới  theo  quan 

điểm Đạo Giáo. 

268 Kế Tân là một nước cổ ở Tây Vực, cho đến hiện thời, các nhà nghiên cứu vẫn còn 

chưa xác định dứt khoát vị trí nước này. Nói chung, có ba thuyết:  

1. Kế Tân là phiên âm của chữ Kophen, là danh xưng của sông Kabul theo tiếng Hy 

Lạp cổ. Chữ Kế Tân chỉ vùng hạ lưu sông Kabul của A Phú Hãn (Afghanistan). 

2. Kế Tân chính là quốc gia về sau này được ngài Huyền Trang gọi là Ca Thấp Di 

La, tức vùng Kashmir hiện thời. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 431

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(7). Theo Đàm Tẩu, đời Tống, Lại Tỉnh Can dùng yêu thuật giết 

người để tế quỷ. Hắn mua những cô gái mười  mấy tuổi từ vùng Chiết 

Giang để cúng quỷ. Mẹ của một cô [trong số những cô gái ấy] thờ phụng 

Đại Sĩ, cô bèn theo mẹ tập niệm Tâm Kinh. Khi tới đàn tế, cô được tắm 

gội, trang điểm, rồi bị xiềng trong căn nhà trống. Cô gái nghĩ số phận ắt 

phải chết bèn nhất tâm tụng kinh. Nửa đêm, có một vật từ cửa sổ trên 

trần rơi xuống, sáng lòe như ánh chớp. Cô vội tụng chú Yết Đế, từ trong 

miệng chợt phóng ra ánh sáng. Vật ấy toan tiến đến lại lùi. Ánh sáng từ 

miệng  cô gái lớn  dần,  bắn vào vật ấy  vang ra  tiếng  leng keng,  nó ngã 

nhào xuống đất. Khi có người tuần đêm đi qua, cô bèn kêu: “Sát nhân”. 

Tuần cảnh phá vách cho cô ra, thấy một con bạch mãng xà to kềnh đã 

chết cứng, bèn bắt họ Lại và người nhà trừng trị theo đúng luật. 

Theo Sưu Thần Ký, trong vùng Dung Lãnh xứ Đông Việt, có con 

rắn to, thích ăn trẻ gái. Mỗi tháng Tám, người ta thường cúng tế, đưa trẻ 

gái đến hang rắn, rắn liền nuốt ngay. Khi ấy, Lý Đản có đứa con gái tên 

Ký,  nhận  lời  tuyển  mộ  ra  đi,  cầm  gươm,  mang  theo  con  chồn  ăn  rắn 

(mongoose). Cô nấu mấy hộc chất mật dính, đổ vào hang rắn. Rắn bò ra, 

đầu to như cái bồ, mắt như cái gương to hai thước. Trước hết, nó liếm 

mật dính. Cô Ký liền thả chồn ra, dùng gươm chém, giết chết rắn. Việt 

Vương bèn rước cô Ký về làm vợ. 

3. Kế Tân là phiên âm của chữ Kapisa, tức vùng bình nguyên từ Kafiristan cho đến 

hạ lưu sông Kabul, bao gồm cả miền Tây Kashmir. 

269 Chân Đế (Paramārtha, 499-569), còn được dịch âm là Ba La Mạt Đà. Sư là một 

trong bốn vị thánh tăng  được xưng tụng là “tứ đại dịch giả”  của Hán Truyền Phật 

giáo (ba vị kia là Cưu Ma La Thập, Bất Không, Huyền Trang). Sư vốn là người xứ 

Ưu Thiền Ni ở Thiên Trúc, tu tập chủ yếu theo truyền thống Du Già Hành Phái (tức 

Duy Thức), được coi là vị học giả có uy tín nhất thời đó về Vô Tướng Duy Thức. Sư 

đi nhiều nước, do từ Kế Tân vào Trung Quốc, nên thường bị lầm tưởng là người xứ 

Kế Tân. Sư được Lương Vũ Đế thỉnh đến thành Kiến Nghiệp (Nam Kinh) vào năm 

Thanh Thái thứ 2 (548). Vừa đến nơi, Hầu Cảnh làm loạn, Lương Vũ Đế băng hà. Sư 

phải lánh nạn đến đất Tô Hàng, vừa lánh nạn vừa theo đuổi việc dịch thuật. Sư dịch 

được tất cả 76 bộ kinh luận, trong đó có những bộ hết sức quan trọng như Nhiếp Đại 

Thừa  Luận,  Câu  Xá  Luận,  Kim  Thất  Thập  Luận...  Tuổi  già,  Sư  cảm  khái  “hoằng 

pháp không đúng thời, thường bị trở ngại” bèn ngồi thuyền trở về Ấn Độ vào năm 

562, nhưng thuyền lại bị bão giạt vào Quảng Châu. Thứ sử Âu Dương Ngỗi dốc cạn 

lòng thành cúng dường, Sư tiếp tục sự nghiệp hoằng pháp, dịch kinh. Ngài vừa dịch 

thuật vừa giảng dạy không mệt mỏi, lại còn viết chú sớ cho những bộ kinh luận đã 

dịch và soạn sách  như  Hoằng Minh Tập, Cao  Tăng Truyện v.v... Dưới ảnh hưởng 

của Sư, các tông phái Nhiếp Luận Tông và Câu Xá Tông được thành lập để chuyên 

nghiên cứu những bộ luận ấy. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 432

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Linh Nghiệm Ký, trong niên hiệu Thiệu Hưng đời Tống, vợ 

người họ Châu ở Dư Can đi đường gặp ba con rắn chắn lối, bà ta bèn 

nhảy  qua.  Rắn  đuổi  theo,  chợt  biến  thành  ba  gã  trai,  nhằm  đúng  lúc 

người làng là Cung Lê Thần đi tới, thấy con rắn to vờn quanh người đàn 

bà mấy vòng khiến cô ta ngã nằm sõng xoài trên đất. Ông Cung bèn lớn 

tiếng niệm chú Đại Bi, dũng mãnh quát rắn, rắn bèn tháo lui. 

Theo Hán Thư, Cao Tổ (Lưu Bang) ban đêm đi qua cái đầm, có 

con  rắn to chắn lối,  bèn  vung gươm  chém  chết.  Sau đấy,  có  người  tới 

chỗ rắn, thấy một bà cụ ban đêm khóc lóc:  “Con ta là con Bạch Đế hóa 

 làm rắn, nay bị con của Xích Đế chém mất rồi” . 

(8). Theo Thủ Nhất Trai Bút Ký, đứa tớ gái nhà Trần Hữu Nham 

chợt nổi cuồng, nói: “Ta là Hồ tam gia, đâu phải là đứa tớ gái mà dám 

mạo phạm ta?” Trong khoảnh khắc, lại nói giọng đất Ngô270, xưng là họ 

Dương, là đầy tớ của Hồ Tam. Ông Trần cầu khẩn trăm cách, [vong linh] 

vẫn chẳng bằng lòng. Ông xin tụng Tâm Kinh siêu độ, nó liền gật đầu 

ưng  chịu.  Cả  nhà  kiền  thành  tụng  niệm,  đứa  tớ  gái  trừng  mắt  quát  to: 

“Thằng X... tụng kinh vô ích, nó vừa mới ăn canh thịt viên”. Hỏi ra đúng 

như vậy. Tụng đủ một ngàn biến, họ Dương bằng lòng ra đi. Đưa đến 

dưới cầu Tân Phường thì đứa tớ gái tỉnh lại. 

Theo  Dạ  Đàm  Tùy  Lục,  nhà  ông  X...  ở  vùng  Giang  Hạ  lập  đàn 

cúng, có bé gái ban đêm đi qua đó xem. Chợt có một con quỷ to lớn lôi 

nhốt trong buồng. Bé gào khóc, nhưng không ai nghe tiếng. Đến lúc tống 

tiễn, quỷ mang bé gái đi theo, chợt thấy ánh sáng hồng thấp thoáng, quỷ 

hoảng sợ bỏ chạy. Trong khoảnh khắc, ánh sáng đến gần, người theo hầu 

đông như mây; giữa đó có một người đeo chuỗi anh lạc khắp thân, hỏi 

han bé từ đâu đến, lại nói: “Ta là Nam Hải Đại Sĩ, ngươi có thể đi theo!” 

Trong  khoảnh  khắc  đến  một  chỗ,  lầu  gác  thăm  thẳm,  khác  xa  cảnh 

phàm!  Đại  Sĩ  ngó  kẻ  hầu  dặn  dò.  Không  lâu  sau,  người  hầu  xách  con 

quỷ to lớn đến, sai thần kim giáp vứt đi. Lại có một người đội mão vàng 

đến khấu đầu bái yết Đại Sĩ và thưa: “Mẹ cô bé này ăn chay trường thờ 

270 Ngô âm hay Ngô ngữ là một loại phương ngôn phổ biến ở vùng Giang Tô, phía 

Nam  các  tỉnh  An  Huy,  Thượng  Hải,  Chiết  Giang,  Tây  Bắc  tỉnh  Giang  Tây,  gồm 

nhiều loại nhỏ hơn (gồm giọng Thái Hồ, giọng Thai Châu, giọng Đông Âu, giọng Vụ 

Châu, giọng Xử Cù, giọng Tuyên Châu). Giọng nói vùng Tô Châu (tức giọng Thái 

Hồ) được coi là giọng đặc trưng nhất của Ngô ngữ. Ngô ngữ khác biệt tiếng Quan 

Thoại rất lớn, nó có âm điệu, nhịp điệu biến đổi liên tục và còn giữ nhiều nhân tố 

ngữ âm cổ nên nếu không phải người địa phương sẽ khó thể hiểu người xứ Ngô nói 

gì, chỉ cảm thấy âm điệu líu lo, ríu rít, thánh thót mà thôi. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 433

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Phật”. Đại Sĩ bảo: “Mẹ của con thiện hạnh đáng khen” rồi bảo hãy theo 

người  mão  vàng quay  về.  Cô  nhắm  mắt  bay  trên  không,  trong  khoảnh 

khắc thấy mẹ ngồi bên giường của một người giống hệt như mình, chợt 

như tỉnh mộng. Ấy là từ khi ngất đi cho đến lúc này đã hơn một tháng. 

Tỉnh dậy liền ăn chay trường, trì Quán Âm Kinh. 

Trong Thỉnh Quán Âm Kinh, đức Phật nói: Trong thành Vương xá 

có nữ nhân bị ác quỷ dựa, ta dạy người nữ ấy xưng niệm Quán Thế Âm 

Bồ Tát. Do sức oai thần của Bồ Tát, ác quỷ tiêu mất, được thấy thân sắc 

tướng khôn sánh của ta. 

(9). Lý Ngạc ở Tứ Minh hay sợ hãi, đêm ngủ liền bị ác mộng, thấy 

những hình dạng quỷ quái kỳ lạ. Về sau, niệm danh hiệu Quán Âm, trì 

chú Chuẩn Đề, hết ác mộng, tâm không sợ hãi. 

Đời Tống, Thích Bảo Thông tụng Đại Bi đà-la-ni đã lâu năm, có 

cô gái họ Triệu bị quỷ mị dựa, phát cuồng. Sư tụng chú, quỷ liền bỏ trốn, 

cô Triệu bèn hết điên. 

(10). Theo Ngọc Đường Nhàn Thoại, đời Đường, Âu Dương Xán 

chuyên trì chú Đại Bi. Ngẫu nhiên đi đêm gặp mưa, từ trong hang thẳm 

giữa rừng rậm xông ra một vật dài hơn cả trượng chặn đằng trước. Ông 

Xán hoảng sợ, muốn trì chú Đại Bi, nhưng cứng miệng chẳng thể thốt ra 

tiếng, bèn niệm thầm mấy biến rồi mới có thể tụng rõ ra tiếng, quái vật 

bèn ẩn trốn. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Lương, ngài Huệ Giản giới 

nghiệp cao rộng. Phía Đông tòa sảnh sự xứ Kinh Châu có căn nhà biệt 

lập, có lắm chuyện quỷ quái. Khi ấy, Vương Kiến Vũ đến cai trị nơi ấy, 

thờ Huệ Giản làm thầy, cậy Sư đến ở nơi đó. Sư thấy một người đen kịt 

không  mắt,  từ  vách  bước  ra,  Sư  chỉ  thầm  niệm  Quán  Âm.  Quỷ  nói: 

“Nghe nói ngài tinh tấn nên đến thử xem. Nay thần sắc chẳng động, há 

còn bức bách nữa ư?” Lại trở vào vách; từ đấy, không còn thấy chuyện 

quỷ quái nữa! 

(11). Theo Chất Trực Đàm, trong niên hiệu Càn Long đời Thanh, 

vợ ông Dư Tông chợt bị cảm lạnh, nói sảng: “Mẹ chồng, con dâu ta đi 

qua đây, đói lắm, ắt phải đem rượu thịt cho ta xơi”. Ông Dư mời Tăng 

tụng Tâm Kinh, Đại Bi Chú, Kim Cang Kinh. Vừa mới tụng một lượt, 

liền nghe người bệnh trách móc: “Thoạt đầu con đâu chịu vô, mà mẹ cứ 

muốn  tới.  Nay  khắp  thân  con  bị  dao  đâm,  đau  đớn  khó  thể  chịu  đựng 

được, hãy mau đi thôi!” Bệnh liền lành. 

Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, Lý Hân trì chú Đại Bi. Có người 

bị bệnh sốt rét, ông Hân trì chú, quỷ nói: “Vốn muốn làm khó ngươi, nay 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 434

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sợ Lý Thập Tứ Lang, chẳng dám đến nữa!” Ông Hân sang sống trọ ở Hà 

Nam, em gái ông ta chết vì bệnh dịch, mấy bữa sau sống lại, nói: “Thoạt 

đầu bị mấy người dẫn tới gò mả, muốn làm nhục. Một người nói: ‘Đây là 

em gái của Lý Thập Tứ Lang. Hắn trở về sẽ dùng thần chú làm khó bọn 

ta’, chúng bèn đưa về”. 

(12). Theo Linh Nghiệm Ký, phía Tây thành Định Tương có miếu 

Tỷ  Phảng271.  Người  trong  thôn  ngẫu  nhiên  nghỉ  chân  nơi  ấy,  có  một 

người khinh nhờn thần, đêm mộng thấy quỷ tốt lôi đến đồng trống, quở 

trách mấy chục lượt. Chợt thấy một bà cụ áo trắng đi đến nói: “Đã quở 

trách rồi, hãy thả về”. Do vậy, được tha về. Khắp mình bị thanh thũng272, 

ngộ ra nơi ấy gần Quán Âm Các nên được Đại Sĩ rủ lòng cứu giúp, bèn 

đi chợ mua hương lễ tạ. 

Lý Tinh Viên ở Phù Lương từ nhà ra quán, trăng mờ mông lung, 

đi đứng nhiều trở ngại, bèn niệm bài kinh do Quán Âm truyền trao trong 

mộng. Vừa mới tụng bảy biến, mới biết đang đi trong lùm gai. Thường 

nghe người ta nói chỗ ấy có yêu quái mê hoặc người. Nếu không tu tập 

bài kinh ấy, chẳng thể nào tìm đường thoát ra được! 

(13). Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, vợ ông Vương Kỳ mắc bệnh 

dịch. Ông Kỳ tụng Tâm Kinh, thấy dưới đèn có ba đầu người. Vợ ông đớ 

mắt,  không nói được,  chỉ lấy  tay  chỉ  chỗ mình  thấy.  Ông  Kỳ  bèn  cầm 

đao hướng về chỗ vợ chỉ chém xuống. Bà vợ chợt nói: “Trong cửa sổ có 

yêu quái, mũi dài mấy thước. Trước giường có hai con vật giống như lạc 

đà, đều bị chém tiêu hết rồi”. Ông Kỳ tụng kinh bốn mươi chín biến, vợ 

bèn lành bệnh. 

Theo Thanh Minh Đầu Hạt Lục, có hai con lạc đà nói chuyện, một 

con xưng là Xá Nhân, con kia xưng tên là Gián Nghị. 

Đời Tống, con nhà họ Uông ở Kỳ Môn đi đường, bị mấy người 

trói lại đem đi, buộc vào cột của ngôi miếu cổ, thưa rằng: “Xin mời đại 

vương  tự  nhận  lấy”.  Uông  biết  là  bọn  họ  giết  người  tế  quỷ,  bèn  niệm 

tụng chú Đại Bi. Ban đêm, có tiếng gió rít như tiếng sấm, một con mãng 

271  Tỷ  Phảng  (Fall  Armyworm) còn  gọi  là  Niêm  Trùng,  có  tên  khoa  học  là 

Spodoptera  Frugiperda,  là  một  loài  côn  trùng  hại  lúa.  Chúng  đẻ  trứng  nở  ra  sâu, 

trông giống sâu róm, to từ 3 đến 5 cm, mầu nâu có những vạch vàng, ăn hại ngũ cốc 

rất dữ. Chúng lột xác biến thành bướm trông giống con ngài hay con nắc nẻ, đẻ trứng 

rất  nhiều.  Sử  Trung  Hoa  thường  chép  rất  nhiều  trận  đói  do  Tỷ  Phảng  cắn  hại  hoa 

màu. 

272 Thanh thũng là những vết xanh bầm nổi lên dưới da do những mao huyết quản bị 

vỡ. Có những trường hợp máu còn đọng lại thành từng thành đám xanh bầm loang 

rộng, có thể gây thành nhọt loét. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 435

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

xà to mắt sáng như đuốc bò tới, ba lượt tiến lại lùi. Sáng ra, cậu Uông 

được người khác cởi trói, liền thoát nạn. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  Trương  Thành  ở  Cát  Thủy,  trong  niên 

hiệu Càn Đạo đời Tống, nghỉ đêm ở vùng ranh giới Lễ Lăng. Chủ quán 

tiếp đón trọng thể, rượu nồng, cỗ đầy, tâm kinh ngạc, lấy làm lạ, thoái 

thác không thể uống rượu rồi bỏ đi ngủ. Hồi lâu, thấy đuốc trong gian 

nhà chính thắp sáng, bèn nhìn trộm, thấy chủ quán lạy lục, khấn trước 

một bức tranh vẽ, nhiều lần nhắc tới ông khách họ Trương, biết là hắn sẽ 

đem  mình  tế  quỷ.  Nhìn  sang  bức  tranh  vẽ,  thấy  hai  tròng  mắt  như  cái 

chén, ông Trương vội trì chú Đại Bi. Vừa được mấy biến, thấy yêu quái 

từ trong bức vẽ tụt xuống, hình dạng đanh ác, bèn đóng cửa, càng dốc 

sức  tụng  chú,  nghe  ngoài  cửa  có  tiếng  đập  phá.  Trời  vừa  sáng,  ông 

Trương chạy ra, nghe thấy người nhà chủ quán kêu khóc, đi hai dặm mới 

tạm nghỉ, nghe người ta nói: “Chủ quán chết bất ngờ”. Cật vấn sự tình 

thì ra nhà ấy ba đời thờ yêu quái, mỗi năm tế một người. Nếu không có 

người ngoài thì sẽ giáng họa xuống chủ nhà. 

Theo Tùy Thư, đầy tớ nhà Độc Cô Đà273 là Từ A Ni thường thờ 

quỷ mèo, thường giết người [để tế quỷ].  Tài vật [của người bị giết] sẽ 

nhập vào gia sản của nhà kẻ thờ quỷ. 

(14).  Theo  Di  Kiên Chí, người trong họ [của tác giả  sách ấy]  là 

Hồng Dương trở về trong đêm, chợt nghe tiếng động lớn phát ra từ khe 

núi như mấy chục cây gỗ to bị đốn ngã, liền tận hết sức chạy xuống gầm 

cầu tính tìm chỗ núp, nhưng vật đó đã đến trước rồi: Thân dài ba trượng 

từ đầu đến gót toàn là đèn. Ông Dương chuyên trì Đại Bi Chú nên vội 

niệm, vật ấy đứng thẳng, bất động. Ông Dương sợ vỡ mật, ngã lăn ra đất, 

nhưng  vẫn  tụng  chú  không  ngừng.  Vật  ấy  liền  lùi  lại,  hô  lên:  “Ta  đi 

đây!”  rồi  đi  tắt  qua  khu  nhà  dân  bên  khoảnh  ruộng  mất  dạng.  Ông 

Dương  về  nhà  ngã  bệnh  rồi  lành,  còn  hai  người  phu  khiêng  kiệu  đều 

chết. Về sau, hỏi thăm những nhà dân [nơi ấy] thì một nhà chết vì bệnh  

273 Độc Cô Đà là con thứ sáu của Độc Cô Tín (Đại Tư Mã thời Ngụy Văn Đế), vốn 

thuộc sắc tộc Tiên Ty. Dòng họ Độc Cô này được coi là một trong tám dòng họ lớn 

của nước  Ngụy thời ấy. Độc Cô Tín có ba con gái đều là hoàng hậu. Cô út có tên là 

Độc Cô Già La, chính là Văn Hiến Hoàng Hậu, vợ của Tùy Văn Đế. Theo Tùy Thư, 

Độc Cô Đà thường sai Từ A Ni dùng tà thuật để cướp tiền bạc của người khác, thậm 

chí sai Miêu Quỷ ép hoàng hậu Độc Cô Già La lén lút lấy tiền bạc từ công khố ban 

thưởng cho hắn. Về sau sự việc bị phát giác, vua toan giết Độc Cô Đà, nhưng nhờ 

hoàng hậu và các anh là những công thần van xin, Độc Cô Đà mới được tha chết, 

đuổi về làm dân. Vua hạ lệnh hễ ai thờ Miêu Quỷ sẽ bị xử tử ngay lập tức. Từ đấy, 

tục lệ thờ Miêu Quỷ mới chấm dứt. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 436

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

dịch, mới biết vật ấy chính là lệ quỷ (quỷ gây ra bệnh dịch). 

Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  tại  Vương  Gia  Khẩu  ở  Ứng  Thành, 

những kẻ lang thang trong thôn đi trông lúa [thuê cho người ta]. Vào ban 

đêm có cơn gió trốt cuốn tới, thế như xô núi, có hình dáng giống như cái 

tháp, tiếng rền như sấm, hóa thành một người to lớn, cao hai trượng, áo 

mão trắng toát, tay cầm phan trắng hướng về bọn họ phất một cái rồi bỏ 

đi. Mọi người sợ ngất đi, một lúc lâu sau mới tỉnh lại. Chỉ có một người 

trì chú Quán Âm và một người nữa không ăn thịt bò là chẳng thấy. Mấy 

ngày sau, mười mấy người đều chết, chỉ có hai người ấy là vô sự. 

(15). Sách Tả Truyện chép:  “Đúc đỉnh có hình tượng muôn vật, để 

 dân biết là thần hay thứ yêu quỷ gian dối, để khi dân đi vào sông, đầm, 

 núi,  rừng,  chẳng  gặp  chuyện  không  lành” . Các  bộ  kinh  giảng  về  thần 

chú [trong nhà Phật] đều có chép Kim Cang lực sĩ và các chúng quỷ thần 

phát nguyện ủng hộ [người trì chú]. 

Theo  Liễu  Nhai  Ngoại  Biên,  vùng  Giang  Nam  khi  làm  lễ  Hồi 

Sát274, liền bày rượu thịt rồi trốn qua chỗ khác. Có kẻ đầy tớ ban đêm [đi 

công việc] về tới, [không biết là ngày Hồi Sát], quá đói bèn ngồi xổm ăn 

uống. Chợt thấy một con quỷ lạ lùng cao tới hai trượng, cầm chĩa ba dài 

chừng một trượng, áp giải một ông già tới. Tên đầy tớ trốn vào chái nhà, 

dòm trộm, thấy ông già ngồi ghé bên cạnh, còn quỷ ngồi ở phía trên ăn 

uống nhồm nhoàm. Trong chốc lát, ông già xin phép quỷ vào nhà sau để 

nhìn  qua  tình  hình,  quỷ  bằng  lòng.  Tên  đầy  tớ  thấy  cái  chĩa  ba  trong 

ngần,  lóng  lánh  đáng  yêu  bèn  vớ  lấy,  chạy  vào  buồng,  đóng  chặt  cửa. 

Quỷ kiếm chĩa ba, vươn cánh tay xanh rì gõ cửa, gió quái dị từ bốn phía 

thổi  ùa  tới,  buốt  tận  xương.  Tên  đầy  tớ  niệm  chú  Quán  Âm,  quỷ  lùi 

bước, gió tan. Vừa mới ngưng niệm, quỷ liền duỗi chân bước vào, tên 

274 “Hồi sát” (回煞) là một thứ tín ngưỡng thông tục trong tang ma Trung Hoa đã có 

từ trước thời Tần. Sát (煞) có nghĩa là tính ngày người chết trở về thăm nhà, mà Sát 

cũng có nghĩa là các hung thần, tai vạ. Do vậy, Hồi Sát thường được hiểu thành “đẩy 

lùi hung tai, hung thần”. Theo tín ngưỡng dân gian, linh hồn người chết sẽ quay trở 

lại nhà do Sảnh Thần (眚神) dẫn đường trong một thời gian ngắn sau khi chết. Ngày 

giờ  ấy thường được  giới đạo sĩ tính ra,  gọi là ngày  Hồi Sát hay  Tiếp Sảnh (接眚:

thường trong vòng từ bảy ngày đến mười bốn ngày sau khi chết). Ngày hôm ấy, phải 

mời đạo sĩ cử hành cúng tế, yểm đảo với mục đích ngăn ngừa những tà thần theo hồn 

người chết về bắt người thân chết theo (người Việt thường gọi là Thần Trùng). Đồng 

thời thân nhân người chết đêm ấy phải ăn một số côn trùng đã hấp và biếu tặng một 

loại bánh gọi là bánh Trạng Nguyên (hay Tiếp Bài Cao) cho những hàng xóm thân 

thích để họ khỏi bị Thần Trùng quấy nhiễu. Có những trường hợp theo bói toán, bị 

kỵ tuổi quá nặng, đến tối hôm Hồi Sát, cả nhà phải bỏ trốn đi nơi khác mấy ngày. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 437

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đầy tớ cảm thấy hơi lạnh từ đất xông lên, buốt tới đùi rồi tới eo, bèn vội 

niệm  chú  như  trước,  quỷ  rụt  chân  lại.  Gà  gáy,  quỷ  bèn  lôi  ông  già  đi. 

Trời sáng dần, chĩa ba teo nhỏ dần còn chừng một tấc, nhìn rất tinh xảo. 

Đến nhà người bị bệnh sốt rét, chĩa ba ngân lên một tiếng, bệnh gần như 

mất tiêu. 

Theo  Thủ  Nhất  Trai  Bút  Ký,  tiến  sĩ  Hiếu  Cảm  Trình  Tốc  Viên 

sang dạy học nơi đất Tần, đêm ngủ nơi chòi ngoài đồng. Cảm thấy có vật 

gì đè lên chân, miệng chẳng thể nói được, thân cũng chẳng thể cử động 

được. Dần dần, vật ấy chuyển tới bụng, liền vội thầm niệm Tâm Kinh, 

đến câu  “Sắc tức thị Không” , liền vội lớn tiếng kêu lên, vật ấy trốn mất. 

Theo Dị Đàm Khả Tín Lục, vào đời Thanh, Trần Quý ở Giang Hạ, 

vừa có chí nguyện vừa hiếu thảo. Trong thời Càn Long, ông qua nhà của 

người họ hàng bên ngoại là X... mộng thấy một khối tròn đen xì giống 

như  hình  người  duỗi  bàn  tay  to  đùng  kéo  ông  ra  ngoài,  đánh  không 

ngừng. Ông hôn mê một lúc lâu mới tỉnh lại, trở nên điên cuồng, câm bặt 

không nói được suốt năm sáu năm. Về sau, mộng thấy một bà cụ đầu đội 

lúp trắng, xách giỏ, bảo hãy nuốt viên thuốc hồng đựng trong giỏ. Ông 

Quý muốn giữ lại để dâng cho mẹ, bà cụ ép nuốt, lấy gậy quật vào lưng. 

Ông Quý bèn tỉnh giấc, chẳng còn thấy khối đen tròn truy đuổi nữa, khỏi 

ngay  bệnh  điên.  Ngày  hôm  sau,  thấy  ở  cạnh  miếu  có  người  xách  giỏ, 

hình  dáng,  ăn  mặc  giống  như  người  trong  mộng,  muốn  cảm  tạ  nhưng 

không nói được, bà cụ cũng chợt mất dạng. Đến buổi chiều, hầu [mẹ ăn] 

cơm, đột nhiên nói ra tiếng, cả nhà kinh ngạc, hỏi han. Ông kể lại những 

gì được thấy trong mộng, [người ta nói] ấy chính là Ngư Lam Đại Sĩ275

được lưu truyền trong cõi đời; do vậy bèn vẽ tượng cúng dường. 

Theo Tĩnh Hàm Bút Ký, trong niên hiệu Gia Khánh, kỳ nhân276 là

Văn Hải cùng với anh lập đàn, tập luyện [binh thư] Vũ Bị Lục277. Trong

275 Trong những chuyện ứng hóa của Đại Sĩ, xin coi lại trong phần Hiện Tướng Ở 

Nơi Khác, Đại Sĩ có biến thành một thiếu nữ xách giỏ bán cá chép vảy vàng óng ánh 

khiến cho dân phu đang làm trong mỏ tranh nhau ra coi. Khi mọi người vừa ra hết thì 

núi sụp, cô gái cũng biến mất. Người ta vẽ lại hình tướng này để thờ, bức tranh ấy 

thường  gọi  là  Ngư  Lam  Đại  Sĩ  (Đại  Sĩ  tay  xách  giỏ  cá).  Trong  Tây  Du  Ký,  Ngô 

Thừa Ân đã bịa chuyện  con cá chép ở dưới ao trong núi Phổ Đà nhờ nghe Đại Sĩ 

giảng kinh nên có thần thông, thừa dịp Bồ Tát đi vắng, trốn xuống trần làm yêu quái, 

vây hãm thầy trò Đường Tăng. Tôn Ngộ Không bèn đến méc Đại Sĩ. Đại Sĩ vội chặt 

tre, đan giỏ bắt cá, không kịp mặc áo khoác, không trang điểm (?!), xuống trần thâu 

hồi con cá chép ấy! 

276 Kỳ nhân là người thuộc chế độ Bát Kỳ thời Mãn Thanh. Kỳ (Gūsa), thường được 

phiên âm là Cố Sơn, là hình thức tổ chức quân đội của Mãn Châu do Nỗ Nhĩ Cáp 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 438

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhà họ đã thờ Quán Âm từ trước, Bồ Tát bèn giáng đàn khuyên:  “Đây 

 không phải là chánh đạo, tập theo sẽ bất lợi. Cha các ngươi làm lành rất 

 nhiều, và do bà cố ăn chay, tin tưởng làm lành, nên được quả báo con 

 cháu là hạng trâm anh hiển hách nhiều đời. Anh em các ngươi tập luyện 

 thứ này sẽ có tai họa bất trắc, cho nên ta đến cứu” . Quán Âm Bồ Tát 

cho biết:  “Trong ngày Hai Mươi Mốt tháng Sáu năm nay, Hải sẽ bị sét 

 đánh” , rồi sai người anh hãy đưa tay viết, vẽ lên ngực ông Hải. Trong 

chớp mắt, thấy con vượn trắng đang vờn quanh thân mình đã bị thần bắt 

ném đi. [Văn Hải viết]:  “Đến ngày Hai Mươi Mốt [tháng Sáu năm ấy], 

 sấm sét nổ dữ dội quanh nhà, nghĩ đến mà run rẩy. Nay được nghe lời 

 truyền  bảo  tại  vùng  Giang  Hữu  đang  khắc  sách  Hải  Nam  Hợp  Biên, 

 chẳng dám tự giấu diếm, mà cũng chẳng dám có một chữ dối đời. Chép 

 vào cuối sách để trên là báo ơn Đại Sĩ cứu vớt” . Xét ra Văn Hải làm 

quan đến chức Án Sát, thọ bảy mươi hai tuổi; đủ thấy người có thể sửa 

lỗi hướng lành sẽ tự hưởng phước, thoát khỏi tai họa. 

 2.2.2.8. Cứu vớt kẻ đọa lạc  

 1.  Trong  hội  Vu  Lan,  dẫn  dự  hương  trai.  Địa  ngục  rền  tiếng, 

 vẩy rưới tịnh thủy. 

 2.  U  Minh  coi  trọng  Quán  Âm  Kinh,  tháp  A  Dục  cũng  nên  lễ 

 bái. 

 3. Da Xá vào đường quỷ chẳng sợ, Gia Huy người cõng bay lên 

 không. 

 4.  Thôi  Quỹ  chép  kinh  hưởng  phước,  Lý  Huy  tạo  tượng  sanh 

 thiên. 

  

 5.  Cứu  vãn  đọa  lạc,  mừng  Lô  Sơn  đảnh  đầu  ấm  áp.  Oai  nghi 

 nghiêm chỉnh, mời Sa-di ngự trên tòa vàng. 

Xích (Nurhachi, vua sáng lập nhà Thanh) đặt ra. Tất cả trai tráng người Mãn được 

chia thành tám Kỳ (tám màu cờ), thời bình thì canh tác, săn bắn, thời chiến thì trưng 

binh. Tám màu cờ là Hoàng Kỳ, Hồng Kỳ, Lam Kỳ, Bạch Kỳ (bốn Kỳ này gọi là 

Chánh Kỳ), Tương Hoàng Kỳ, Tương Hồng Kỳ, Tương Lam Kỳ, Tương Bạch Kỳ. 

Tương  (鑲)  là  viền,  tức  là  cờ  được  viền  quanh  một  nếp  vải  khác  màu,  chẳng  hạn 

Tương Bạch Kỳ là cờ trắng thêu rồng, viền mép màu đỏ. Trai tráng thuộc Kỳ nào thì 

được điều động bởi vị chỉ huy và quan chức thuộc sắc cờ đó. Mỗi một Kỳ có từ 13 

đến 15 vạn quân. Cho đến nay, một số gia đình gốc quý tộc Mãn Châu vẫn tự xưng 

là “kỳ nhân”. 

277 Vũ Bị Lục là một tác phẩm dạy về cách tập luyện võ nghệ, điều binh, đã mất tên 

tác giả. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 439

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 6. Quận Quân thầm tụng, điện đường chao đảo. Ngô Duyệt hô 

 lên, vạc dầu vỡ nát. 

  

 7.  Tây  Phương  tạo  phước,  khỏi  thành  lợn  dê  trên  mặt  nước. 

 Nam Hải hoàn hồn, đừng ngắm chốn tửu lâu xinh đẹp. 

  

 8. Tụng kinh, giữ giới, ông Thang chẳng tới non đao, lìa tối vào 

 sáng, họ Hà trốn khỏi gậy sắt. 

  

 9. Đệ tử ngài Hám Sơn, do thầy quán tưởng, được hưởng thanh 

 lương. Vong huynh sư Tam Quả, nương lời chúc nguyện, chóng được 

 giải thoát. 

  

 10. Cao tăng tu sám, mệnh phụ được thăng thiên cung. Từ mẫu 

 tụng kinh, con đã mất mừng sanh hoàng thất. 

  

 11. Quan phạm tội Ba La Di, suýt bị phạt làm trâu. Cô gái trì 

 kinh Bát Nhã, khỏi bị đọa làm chó. 

  

 12.  Dùng  tâm  chuyển  nghiệp,  Bá  Thời  khỏi  sanh  vào  bụng 

 ngựa. Nghe dạy sanh thiên, Tông Diễn cứu hầu vương thoát kiếp. 

  

 13. Am Ban Trúc tu sám, khỏi bị quỷ sứ bắt đi. Vạc dầu nở hoa 

 sen, may được Vi Đà nâng xử. 

  

 14. Húc Đình, Thiên Trụ, mau giải oan khiên. Lưu Viện, Quế 

 Dung chẳng đền nợ trước. 

  

 15.  Rưới bằng  nước  tụng  chú,  thân  ngạ  quỷ  đã hiện dần  tiêu. 

 Vừa mới tụng tựa kinh, sự khổ địa ngục liền dứt. 

  

 16. Mẹ ông Phạm sanh thiên, hưởng phước; vợ họ Phương làm 

 con, thành tài. 

  

 17. Xây chùa chẳng đọa tam đồ, hiếu thảo khỏi đền túc nghiệp. 

  

 18. Gỡ sửa tóc rối, diệt trừ ngũ quỷ trêu ghẹo. Đau hơn nung, 

 nướng, may được cả nhà trai giới. 

  

 19. Ấy là vì Đại Sĩ phát nguyện, vốn trọng tại tam đồ, nhưng tội 

 tánh vốn không, nên có thể diệt từ một niệm. Ấy là sự cứu khổ thứ tám 

 của Đại Sĩ vậy. 



(1).  Theo  Hoạt  Diêm  La  Đoán  Án,  ngày  Rằm  tháng  Bảy,  khắp 

thiên  hạ  lễ  sám,  thí  thực.  Quán  Âm  Đại  Sĩ  đích  thân  dẫn  các  tù  nhân 

[trong  địa  ngục]  đến  ăn.  Lại  còn  xem  xét  bốn  mươi  chín  vụ  án.  Diêm 

Vương nói: “[Các ngươi] cũng nên biết người dẫn bọn ngươi đi ăn là ai, 

chính là đức từ bi Quán Thế Âm Bồ Tát. Nếu các ngươi niệm A Di Đà 

Phật một tiếng thì các ngươi sẽ thoát tội. Cả ngục đều niệm thì cả ngục 

thoát tội. Nếu vạn nhất niệm không được bốn chữ thì chỉ niệm một chữ 

Phật cũng được  thoát tội.  Các ngươi  có niệm được một chữ Phật hay  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 440

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

không?” 

Theo Hiện Quả Tùy Lục, Vương Kiến ở Ngô Môn chết xuống cõi 

âm. [Phán quan] tra án thấy là bắt lầm bèn cho hồi sanh. Vương Kiến 

thấy địa ngục lửa đen ngút trời, tiếng gào khóc như sấm động. Ba vị lão 

tăng ngồi trên ngọn cây to, mỗi lần trong ngục vang rần tiếng kêu đau 

đớn bèn rẩy tịnh thủy xuống, âm thanh ấy liền ngưng bặt. Hỏi ra thì đấy 

là ba vị Đại Sĩ Quán Âm, Phổ Hiền, và Địa Tạng. 

(2). Theo Quán Âm Kinh Linh Nghiệm, khi Cừu Tấn làm quan tại 

Tiền Đường, ở trong nha môn có một vầng ánh sáng tròn đưa cô em gái 

đã mất tới. Hỏi chuyện cõi âm, cô ta bảo: “Trong cõi u minh trọng Quán 

Âm  Kinh  nhất,  Bồ  Tát  có  thể  tầm  thanh  cảm  ứng,  cứu  khổ  giúp  nạn; 

nhưng lễ sám, tụng kinh, hãy nên trai giới, thành kính thì mới có thể tiêu 

tai,  được  phước.  Quan  trọng  nhất  là  đừng  như  trẻ  nít  đùa  bỡn,  khinh 

nhờn!” 

Theo Dục Vương Chí, trong niên hiệu Thái Khang đời Tấn, ông 

Lưu Tát Ha làm nghề săn bắn, chợt chết bất ngờ. Bảy ngày sau tỉnh lại, 

kể đã đến mười tám địa ngục, đều tùy theo nghiệp nặng hay nhẹ mà chịu 

đựng  các  nỗi  đau  đớn,  khổ  sở.  Chợt  thấy  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  bảo: 

 “Ngươi đáng phải đọa địa ngục, ta cứu ngươi sống lại, hãy nên làm sa-

 môn. Hiện nay, tại hạ lưu sông Lạc, Tề Thành, Đan Dương, Cối Kê đều 

 có tháp A Dục Vương, có thể đến những nơi ấy lễ bái thì khi mạng chung 

 sẽ chẳng đọa địa ngục” . Sau khi tỉnh lại, ông xuất gia, có pháp hiệu là 

Huệ Đạt. Do vậy, đến các chỗ như Mậu Sơn, Trường An, ngài Na Liên 

Đề Lê Da Xá, hành hóa ở phía Bắc Tuyết Sơn, thấy giữa nhân đạo và 

quỷ đạo thì nhân đạo vắng vẻ, hiểm trở, còn quỷ đạo thì thông suốt, tiện 

lợi. Một vị Tăng đồng bạn đi nhầm vào quỷ đạo. Ngài Da Xá miệng tụng 

Quán Âm thần chú, còn một trăm bước nữa sẽ đuổi kịp thì vị ấy đã bị 

quỷ hại, còn chính Ngài thì do chú lực nên quỷ không làm gì được. 

Theo Linh Cảm Phú, đời Minh, Dương Gia Huy bị bệnh chết, vào 

cõi âm, được một người cõng lên núi cao chớm chở, vội niệm Quán Âm 

bèn cùng với người cõng mình bay vọt lên hư không. 



(4). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, trong niên hiệu Trinh Quán đời 

Đường, con rể của Vương Hoằng Chi là Thôi Quỹ chết. Về sau, [Thôi 

Quỹ] thường đến báo mộng với người khác, khuyên người ta lễ Phật, lại 

kể đầy đủ những chuyện trong địa ngục, xin chép kinh Pháp Hoa, Kim 

Cang, Quán Âm mỗi thứ ba bộ. Chép xong, cảm tạ: “Được giúp phước 

to lớn, nay xin cáo biệt”. 

Theo Thái Bình Quảng Ký, Lưu Tử Cống đã chết rồi tạm sống lại, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 441

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nói đã gặp bố vợ là Tô Nguyên Tông, bèn hỏi bố vợ ham làm lành, sao  

lại ở nơi đây? Ông đáp: “Do có lỗi nên bị ở lại đây, nay chẳng bao lâu 

nữa sẽ sanh lên trời. Con trưởng ta có tín nguyện, mất đi liền sanh lên 

trời, con út vừa trộm cắp, vừa giết chóc, hiện đang ở địa ngục”. Hàng 

xóm là Lý Huy nói: “Phiền ông hãy nói với con tôi, tôi phạm tội bị trói, 

hãy mau vì tôi tạo một tượng Quán Âm và chép một bộ Pháp Hoa thì tôi 

sẽ sanh lên trời”. Còn cha ông ta thì dè dặt nói: “Ta bắn chết cầm thú, 

hằng ngày thường có quỷ đầu trâu nung mấy ngàn viên đạn sắt đỏ như 

lửa, nhét vào trong thịt ta, khổ chẳng thể nói nổi!” 



(5).  Theo  Linh  Cảm  Phú,  hai  vị  Tăng  ở  Lô  Sơn,  một  vị  trì  chú 

Vãng Sanh, vị kia trì chú Đại Bi cầu sanh Tịnh Độ. Người trì Vãng Sanh 

mất trước, đảnh đầu ấm. Vị trì Đại Bi mất sau, thoạt đầu thân lạnh, bàn 

chân nóng như lửa; hồi lâu sau, đảnh đầu bèn nóng, bàn chân lạnh như 

băng,  ấy  là  điềm  ứng  nghiệm  diệt  nghiệp  địa  ngục,  vãng  sanh  Tây 

Phương vậy. 

Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đầu  đời  Tùy,  có  vị  Tăng  ở  Dương 

Châu tụng kinh Niết Bàn, tự kiêu hãnh với hạnh tu ấy. Một chú Sa-di ở 

Kỳ  Sơn  tụng  Quán  Âm  Kinh.  Hai  người  cùng  chết  đột  ngột.  Đến  chỗ 

Diêm Vương, vua bèn mời chú Sa-di ngồi tòa vàng, hết sức kính trọng; 

mời vị Tăng tụng kinh Niết Bàn ngồi tòa bạc, kém phần cung kính hơn, 

vị Tăng cả thẹn. Khi cả hai đều sống lại, vị Tăng đến chỗ chú Sa-di ở Kỳ 

Sơn hỏi cặn kẽ nguyên do. Sa-di thưa: “Mỗi khi con tụng kinh đều mặc 

áo sạch, đốt hương thơm, chú nguyện rồi mới tụng”. Ông Tăng nói: “Tội 

ta  sâu  lắm.  Khi  tụng  Niết  Bàn,  oai  nghi  không  tề  chỉnh,  thân  miệng 

chẳng sạch”. 

Lăng Nghiêm Kinh:  “Nghiêm chỉnh oai nghi, túc cung trai pháp” 

(Oai nghi nghiêm chỉnh, cung kính vâng giữ trai pháp). 



(6). Theo Cảm Ứng Thiên Tăng Chú, đời Tống, Lý Quận Quân đã 

sẵn có đức hạnh tốt đẹp, thường trì chú Đại Bi. Do bị bệnh, họ Lý đi vào 

cõi  âm,  thấy  hai  người  quyền  cao  chức  trọng  ngồi  trên  tòa  cao  ngất 

ngưởng, liền thầm niệm chú Đại Bi, điện đường lay động, bên trái, bên 

phải đều muốn đổ nhào. Người quyền quý bảo: “Đừng tụng nữa, sẽ thả 

cho ngươi về. Do lúc còn sống từng nhặt được hạt châu đánh rơi, trả lại 

cho người ta, nên tăng thọ hai mươi năm”. Tỉnh dậy bèn lành bệnh. 

Theo Hiện Quả Tùy Lục, trong thời Khang Hy nhà Thanh, Hiếu 

Liêm Đới Ngô Duyệt ở Tô Châu hành vi rất phóng đãng, người bị hại rất 

nhiều, bị bộ Công bắt giữ, chết trong ngục. Đúng lúc ấy, trong thành có 

người tên X... bị chết bất ngờ, sống lại, kể: “Vua cõi âm sai bỏ họ Đới 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 442

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vào vạc dầu. Từ chỗ đất bằng bỗng trồi lên một vạc dầu. Quỷ lấy chĩa 

xiên họ Đới bỏ vào vạc. Ông Đới hô lên:  ‘Nam mô hát ra đát na đá ra 

 dạ da’, vạc dầu vỡ nát, trên mặt đất hoa sen trồi lên. Vua cõi âm phán: 

“Hắn đã có thể tụng chú cho nên không phạt được, hãy cho hắn đầu thai 

vào nhà xấu ác”. Bầy tôi tâu: “Gã X... ở Gia Hưng làm ác, lập đàn cầu 

con”. Vua liền cho ông ta đầu thai vào nơi ấy. Sang Gia Hưng hỏi thăm, 

mọi chuyện đều chẳng sai! 



(7).  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  trong  niên  hiệu  Đại  Trung  đời 

Đường,  Lý  Cư  nhiễm  bệnh;  cảm  thấy  gió  thổi  bay  đến  một  nơi,  nước 

rộng mênh mông không bờ mé, người và súc vật đứng trên bờ. Có người 

mặc áo vàng hỏi đã làm điều thiện gì. Nếu không có thì sẽ làm lợn, dê 

trên mặt nước. Ông Cư nói đã từng tạo một bức Tây Phương Công Đức 

ở chùa Tịnh Chúng, lại chép năm trăm quyển kinh trong Đại Tạng. Sứ 

giả dẫn vào một tòa đại điện, có vị Tăng bảo nhà vua rằng: “Người này 

chí  tâm  tạo phước,  chẳng dối trá”.  Vua sai đưa  về.  Ông  Cư thấy  công 

đức do chính mình đã tạo được khắc bia, ghi chép phân minh trong điện, 

liền sống lại. Thấy Quán Âm Bồ Tát đứng cười, vợ con vây quanh khóc 

lóc, bảo ông đã chết bảy ngày rồi. 

Theo Nhân Quả Thực Lục, trong niên hiệu Gia Khánh đời Thanh, 

Chương  Khai  Nguyên  ở  Nam  Phong  thấy  sai  nha  cầm  xiềng,  vác  côn 

đến lôi đi. Phía sau chợt có người nắm lại kêu: “Người này trì Quán Âm 

Kinh rất kiền thành. Lại còn trích những điều dễ phạm nhất từ Kính Tín 

Lục để in tặng. Nếu bị đoản thọ thì làm sao khuyên kẻ khác làm lành?” 

Sai  nha  không  nghe,  người  kéo  lại  cũng  không  buông.  Sai  nha  bỏ  đi, 

người nắm ông Chương bảo: “Bọn chúng bỏ đi nhưng ắt sẽ trở lại. Hãy 

mau tới Nam Hải cầu Đại Sĩ”. Người ấy dặn ông Chương hãy chí tâm 

niệm Nam Mô A Di Đà Phật và Đại Từ Đại Bi Cứu Khổ Cứu Nạn Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  sẽ  tự  đến  được.  Còn  nói  thêm:  “Nếu  thấy  điều  gì 

đáng ưa, hãy cẩn thận đừng động lòng đến nỗi đọa ác đạo”. Ông Chương 

vâng theo lời dạy, liền bay lên không. Không lâu sau, thấy những quán 

rượu đẹp đẽ, tranh nhau chèo kéo. Ông Chương nhớ kỹ lời dặn, không 

nhòm ngó tới thì không thấy nữa. Sóng bủa tận trời, biển cả đã hiện ra 

trước  mặt.  Trong  biển  có  đảo,  người  qua  lại  đều  mặc  áo  nhà  tu.  Ông 

Chương phục xuống đất, xưng Phật hiệu, thấy hai ba cụ già tóc bạc, dẫn 

một người xuống núi. Người đã kéo ông Chương [khi trước] bảo: “Đấy 

chính là hồn của ngươi, hãy mau lễ tạ Bồ Tát”. Ngài bèn dẫn đi thăm địa 

phủ, đi qua khắp hai đường thiện ác rồi mới tỉnh lại. 



(8). Theo Nhân Quả Thực Lục, Lâm Tự Lân bị [cõi âm] bắt lầm, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 443

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sống lại, kể chuyện đã thấy vua cõi âm phán tội Thang X... ở Hoàng Mai  

như  sau:  “Trong  quân  ngũ,  ngươi  quen  thói  tàn  nhẫn,  bắt  bớ  con  cái 

người  khác,  tội  ác  ngập  đầu,  giải  lên  núi  đao”.  Phán  quan  bẩm  rằng: 

“Trong hôm phá thành Dương Châu, họ Thang bắt được hai thiếu phụ 

giữ kín nhưng không xâm phạm, đem trả lại chồng họ, còn không nhận 

lễ  tạ.  Hơn  nữa,  mồng  Một,  ngày  Rằm,  hắn  ăn  chay,  tụng  Cao  Vương 

Kinh”. Vua phán: “Có công đức ấy thì rất đáng kính, cho làm quan văn 

thất phẩm, con cháu hai đời hiển vinh, thọ bảy mươi chín tuổi, khi chết 

không bệnh tật gì”. 

Theo Nhất Hạnh Cư Tập, trong thời Càn Long nhà Thanh, con bà 

Hà Thị ở Nam Hào bệnh nhiệt, thấy người chú đã mất lõa lồ, xõa tóc, 

nói: “Lúc sống tạo nhiều oan nghiệt, chết đi bị nhốt trong ngục Hắc Ám 

đã tám năm, hằng ngày bị ác quỷ đập bằng gậy sắt. Gần đây, Quán Âm 

Đại Sĩ giáng lâm, ta quỳ xin Ngài từ bi cứu vớt, chợt được ra khỏi chốn 

tối  tăm.  Đúng  lúc  ấy,  đạo  nhân  Kính  Trí  từ  Tây  Phương  đến,  Ngài  là 

thầy của vua cõi âm, có tình thân thiết cũ với nhà ta, xin [cho ta được] 

tạm thả về. Hãy gấp vì ta tu phước hòng được sanh vào loài người”. 



(9). Đời Minh, Hám Sơn đại sư có một đệ tử bị bệnh điên, tự nói 

đã bị đọa hỏa ngục, cầu Sư cứu vớt. Sư quán tưởng Quán Âm, hiện ra ao 

nước trong mát. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  đời  Tùy,  ngài  Trí  Hưng  tụng 

kinh, trì luật. Người anh đã mất của vị Tăng cùng chùa là Tam Quả báo 

mộng cho vợ: “Ta đọa địa ngục, nhờ sư Trí Hưng chùa Thiền Định gõ 

chuông, tiếng vang chấn động địa ngục, những người chịu khổ bèn cùng 

lúc được giải thoát”. Bà ta bèn đem mười xấp lụa tạ ơn ngài Trí Hưng. 

Ấy là vì khi gõ chuông, sư Trí Hưng luôn chúc nguyện Như Lai, Đại Sĩ 

cùng giáng đạo tràng, ngõ hầu hết thảy chúng sanh trong các đường ác 

nghe tiếng chuông đều lìa khổ. 

(10). Đời Minh, tại núi Thiên Thai có vị tăng tên Nhất Chỉ, tu Đại 

Bi Sám Pháp mấy chục năm. Chi phu nhân ở Côn Sơn cúng dường Sư 

mười mấy năm, chưa từng biết mặt. Bà Chi mất rồi, sư Nhất Chỉ mộng 

thấy bà ta đến xin sám hối. Sư Nhất Chỉ tu sám pháp suốt hai mươi mốt 

ngày, đích thân thấy trên hư không có hai đồng tử cầm phan. Một đồng 

tử đứng giữa, cảm tạ: “Nhờ sức sám hối của Sư, con được sanh lên thiên 

giới”. 

Tạ Thao chôn hai con, vợ đau buồn, ngã bệnh, mộng thấy hai đứa 

đều đeo gông xiềng bằng sắt, khuyên mẹ hãy tự rộng lượng, làm phước 

cứu họ thoát tội. Bà mẹ liền giữ Quán Âm Trai, lễ Quán Âm Sám, tụng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 444

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quán Âm Kinh, lại mộng thấy con nói đã thác sanh vào cung vua hưởng 

phước. 

(11). Theo Phổ Đà Chí, vào đời Minh, Quận Thừa xứ Ninh Ba là 

Long Đức Phù do xử án, đốt kinh Pháp Hoa, buộc Tăng dẫm lên. Ông 

Long  chợt  ngã  xuống  đất,  không  dậy  được.  Thấy  thần  Già  Lam  vâng 

lệnh Đại Sĩ đến luận tội: “Gã quan này phạm tội Ba La Di278, nhưng do 

còn  yêu  dân,  chỉ  phạt  làm  trâu”.  Đức  Phù  đau  xót  cầu  xin,  ăn  chay 

trường, in kinh, trai tăng để chuộc tội. Lại được Đại Trí thiền sư sám hối 

mười lăm ngày. Ông Phù đích thân thấy hai ngọc nữ cầm phan dẫn đến 

trước Đại Sĩ, được tha tội. 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  con  gái  Trương  Thị  là  Phật  Nhi  tụng 

Quán Âm Kinh, đột ngột chết đi, sống lại, nói bị hai tên sai dịch lôi đi. 

Trước hết, sai dịch dùng cái mền đen trùm hai người rồi bỏ vào nhà họ 

Trần;  kế  đến  dùng  cái  mền  hoa  trùm  lấy  cô  ta,  bảo:  “Ngươi  thiếu  hắn 

một ngàn năm trăm đồng, nay phải nên trả nợ!” Có người mặc áo xanh 

nói: “Cô gái này niệm kinh Bát Nhã, hãy thả ra”. Do vậy, sảy chân ngã 

xuống đất, bèn tỉnh lại. Thưa chuyện với cha, ông bố đi hỏi nhà họ Trần 

thì ra đêm đó có ba con chó sanh trong nhà ấy, hai con đen, một con vá, 

con  vá  chết  ngay.  Do  vậy,  bèn  đem  tiền  trả  cho  ông  Trần.  Ông  Trần 

không lấy, bảo đem quyên tặng để giúp làm việc nghĩa. 

(12). Theo Giác Hổ Tập, đời Tống, Lý Bá Thời thích vẽ ngựa. Sư 

Pháp Tú khuyên nhủ: “Ông là đại phu mà cứ suốt đời hết kiếp hằng ngày 

nghĩ đến hình dáng ngựa. Khi nhắm mắt xuôi tay, sẽ lạc vào thai ngựa 

không ngờ gì nữa!” Bá Thời bái tạ: “Làm thế nào để gột lỗi?” Sư dạy: 

“Chỉ nên vẽ hình Quán Thế Âm Bồ Tát”. Từ đấy, những bức vẽ Đại Sĩ 

của ông đẹp nhất thiên hạ. 

Đời  Tống,  thần  rừng  hộ  sơn  chùa  Năng  Nhân  tại  Phước  Châu 

[trước kia] vốn là một con khỉ bị [dân chúng] bắt sống, trói lại, đắp bùn 

lên [thành tượng thờ] gọi là Hầu Vương (vua khỉ). Lâu ngày nó tác quái, 

278 Ba La Di (Pārājika) có thể hiểu theo hai cách:  

1. Tứ Ba La Di trong Cụ Túc Giới, do tăng sĩ nếu phạm phải bốn giới này thì không 

còn tư cách tăng sĩ, khiến cho tăng chúng mang tiếng xấu lây nên gọi là Ba La Di 

(vứt bỏ, tàn hủy). 

2. Mười tội Ba  La Di theo Phạm Võng Bồ Tát Giới: sát sanh, trộm cắp, dâm dục, 

vọng ngữ, bán rượu, phô phang tội lỗi của tứ chúng, khen mình chê người, keo kiệt 

và nhục mạ người khác,  sân tâm chẳng nghe lời răn bảo, hủy báng Tam Bảo. 

Theo ngữ cảnh trong đoạn này, chỉ có thể hiểu Ba La Di theo cách thứ hai vì Long 

Đức Phù không phải là tăng sĩ. Hơn nữa, ông Long đốt kinh Pháp Hoa, bắt Tăng sĩ 

giẫm lên, quả thật đã phạm tội hủy báng Tam Bảo. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 445

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhiều người bị hại. Trưởng lão Tông Diễn thương xót con khỉ oan nghiệt 

nặng nề bèn tụng chú Đại Bi độ nó. Ban đêm mộng thấy có người đàn bà 

chân khỉ lấm lem máu, dẫn con khỉ nhỏ buộc bằng xích sắt, đến bái tạ 

nói: “Đệ tử là Hầu Vương, nay nhờ pháp lực giải thoát sanh lên trời. Xin 

hãy cởi trói cho con khỉ nhỏ”. Đến sáng mở khám thờ ra xem, thấy xác 

khỉ bị xiềng ba vòng, từng bị bọn đồng cốt bắn trúng nách trái, bèn phá 

sạch hết đi, những chuyện tà quái tuyệt tích. 

(13).  Vào  đời  Minh,  sư  Thích  Không  Tuyết  tu  sám  tại  am  Ban 

Trúc ở Tân Xương, đêm lễ Quán Âm. Mộng thấy hai sứ giả mặt xanh 

đến bắt. Bên cạnh có cụ già khuyên hãy ngừng tay. Một cô gái áo trắng 

nói: “Ông ta tu hành chân chánh, sao các ngươi lại bắt?” Hai người mặt 

xanh liền biến mất. 

Đời Minh, Ngô Dịch Đức bắt chước người chú là Chánh Côn, ăn 

chay, lễ Phật, càng thêm tin tưởng sâu đậm. Chép kinh Đại Bi năm mươi 

quyển, kinh Kim Cang ba mươi quyển, chợt chết đột ngột, tắt hơi, hồn đi 

vào cõi âm. Do tội đời trước nên phải vào vạc dầu sôi; chợt Vi Đà Thiên 

(Hộ  Pháp  Vi  Đà  Bồ  Tát)  và  Quan  Đế  đứng  trên  không  trung.  Vi  Đà 

Thiên nâng [kim cang] xử; trong vạc sanh ra hoa sen, ông Ngô bèn tỉnh 

lại. 

(14). Theo Kiến Văn Tùy Bút, Thái Thú Tông Tương Văn cầu cơ. 

Cơ dạy: “Hãy gọi gã giúp việc án từ279 là Trầm Húc Đình đến đây”. Ông 

Trầm  đến,  cơ  bút  vẽ  một  con  dao,  viết:  “Sẽ  giết  hắn  để  rửa  sạch  oán 

thù”. Nhóm ông Tông đều thay ông Trầm xin giải oan, [oán quỷ giáng 

cơ] nói: “Chẳng tham tiền tài, lụa là, chẳng cần trai sám, chỉ muốn đoạt 

mạng!”  Họ  bèn  thỉnh  thần  Thổ  Địa,  hỏi  đầu  đuôi  mối  oán  thù,  và  xin 

Thổ  Địa  đứng  làm  trung  gian  hòa  giải.  Thổ  Địa  nói:  “Quỷ  tên  là  Tào 

Thiên Hỷ, người xứ Giới Hưu. Đời trước, ông Trầm làm huyện lệnh nơi 

ấy, ăn hối lộ, vu oan, khiến họ Tào bị giam cầm, bị phạt trượng đến chết, 

nên nay đòi mạng. Ta đã bẩm với Thành Hoàng. Thành Hoàng tra thấy 

họ Trầm đời này không có tội gì, khuyên họ Tào hãy để cho họ Trầm 

hằng ngày niệm Tâm Kinh năm mươi lần, lấy năm tháng làm hạn, kiền 

thành chép năm mươi quyển Tâm Kinh đốt đi để cởi gỡ oán thù”. Ông 

Trầm tuân lời dạy. Về sau, do bận bịu nên hơi lười nhác, Thổ Địa giáng 

đàn bảo: “Trước kia ta giấu đao của họ Tào, đứng giữa giàn xếp. Nay 

ngươi phụ ước, họ Tào lại đòi đao”. Ông Trầm bái tạ sám hối, kiền thành 

tụng Tâm Kinh không dám lười nhác. 

279 Nguyên văn  “mạc hữu” , đây là những người không có quan chức, chuyên giúp 

việc biên soạn án từ cho các quan. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 446

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đời  Minh,  Hồ  Thiên  Trụ  chẳng  theo  Ngụy  Đang  [dấy  loạn],  bỏ 

chức quan, xuống tóc, tách họ ra làm tên, đặt hiệu là Cổ Nguyệt280, bị vết 

ghẻ có hình mặt người, nói: “Ta là Lô Chiêu Dung đời Đường, ông giết 

chết ta, hơn sáu trăm năm vẫn còn làm quỷ. Hãy nên chép kinh để cứu 

vớt”. Cổ Nguyệt nhịn đau chép kinh, còn niệm thánh hiệu Quán Âm, vết 

ghẻ liền lành. 

Theo Minh Báo Lục, con gái Lăng Tụ Cát ở Hàng Châu bị bệnh, 

thốt lời trách mắng. Hỏi tới thì xưng là oán thù đời trước, bảo: “Ta là 

Nghê Thụy Long, người Dương Châu có năm mươi mẫu đất, bị cường 

hào chiếm đoạt. Con gái ngươi đời trước chính là Lưu X... làm Sát Viện, 

nhận tiền của ta mà lại hại ta phải chết trong ngục, ngậm oan sáu mươi 

năm, nay đến đòi mạng”. Nói xong, kéo [con gái ông Lăng] xuống địa 

phủ, trong miệng rì rầm kể chuyện cõi âm: “Thoạt đầu tối như mực, mất 

một lúc mới nhận được mọi vật, Quỷ Môn Quan, Vọng Hương Đài, Nại 

Hà  Kiều, đều đi  qua  hết.  Người bị  xay,  xương  cốt vỡ nát  từng  miếng, 

kêu la đau đớn, chia cho trùng kiến. Những chuyện khác đau đớn chẳng 

thể nói được! Lại có một chỗ đèn đuốc sáng ngời, áo mũ rỡ ràng, là nơi 

người lành ở. Lại đến một chỗ, sáng như ban ngày, sen nở đỏ, trắng, gió 

thơm lùa ngát mũi, nhà cửa đều bằng vàng, bằng ngọc, chính là chỗ ở 

của bậc chí thiện”. Tụ Cát bảo con gái hãy kiền thành niệm Quán Âm, 

mỗi ngày ba ngàn biến để cầu giải oan. Cô gái thấy quỷ sứ cho biết đã 

đến hạn thẩm tra, bèn mê đi. Họ Nghê tố cáo [trong đời trước] cô đã ăn 

hối lộ, khiến ông ta bị chết, cô gái biện bạch ông ta chết không phải do 

chính mình gây ra. Thần phán định: “Ông ta chết là do bị người nhà hạ 

độc! Tuy ngươi không biết nhưng ăn hối lộ một ngàn hai trăm lạng bạc, 

cũng không lẽ nào được sống sót!” Cô gái hoảng sợ, xin tha mạng. Vua 

nói: “Nghĩ ngươi đã sám hối, trì tụng Quán Âm, nên thả ngươi, nhưng 

phải  tận  lực  làm  lành  để  tăng  thọ”,  vua  sai  đưa  về.  Bèn  mời  Ẩn  Nhai 

thiền sư làm lễ phóng Diệm Khẩu. Con rể là Giang X... tận mắt thấy quỷ 

có hình dáng mặt đen, phun lửa, nói: “Pháp sư đạo lực sâu dầy, chúng 

con được ăn, sắp ra đi vĩnh viễn, xin ông Lưu hãy đưa tiễn”. Cô gái tự 

chồm dậy, đến chỗ lập đàn, bệnh trầm kha liền hết. 

Theo Tự Cầu Tập, ông Thí ở Tô Châu khinh tài trọng nghĩa, đem 

vàng  tu  bổ  Đại  Sĩ  Điện  ở  Hổ  Khâu,  nghe  có  tiếng khóc,  nhìn  xem  thì 

thấy bạn học là Quế X... nói mắc nợ muốn tự tử, ông bèn đem ba trăm 

lạng vàng trao cho. Ông Quế lạy trước Đại Sĩ, thề: “Nếu đời này chẳng 

280 Chữ Hồ (胡) tách ra thành Cổ (古) và Nguyệt (月). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 447

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thể trả được, đời sau sẽ làm chó ngựa báo đáp”. Ông Thí lại cho ông Quế 

ở trong vườn táo. Ông Quế có một gái, ông Thí bèn hứa sẽ cưới cho con 

trai  của  mình  tên  là  Hoàn.  Không  lâu  sau,  họ  Quế  đào  được  hơn  một 

ngàn lạng vàng dưới gốc cây táo, dần dần giàu lên. Trái lại, ông Thí đâm 

ra nghèo nàn, vợ chồng kế tiếp nhau mất đi. Ông Quế rắp tâm bội hôn, 

dời sang Cối Kê. Thí Hoàn nạp sính lễ, ông Quế không nhận. 

Về sau, ông Quế lên kinh đô bị lường gạt, tài sản hao hụt quá nửa. 

Ngủ trong quán trọ, thấy có một tòa nhà to, bên cạnh có lỗ chó, liền nép 

xuống đất chui vào, thấy ông Thí bèn chắp tay chào. Ông Thí quát: “Súc 

sanh  sủa  bậy!”  Chạy  ra  sau  vườn,  thấy  vợ  và  hai  con  đều  mang  hình 

dáng chó, nhìn lại chính thân mình cũng là chó, kinh hãi hỏi: “Sao lại ra 

nông nỗi này?” Vợ đáp: “Ông chẳng nhớ lời thề trước tượng Đại Sĩ hay 

sao?”  Kinh  hãi  tỉnh  giấc,  vội  trở  về  thì  hai  con  đã  chết,  vợ  cũng  sắp 

nguy, trợn mắt, nói giọng đứa con cả: “Vua cõi âm do thấy nhà ta phụ ơn 

ông Thí nên phạt chúng ta đều sanh làm chó [trong nhà ông ta]. Hai con 

đực là anh em con, còn con cái lưng có bướu là mẹ. Tới mùa Thu cha 

cũng sẽ sanh vào đó. Chỉ có em gái con là do có nhân duyên nên được 

miễn”. 

Ông Quế đang kinh hãi, đau đớn thì bị cháy nhà, chẳng còn một 

vật gì, bèn dắt con gái sang tìm con ông Thí. Đến nơi thì nhà cửa khang 

trang, Thí Hoàn đã thi đậu, đã cưới con gái quan Tham Chánh. Ông Quế 

hối hận, nhờ người bày tỏ lòng hối tiếc và ý muốn xin dâng con gái làm 

thiếp. Thí Hoàn không chấp nhận. Ông Quế bước vào nhà, ba con chó 

vây quanh sủa ai oán, một con quả thật có bướu, biết là vợ con mình, đau 

đớn  cùng  cực,  hướng  về  phía  Thí  Hoàn  khóc  lóc,  lạy  lục,  kể  lại  giấc 

mộng và lời vợ nói lúc lâm chung, van nài: “Xin ân nhân mở một mặt 

lưới, nhận con gái tôi làm tôi tớ, cho tôi làm nô bộc để tận lực làm lụng 

nhằm thay cho quả báo làm chó”. Thí Hoàn thương cảm nhận lời. Ông 

Quế đêm mộng thấy vợ con nói: “May mà ông đã hối tội, chúng tôi được 

thoát thân nghiệp chướng”. Đến sáng, cả ba con chó đều chết, còn chính 

ông ta đến hết năm cũng không sao. 

(15). Đời Tống, một vị tăng ở Hổ Khâu là Pháp Đạo do bị bệnh 

liền biến hình thành ngạ quỷ, bụng to, họng nhỏ. Người ta cho ăn bèn 

kêu là viên sắt. Đạo pháp sư tụng chú Đại Bi, đem nước đã tụng chú rưới 

lên, [Pháp Đạo] bèn đòi ăn cháo, dần dần khỏi bệnh. 

Đời Đường, Long Đức Minh mất, vào cõi âm. Diêm vương hỏi lúc 

sống làm điều lành nào? Thưa: “Tôi tụng Quán Âm Kinh”. Vua mời lên 

tòa, vừa mới đọc tựa đề kinh, sự khổ trong địa ngục đã dứt. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 448

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(16).  Theo  Linh  Sơn  Thắng  Tích,  vào  đời  Tống,  mẹ  ông  Phạm 

Trọng Yêm mất được ba tuần, báo mộng, khóc lóc nói: “Mẹ do nghiệp 

phải bị giam  cầm  nơi  Thái  Sơn  Phủ  Quân,  chịu phạt  không kham  nổi. 

Xin con hãy tụng kinh Kim Cang một tạng để cứu vớt, xin đừng chần 

chừ,  nghi  hoặc.  Nếu  mẹ  lọt  vào  địa  ngục  sẽ  vĩnh  viễn  chẳng  thể  siêu 

sanh”.  Ông  Phạm  khóc  lóc,  tỉnh  giấc,  liền  mời  Tăng  phúng  tụng.  Đến 

hôm thứ sáu, mộng thấy mẹ bảo: “Nhờ con chí thành, cảm Bạch Y Đại 

Sĩ giáng phàm, đọc nửa quyển kinh, mẹ được sanh lên trời, hãy nên đáp 

tạ Đại Sĩ trọng hậu”. Trong ngày tụng kinh viên mãn, ông Phạm bèn cảm 

tạ chúng tăng; nhân đó, hỏi ai là người đã tụng nửa quyển kinh. Chúng 

tăng thất sắc đáp: “Tụng kinh chẳng thiếu một chữ, há lại có chuyện chỉ 

trì  nửa  quyển?”  Có  một  vị  Tăng  ở  bên  cạnh  nói:  “Ngày  hôm  qua  đại 

chúng tụng kinh, sơn tăng đứng bên cạnh yên lặng nhìn, đến nửa quyển 

thì Ngài đến dâng hương, liền trở về nhà bếp làm việc, nay Ngài hỏi tới, 

tôi xin đáp thẳng”. Ông Phạm sụp xuống lạy, vị Tăng nói: “Mạc, mạc” 

(đừng,  đừng) rồi  bay  lên trời,  chẳng  thấy  nữa!  Do  vậy,  ông  Phạm  bèn 

dựng tòa Mạc Mạc Đường để kỷ niệm. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, Phương Nham Tú ở Huy Châu, vợ chết 

vì sanh nở, mộng thấy vợ bảo với Nham: “Lúc còn sống, tội lỗi đã nhiều, 

chịu phạt chốn âm tào. Xin hãy tụng Quán Âm Kinh một ngàn biến, in 

tặng một ngàn quyển để mong được siêu sanh”. Ông Nham làm theo. Về 

sau, bà vợ kế có mang, chợt thấy người vợ trước đi vào phòng. Đứa con 

sanh ra đặt tên là Nguyên Hanh, lúc trưởng thành đậu Tiến Sĩ. 

(17). Theo Phổ Đà Chí, trong bài ký của Cao Sĩ Kỳ có kể:  “Vợ tôi 

 là Phó Thị, tin Phật, ăn chay, bị bệnh ngất đi rồi tỉnh lại, nói: ‘Nếu tu bổ 

 đại điện Phổ Đà thì sẽ tăng thọ’. Mấy hôm sau, vợ mất, tôi bèn gom góp 

 tiền bạc cùng các thứ trâm, bông tai của vợ để góp phần sửa chữa đại 

 điện, mời tăng tụng kinh, thầm nguyện Đại Sĩ cho vợ báo mộng. Tối hôm 

 ấy, đứa con lớn mộng thấy có vị Tăng nắm tay áo dẫn đến Phổ Đà, thấy 

 điện đường nguy nga, đề biển là Phổ Trang Nghiêm Điện. Chúng tăng 

 tụng kinh, lại nói: ‘Do công đức sửa chữa điện, vĩnh viễn chẳng đọa ba 

 đường ác, sanh trong trời người, hưởng diệu lạc thù thắng’. Lại thấy mẹ 

 mặc áo vàng váy trắng, chắp tay ở trước điện, bảo: ‘Kim Cang Bát Nhã 

 lợi khắp các cõi nhiều như cát. Ta nương theo Phật lực ghi nhớ chẳng 

 quên, phát Bồ Đề tâm, vĩnh viễn chẳng thoái chuyển. Hãy nhắn với cha 

 con đừng nhớ nhung mẹ nữa’, đứa con liền tỉnh giấc. Đứa con tánh tình  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 449

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 thật thà281, quyết chẳng phải là bịa chuyện. Do vậy bèn ghi lại. Áo vàng, 

 váy trắng chính là những thứ đã đốt cho bà ta”. 

Theo  Hồ  Nhuyên  Tạp  Ký,  vào  đời  Thanh,  Kim  Hoàn  ở  Thiệu 

Hưng tánh hiếu  thảo,  thương  yêu  anh em.  Trong niên hiệu  Khang  Hy, 

mộng thấy có người bảo: “Vào ngày này năm sau, ngươi sẽ bị sét đánh”. 

Hằng ngày Hoàn bèn lễ Đại Sĩ sám hối tội nghiệp. Năm sau, vào đúng 

hôm ấy, trời tối sầm, Hoàn sợ không tránh khỏi được, kinh động đến mẹ 

già, bèn ra ngoài quỳ dưới tháp Phật, sấm sét đánh ầm ầm chung quanh. 

Đến  khi  tạnh  mưa  vẫn  không  sao.  Hỏi  chuyện,  Hoàn  nói:  “Đúng  như 

trong mộng, tôi thấy Đại Sĩ dùng cành dương rưới nước, lại cầm gương 

chiếu một cái rồi đi”. 

(18).  Theo  Quái  Viên,  trong  niên  hiệu  Vạn  Lịch  đời  Minh, 

Chương  Tảo  bị  bệnh  nguy  ngập,  phát  tâm  chép  kinh,  thờ  tượng,  liền 

mộng  thấy  năm  con quỷ  vò đầu  tóc  rối  bù,  quần  áo lam  lũ,  bắt  đi,  lột 

quần  áo  trao  đổi  rồi  bỏ  đi.  Chợt  thấy  chủ  tiệm  bán  tượng  Phật  bảo: 

“Trang phục của ông để ở đây”, đi tìm quả nhiên tìm được. Thấy giường 

Thiền  cao  rộng,  một  vị  Phạm  tăng  ngồi  trên  ấy,  ông  Tảo  làm  lễ.  Thị 

đồng bảo: “Pháp Hoa đại sư đấy!” Đi ra, thấy trong đình có người đàn bà 

mặc  áo  trắng  xách  giỏ  đứng  đấy,  ông  Tảo  vái  chào,  bà  ta  dùng  cành 

dương gạt đầu tóc rối bù, liền tỉnh giấc, biết là Đại Sĩ cứu vớt. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Đường, Hứa Nghiễm sống bằng 

nghề  bắt  cá.  Về  sau  mắc  bệnh,  thân  đỏ  như  lửa,  đau  đớn  hơn  bị  nung 

nướng, kêu: “Xe lửa đốt thân, tôm cá tranh nhau đến rỉa rói”. Có người 

khuyên  hãy  làm  công  đức,  ông ta  bèn  đốt  dụng  cụ bắt  cá,  tạo  hai  bức 

tượng  Đại  Sĩ,  cúng dường,  sám  hối.  Cả  nhà  ăn  chay,  kiêng giết và thí 

Kim Cang Kinh, liền khỏi bệnh. 

(19). Với câu trên, xin coi lại lời chú thích cho đoạn thứ ba, tức 

đoạn “nhập tam đồ” trong phần ca tụng chú Đại Bi. 

Trong bài kệ của Tỳ Bà Thi Phật có câu:  “Huyễn nhân tâm thức 

 bổn lai vô, tội phước giai không vô sở trụ”  (Tâm thức huyễn nhân vốn là 

không,  tội  phước  đều  không,  chẳng  hề  trụ).  Trong  bài  kệ  của  Câu  Na 

Hàm Mâu Ni Phật có câu:  “Trí giả năng tri tội tánh không, thản nhiên 

 bất  bố  ư  sanh  tử”   (Trí  giả  biết  tội  tánh  vốn  không,  thản  nhiên  chẳng 

khiếp sợ sanh tử). 

Tô Đông Pha nói:  “Ta tạo vô thỉ nghiệp, vốn từ một niệm sanh. 

 Đã từ một niệm sanh, vẫn theo một niệm diệt” . 

281 Nguyên văn  “Tử Dư đốc thực” ; đây là một thành ngữ ca ngợi người tánh tình thật 

thà, chín chắn. Tử Dư chính là tên tự của Tăng Sâm, là đệ tử đắc ý của Khổng Tử. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 450

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Than ôi! 

  

 1.  Sống  là  Phần  Đoạn,  ai  trốn  khỏi  cực  hình  ngũ  thống,  chết 

 bèn trầm luân, lại thọ quả báo lục giao. 

  

 2. Đau đớn, thảm thiết, xót xa, kệ từ mẫu chẳng gọi, kiêu căng, 

 phóng túng, hồ nghi, bỏ lương y chẳng đoái. 

  

 3. Tự chuốc buồn phiền, há chẳng ngu lắm ư? 

 4. Huống hồ, thuốc vốn là Vô Úy, không chỉ các nạn trọn tiêu, 

 châu quả thật Ma Ni, càng mừng sở cầu như nguyện. 

 5. Trần thuật phước báo, nhờ dục kéo lôi.  (Trên đây là tổng kết về sự 

 cứu khổ, tiếp theo là ca tụng sự ban vui). 

(1). Lục đạo luân hồi đều thuộc về Phần Đoạn Sanh Tử. Do đời 

này chẳng biết đến chuyện thuộc đời khác, nên bảo là Phần Đoạn. 

Vô Lượng Thọ Kinh:  “Ngã ư thử thế gian tác Phật, xử ư ngũ ác, 

 ngũ thống, ngũ thiêu chi trung, vi tối kịch khổ, giáo hóa quần sanh, linh 

 xả ngũ ác, linh khử ngũ thống, linh ly ngũ thiêu”  (Ta làm Phật trong thế 

gian này, ở trong đời có năm thứ ác, năm thứ đau đớn, năm thứ thiêu đốt 

khổ sở nhất, để giáo hóa quần sanh khiến họ bỏ năm thứ ác, trừ năm thứ 

đau đớn, lìa năm thứ thiêu đốt). 

Lăng  Nghiêm  Kinh:  “Bỉ  chư  chúng sanh,  tự nghiệp  sở  cảm,  tạo 

 thập  tập  nhân,  thọ  lục  giao  báo”   (Các  chúng  sanh  ấy  do  nghiệp  của 

chính họ cảm vời, tạo ra mười nhân tập khí, chịu quả báo của lục giao). 

 “Lục giao”  chính là sự “thấy, nghe, ngửi, nếm, đụng chạm, nghĩ tưởng” 

nơi sáu căn, cùng hứng chịu ác báo vậy. 

(2).  Sử  Ký:   “Đau  đớn,  thảm  thiết,  xót  xa,  chưa  từng  không  kêu 

 cha  gọi    mẹ” .  Cũng  theo  Sử  Ký,  có  sáu  loại bệnh  chẳng  trị  được,  thứ 

nhất là kiêu căng, phóng túng, thứ sáu là chẳng tin vào thầy thuốc. 

(4).  Theo  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  kinh  Hoa  Nghiêm:   “Như  nhân 

 đắc  Vô  Úy  dược,  ly  ngũ  khủng  bố,  hỏa  bất  năng  thiêu,  độc  bất  năng 

 trúng, đao bất năng thương, thủy bất năng phiêu, yên bất năng huân” 

(Như người được món thuốc Vô Úy, lìa năm sự sợ hãi: Lửa chẳng thể 

đốt, chẳng bị trúng độc, đao chẳng thể gây tổn thương, nước chẳng thể 

cuốn trôi, khói chẳng thể hun). 

Trong  phần  giảng về  Thập  Địa,  kinh lại có  đoạn  viết:   “Như đại 

 Ma Ni châu, năng tùy vương ý, vũ chúng bảo vật, như chúng sanh tâm, 

 sung mãn kỳ nguyện”  (Giống như châu đại Ma Ni có thể thuận theo ý 

vua, tuôn ra các vật báu vừa lòng chúng sanh, thỏa mãn ý nguyện của 

họ). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 451

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Như Ý Luân Chú Kinh cũng viết:  “Đẳng Ma Ni châu, năng mãn 

 hữu tình nhất thiết thắng nguyện”  (Giống như châu Ma Ni có thể thỏa 

mãn hết thảy nguyện thù thắng của hữu tình). 

(5). Duy Ma Kinh:  “Tiên  dĩ  dục  câu  khiên,  hậu  linh  nhập  Phật 

 trí”  (Trước hết dùng dục để lôi kéo, rồi làm cho họ nhập Phật trí). 


2.2.3. Ban vui

Trong phần này chia thành bốn đoạn. Trước hết là ban cho được 

mùa, hai là giáng phước, ba là tăng thọ, bốn là sanh con. 

 2.2.3.1. Ban cho được mùa 

 1.  Bèn  có đao đặt trên  chậu,  thỏa  lòng Lương đế  nguyện  cầu, 

 bình tưới lên trời, gỡ mối lo của Đường thất. 

  

 2.  Kim  thân  hiện  tướng,  thật  hợp  lòng  Vương  Cổ  mong  cầu. 

 Dấu thiêng tùy duyên, sự truyền trong bài ký Lưu Canh. 

  

 3. Động Triều Âm, cầu khẩn thiết tha, hoan hỷ đến đón. Chốn 

 Tứ Châu vẳng nghe tiếng hát, Đông Tây trúng mùa. 

  

 4. Tưới nhuần Chiết thủy, há vì hương mộc mới thiêng? Phước 

 đẫm Ngô Sơn, kim thân linh dị chẳng trật! 

  

 5.  Thiên  Hán  trọn  nhờ  tưới  đẫm,  Quảng  Phong  cũng  nhớ  ân 

 sâu. 

  

 6.  Nổi  sấm  chớp  trừ  nạn  châu  chấu,  ngăn  dòng  sông  để  dứt 

 nước tràn. 

  

 7. Cảm bi nguyện của Đạo Châu, mưa tuyết đúng kỳ; chép thần 

 thông ngài Vô Úy, hiện tướng thái dương. 

  

 8. Nhị Lâm tụng chú, gom thơ, ký, thành tập Quán Hà. Mạnh 

 Túc trì kinh, lời ca tụng vang dội Cao Uyển. 

  

 9.  Gỡ  rối,  họ  Trình  dốc  lòng  nơi  pháp,  thân  chẳng  chấp  chặt 

 hẹp  hòi.  Báo  mộng  cảnh  tỉnh  Trung  Ý  Vương,  tượng  Phật  ắt  cầu 

 thanh tịnh. 

  

 10.  Như  Bích Chi  thọ thực, khắp xứ  Ca  Bạt ấm  no.  Pháp Âm 

 làm  vua,  trọn  cõi  Diêm  Phù  hưởng  phước.  Đấy  chính là sự  ban  vui 

 thứ nhất của Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, mùa Đông năm Thiên Giám 

thứ 5 (506) đời Lương bị hạn hán, ngài Chí Công sai giảng kinh Thắng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 452

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Man để cầu mưa. Pháp vừa giảng xong, trời đổ tuyết lớn. Chí Công bảo 

đem đặt thanh đao trên chậu nước, mưa to trút xuống. 

Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  Đường  Trung  Tông  đón  đại  sĩ 

Tăng Già vào cung để cúng dường. Một hôm, vua nói: “Chốn kinh kỳ 

mấy tháng không mưa, xin hãy từ bi giải nỗi lo cho trẫm”. Sư hắt bình 

nước lên không trung, mưa ngọt ào ào trút xuống. Xét ra, hai vị này đều 

là do Đại Sĩ ứng hóa, xem chú thích trong phần sau. 



(2). Đời Tống, Vương Cổ cầu mưa trên núi Mộc Bình, Đại Sĩ hiện 

tướng.  Xin  coi  chuyện  này  trong  lời  chú  thích  thứ  hai  cho  phần  “hiện 

tướng ở nơi khác” [trong quyển Một], mưa to ngập đến chân. 

Theo Phổ Đà Chí, học sĩ đời Nguyên là Lưu Canh chép:  “Bảo Đà 

 được sáng lập từ thời Nguyên Phong; khi ấy, trong những sự tích linh 

 thiêng tùy duyên thị hiện thì sự cảm ứng đối với hạn, lụt, gió, sóng là 

 nhanh chóng nhất” . 



(3). Theo Phổ Đà Chí, trong niên hiệu Thuần Hựu đời Tống, hạn 

hán dữ dội mấy năm liền. Người đứng đầu vùng Chiết Giang là Nhan Di 

Trọng đến động Triều Âm cầu đảo, thấy Đại Sĩ hiện tướng hoan hỷ, mưa 

ngọt lập tức trút xuống. 

Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  Tăng  Già  đại  sư  đời  Đường  có 

tháp thờ ở Tứ Châu, hiển hiện các thứ thần dị. Trong niên hiệu Trường 

Khánh,  có  lời  ca rằng:  “Hoài Nam, Hoài Bắc hưởng phước từ đây, từ 

 Đông sang Tây thảy trúng mùa” . Cả vùng ấy liền trúng mùa to. 



(4). Theo Thiên Trúc Chí, năm Hàm Bình nguyên niên (998) đời 

Tống, Trương Khứ Hoa làm quận thú đất Hàng. Trời hạn hán to, cầu đảo 

khắp nơi  vô  hiệu,  bèn  rước  tượng  Đại  Sĩ  sang  chùa  Phạm  Thiên để lễ 

bái, cầu nguyện. Trời liền mưa to, bốn phía nước ngập đến chân. 

Lại nữa, vào năm Cảnh Thái thứ 6 (1455) đời Minh, vùng Lưỡng 

Chiết khổ sở vì hạn, Trấn Thủ là ông Tôn bèn trai giới, tắm gội, đi chân 

không đến chùa Thiên Trúc, đón tượng về cầu mưa. Ngay hôm ấy, mây 

kéo dầy, mưa liên tiếp ba ngày, những thứ khô khao đều hồi sinh. 

Lại nữa, vào đời Thanh, trong lời tựa cho bộ Cảm Ứng Tụng của 

Kim Đình Tử có viết:  “Năm Gia Khánh 24 (1819), hạn hán dữ dội, xác 

 chết khô đầy đồng, cầu đảo khắp nơi vô hiệu, bèn truyền bọn huyện lệnh 

 không được ngồi xe, mặc áo trắng, đi chân không sang chùa Thiên Trúc, 

 đón  Đại  Sĩ,  các  vị  Tăng  như  Huệ  Lâm  v.v...  tụng  kinh.  Trước  hết,  họ 

 dùng  bình  sạch  đựng  nước  cho  rỉ  ra  để  xét  nghiệm  xem  có  mưa  hay 

 không. Sau một ngày, nước trong bình hơi trào ra, nhỏ tí tách như từng 

 hạt châu, quả nhiên được mưa lay phay. Ngày hôm sau, nước tuôn ra ào 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 453

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 ạt, liền mưa lớn. Do vậy, soạn bài tụng để nêu rõ sự ứng nghiệm thần 

 kỳ” . 

Theo Hồ Nhuyên Tạp Ký, tượng Đại Sĩ cũ ở chùa Thiên Trúc bị 

người  Kim  là  Ngột  Thuật282  chở  lên  phía  Bắc.  Tăng  chúng  trong  chùa 

dùng loại gỗ khác khắc lại tượng mới, nhưng nước lụt, hạn hán, cầu đảo 

không gì chẳng ứng nghiệm. Tin chắc Ngài do lòng đại từ, tùy duyên cư 

trụ, há có phải xá-lợi mới hiện oai thần, gỗ lạ mới bày sự dị thường ư? 

Câu kế tiếp xin coi lời chú thích 12 trong phần Hiện Thần Biến. 



(5). Theo Cảnh Tâm Lục, tại Tứ Xuyên, nơi giáp ranh giữa Thiên 

Bành và Hán Phồn có suối Quán Âm, từ Đạo Bàng chảy ra. Mùa Hạ gặp 

trời hạn, nước suối ấy tưới tắm mấy ngàn mẫu, cả hai ấp được nhờ. 

Theo Hải Nam Nhất Chước, ngoài cửa Bắc thành Quảng Phong ở 

Giang Tây, có suối Quán Âm, gặp năm khô khan, suối vẫn chẳng cạn, 

tưới tắm rất rộng. 



(6). Theo Thiên Trúc Chí, năm Tường Phù thứ 9 (1016) đời Tống, 

châu chấu bay kín trời, vua sai sứ cầu đảo Đại Sĩ. Trời đang nắng chang 

chang, chợt nổi sấm, nháng chớp, mưa đá sầm sập trút xuống như bắn 

tên, quăng đá, châu chấu hết sạch. 

Lại nữa, năm Khai Bảo thứ 5 (972) đời Tống, mưa to, nước sông 

chảy xiết. Vua cầu đảo thiên địa quỷ thần, mưa càng lớn hơn, bèn sai sứ 

sang chùa Thiên Trúc kiền thành cầu đảo. Mấy hôm sau, trời tạnh ráo, 

nước sông không dâng lên nữa. Sứ giả trở về, hỏi ra, thì quả thật [trời 

ngưng mưa] nhằm đúng hôm sứ giả vừa đến Hàng Châu cầu đảo. Từ đó, 

hễ nước lụt, hạn hán, tật dịch đều cầu đảo ở đấy. 

282  Ngột  Thuật  (Wanyan  Wushu, ?-1148),  có  khi ghi  là  Ngột  Truật,  hoặc  Ô  Châu. 

Ông này họ Hoàn Nhan, tên là Tông Bật, là đại tướng và là con thứ tư của Kim Thái 

Tổ (Hoàn Nhan A Cốt Đả - Wanyan Aguda). Ông ta giỏi bắn cung, cưỡi ngựa, thông 

thạo chiến thuật, sách lược, từng được phong làm Đô Nguyên Soái, lãnh chức Hành 

Đài  Thượng  Thư  Sự,  đặc  trách  hành  quân  tiêu  diệt  nhà  Tống.  Từng  bị  Hàn  Thế 

Trung và Nhạc Phi vây đánh tơi tả, nhờ gian thần Tần Cối mật báo quân tình, hãm 

hại Nhạc Phi và Hàn Thế trung, Ngột Thuật mới hoàn thành sứ mạng tiêu diệt sức đề 

kháng của Nam Tống, buộc vua Tống xưng thần với nhà Kim. Do vậy, người Hoa rất 

căm ghét, tạc tượng vợ chồng Tần Cối và Ngột Thuật bằng sắt quỳ trước mộ Nhạc 

Phi. Người đến lễ bái Nhạc Phi thường dùng chày sắt đập lên đầu tượng bọn họ, khạc 

nhổ, chửi mắng ầm ĩ. Tuy tượng bằng sắt mà bị dân chúng đập mãi cũng bị hư hoại, 

phải thay tượng mấy lần! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 454

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(7). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Thạch Tấn283, Thích Đạo 

Châu  vào  núi  Hạ  Lan,  trích  huyết  vẽ  tượng  Đại  Bi  Thiên  Thủ  Thiên 

Nhãn, tuyệt thực cầu mưa, được cảm ứng. Ngài lại chặt tay trái, đem đốt 

cúng  dường  tượng  Đại  Sĩ,  nguyện  xã  tắc  Trung  Nguyên  sớm  dứt  đao 

binh.  Nói xong,  trời nổi  sấm,  gió  dậy,  mưa  to trút xuống.  Lại  nữa,  Sư 

từng cắt tai trái để cầu mưa cho dân, nhịn ăn cầu trời đổ tuyết, đều được 

như nguyện. 

Hơn nữa, đời Đường, ngài Thiện Vô Úy284 cầu mưa ở Trung Thiên 

Trúc, thấy Quán Âm [hiện thân] trong vầng mặt trời, cầm tịnh bình xối 

nước xuống đất, đại chúng đều vui mừng cảm động. 



(8).  Theo  Quán  Hà  Tập,  năm  Ất  Tỵ  (1785)  đời  Càn  Long  nhà 

Thanh, Tô Châu hạn hán, cư sĩ Bành Nhị Lâm (Bành Tế Thanh) kết giới 

283  Tức  nhà  Hậu  Tấn  (936-947)  do  Thạch  Kính  Đường  sáng  lập,  là  triều  đại  ngắn 

nhất của Trung Quốc (chỉ tồn tại 11 năm). Gọi là Thạch Tấn để phân biệt với triều 

Đông Tấn do Tư Mã Viêm sáng lập, Hậu Tấn của Tư Mã Duệ (hậu duệ nhà Đông 

Tấn, bị mất miền Bắc, phải lui về Nam, lập kinh đô tại Kiến Khang) và chánh quyền 

của Tấn vương  Lý  Khắc Dụng (cha của  Lý  Tồn Úc, hoàng đế khai quốc nhà Hậu 

Đường). 

284 Thiện Vô Úy (Subhakarasimha, 637-735), còn dịch là Tịnh Sư Tử, là tổ sư của 

Mật Tông Trung Hoa, chuyên hoằng truyền Thai Tạng Giới Mạn Đà La. Cùng với 

hai vị Bất Không, Kim Cang Trí, Sư được cõi đời xưng tụng là Khai Nguyên Tam 

Đại Sĩ. Sư là người Trung Ấn Độ, thuộc dòng  Sát-đế-lợi. Năm mười ba tuổi được 

truyền ngôi làm vua xứ Ô Trà, nhưng bị các anh em dấy binh làm phản. Sau khi đánh 

bại họ, Sư truyền ngôi cho anh rồi xuất gia. Trước hết, Sư xuống Nam Ấn Độ, học 

Pháp  Hoa  tam-muội  tại  một  ngôi  chùa  gần  biển,  gom  cát  thành  tháp,  tu  tập  Thiền 

pháp và học tập rất nhiều kinh luận. Kế đó, Sư theo học với trưởng lão Đạt Ma Cúc 

Đa (Pháp Hộ - Dharmagupta) ở học viện Na Lan Đà, được ngài quán đảnh. Ngài có 

thành tựu, được danh hiệu Tam Tạng Pháp Sư từ nơi ấy. Sau khi triều bái các thánh 

tích, hóa độ các ngoại đạo tại Ấn Độ. Biết duyên hóa độ ở Ấn Độ đã xong, Sư theo 

đường bộ vượt qua các xứ Đột Quyết, Thổ Phồn để đến Trung Hoa vào năm Khai 

Nguyên thứ 4 (716). Lúc ấy, Sư đã 80 tuổi. Ngài Thiện Vô Úy được Đường Huyền 

Tông tôn làm quốc sư, từng trụ tại các chùa Hưng Phước, Bồ Đề Viện, Đại Thánh 

Thiện v.v... để phiên dịch kinh điển, dạy dỗ đệ tử. Năm Khai Nguyên thứ 10 (724), 

Sư xin về nước, nhưng vua giữ lại. Ngài thị tịch năm Khai Nguyên 23 (735) tại Lạc 

Dương, thọ 99 tuổi, tăng lạp 80 năm. Ngài dịch những bộ kinh điển trọng yếu nhất 

của Mật Tông như Đại Tỳ Lô Giá Na Thành Phật Thần Biến Gia Trì Kinh (kinh Đại 

Nhật), Tô Bà Hô Đồng Tử Kinh, Tô Tất Địa Yết La Kinh, Thất Câu Chi Phật Mẫu 

Chuẩn  Đề  Đại  Minh  Đà  La  Ni  Kinh,  Kim  Cang  Đảnh  Du  Già  Trung  Lược  Xuất 

Niệm Tụng Pháp, Kim Cang Đảnh Mạn Thù Thất Lợi Bồ Tát Ngũ Tự Tâm Đà La Ni 

Phẩm, Quán Tự Tại Như Ý Luân Bồ Tát Du Già Pháp Yếu. Đệ tử đắc pháp của ngài 

là Nhất Hạnh, Huyền Siêu, Bảo Tư và Diệu Tư. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 455

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hai  mươi  mốt  ngày  tụng  tâm  chú  Đại  Bi,  trì  thêm  thánh  hiệu  của  Tây 

Phương  Phật  (A  Di  Đà  Phật),  bỏ  ăn  trưa.  Mãn  kỳ  hạn,  mưa  ngập  nửa 

thước. Có thơ rằng:  “Hung niên bất đáo liên hoa quốc, từ tế trường hoài 

 tử trúc lâm, phần đắc tư nhân cơ bán nhật, chi đầu điểm trích dã thành

 lâm”  (Cõi hoa sen chẳng bị mất mùa, rừng trúc biếc lòng Từ sẵn giúp, 

kẻ mọn nhịn ăn chừng nửa buổi, giọt sương ngọn trúc hóa mưa dầm). 

Theo Cư Sĩ Truyện, đời Minh, Vương Mạnh Túc tên là Tại Công, 

là đệ  tử ngài  Vân  Thê  (tổ  Liên  Trì),  đồng thời  là  tri  huyện  Cao  Uyển. 

Lúc làm quan, ông Vương lễ Phổ Môn Đại Sĩ, tụng kinh Di Đà. Trời hạn 

hán to, cầu đảo ngoài đất trống, trời liền đổ mưa. 



(9). Theo Lãng Tích Tục Đàm, tại Phước Châu có một năm mùa 

Hè bị hạn hán, quan Tư Đạo bèn yết kiến quan Đốc Bộ Trình Tân Đình, 

xin quan tối nay cùng lên Cổ Sơn, đón tượng Quán Âm Đại Sĩ - tượng 

này  tự  nhiên  sanh  ra  trong  lò  gốm  -  [về  thành]  để  cầu  mưa.  Họ  Trình 

mỉm cười nói: “Đại Sĩ tại Tây Thiên, chẳng ở Cổ Sơn, các ông tự làm là 

được rồi”. Đến khi đã rước tượng vào thành, mời ông Trình dâng hương, 

ông  Trình  lại  ngửa  mặt  lên  trời  nói:  “Hôm  nay,  chính  mắt  thấy  trời 

không mưa rồi, ngày mai chẳng mưa thì lại như thế nào đây? Ta chẳng 

thể sấp ngửa chạy đôn chạy đáo được!” Đêm ấy, trời mưa to lai láng suốt 

đêm đến tận sáng. Ông Trình bèn lên núi dâng hương, giữ tượng Đại Sĩ 

lại, một mình tụng kinh cả ngày. Ấy là vì [linh ứng] đến mức như vậy thì 

chẳng thể nào không hồi tâm quy hướng được! 

Theo Thiên Trúc Chí, Tiền Trung Ý Vương285 dốc sức trang hoàng 

điện  đường  chùa  Thượng  Thiên  Trúc.  Trời  đại  hạn,  vương  cầu  mưa, 

mộng thấy Đại Sĩ bảo: “Mặt ta chẳng sạch, chẳng thể thấy ngoài ngàn 

dặm được!” Ấy là vì [chất sơn để tô] mặt tượng có hòa lòng trắng trứng 

gà. Sửa đổi, trời liền đổ mưa. 



(10). Theo Bồ Tát Bổn Hạnh Kinh, có vị Bích Chi Phật thấy nhân 

dân  Diêm  Phù  Đề  đói  kém,  bèn  tới  chỗ  quốc  vương  là  Ca  Na  Ca  Bạt 

khất thực. Vua bảo: “Ta chỉ có ngần này thức ăn, nhưng dù có chết cũng 

sẽ dâng cơm lên Ngài là bậc thần nhân”. Bích Chi Phật thọ thực xong, 

hỏi  nhà  vua  ước  nguyện  điều  gì?  Vua  nói:  “Dân  trong  nước  đói  kém, 

mạng chỉ còn trong sớm tối. Mong trừ sự khốn khổ”. Ngay lập tức gió 

nổi lên, thổi sạch ô uế, mưa xuống món ăn trăm vị, y phục, trân bảo, thảo  

285 Tiền Trung Ý Vương (929-988) tên thật là Tiền Hoằng Thục, vua cuối cùng của 

xứ Ngô Việt. Ông là hậu duệ của của Tiền Vũ Túc Vương (Tiền Liêu). Sau khi Triệu 

Khuông  Dẫn  dẹp  tan  các  nước,  thống  nhất  sơn  hà,  lập  ra  nhà  Tống,  ông  liền  quy 

phục nhà Tống để tránh cho xứ Ngô Việt khỏi lâm vào cảnh binh đao. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 456

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mộc xum xuê, nhân dân no đủ. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, đồng nữ Bảo Quang Minh ca tụng Pháp 

Âm Viên Mãn Vương như sau:  “Trì thủy ký doanh mãn, lưu diễn nhất 

 thiết xứ, phổ cập Diêm Phù địa, mị bất giai triêm hợp”  (Ao đã đầy tràn 

nước, tràn chảy khắp mọi nơi, trọn khắp đất Diêm Phù, không đâu chẳng 

thấm đẫm). 

Ghi thêm: Theo Thiên Trúc Chí, vào đời Tống, Trần Hiên là quận 

thú Tiền Đường, soạn bài văn bia Linh Cảm Quán Âm có đoạn:  “Giữa 

 Hạ và Thu, mưa dầm mấy tháng không tạnh, thần dẫn quyến thuộc xông 

 mưa lên núi. Khi trở về, trời đất tạnh ráo, trời chẳng kéo mây. Đem xe 

 rước Ngài vào thành làm Phật sự xong thì mưa tạnh đúng lúc, nhà nông 

 chẳng cáo bệnh, quả thật là Đại Sĩ gia hộ đất này!” 

Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, đời Minh, ngài Thiện Học hiệu là 

Cổ Đình, trụ tại chùa Đại Từ, có tượng Quán Âm rất linh thiêng. Trời 

hạn,  Quận  Thủ bèn cầu  ngài  Thiện  Học làm  lễ  cúng  dường, mưa  dầm 

liền trút xuống. 

 2.2.3.2. Ban phước  

  

 1. Bèn có Sơn Đông gấm vóc, ban cho Văn Mục an ninh. Ngăn 

 ranh giới bằng dây lụa, cho Trung Ý Vương quy thuận. 

  

 2. Như Hoàng gặp nạn gấp, có sức thần phù trợ; Nguyên Cát tự 

 trầm mình, ngầm được trời nâng đỡ. 

  

 3. Xe rực rỡ giáng hạ, giúp Văn Giản trổ tài văn chương. Trút 

 bọc ban châu báu, khiến Pháp Trình y thuật kỳ tài. 

  

 4. Trao món ăn chay, Hầu gia có tướng quân khải hoàn. Đảnh 

 lễ liên đài, họ Trương mừng chàng rể vinh quy. 

  

 5.  Trương  Cảnh  tiêu  tai,  hưởng  phước;  Nguyên  Tướng  khéo 

 bán, giàu to. 

  

 6. Lưu Cảnh mừng huynh đệ trùng phùng; Đạo Hiển được vợ 

 con sum họp. 

  

 7.  Đứa  tiểu  tỳ  nhà  ông  Từ,  rốt  cuộc  được  Đại  Sĩ  làm mai.  Lý 

 huyện lệnh kết tình với ma, cuối cùng thỏa nguyện bình sinh. 

  

 8.  Mạng  do  ta  tạo,  báo  tin  đậu,  mộng  bói  rành  rành.  Khéo 

 chẳng bằng vụng, bảy đề thi Phật thưởng đáng gờm. 

  

 9. Thành Thức nhờ vợ giúp, Đoan Phương giúp đỡ bạn (Gồm hai 

 đoạn). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 457

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(1).  Theo  Thiên  Trúc  Chí,  Ngô  Việt  Vương  Nguyên  Quán286  sợ 

Châu Toàn Trung hung tàn, bèn trai giới một trăm hai  mươi ngày, lạy 

cầu Đại Sĩ ứng mộng; mộng thấy núi rừng khắp cõi đều bọc trong gấm 

vóc, sáng ngời như ban ngày. Nguyên Quán vui vẻ nói: “Ta có thể kê gối 

ngủ yên rồi”. Nguyên Quán có thụy hiệu là Văn Mục. 

Lại nữa, năm đầu triều đại Tống Thái Tổ, Ngô Việt Vương Tiền 

Thục287 chưa biết quyết định hành động như thế nào, bèn khẩn cầu Đại Sĩ 

đến chỉ dạy. Mộng thấy thần cầm sợi dây lụa màu, chăng dây ngăn ranh 

giới từ bờ Bắc sông Dương Tử thẳng đến vùng Dự, Chương, Mân Việt 

mới ngừng, bảo Tiền Thục rằng: “Đây là vật cũ của ngươi!” Lại trao cho 

áo bào, hốt288,  mão,  mũ miện không kể xiết. Tỉnh giấc, Tiền Thục bèn 

vui vẻ nói: “Ta không sợ hãi gì”, bèn chọn ngày dâng biểu chúc mừng 

vua  Tống.  Vua  Tống  vui  vẻ,  bảo  sứ  giả  rằng:  “Hãy  về  báo  với  chủ 

ngươi: Trẫm nhờ ông ta làm phên giậu, giúp đỡ mà đạt đến bình trị thì sẽ 

chẳng phụ công huân khi trước”. Tiền Thục có thụy hiệu là Trung Ý. 



(2). Theo Nam Hải Từ Hàng, Ôn Như Hoàng làm nghề buôn giấy 

ở Nhiêu Châu, kính phụng Đại Sĩ, in Quán Âm Kinh, mỗi năm thí hơn 

ba  trăm  quyển.  Từ  đấy  về  sau,  buôn  bán  ngày  càng  phát  đạt.  Mỗi  lúc 

nguy cấp, dường như có thần giúp đỡ. 



Theo Linh Nghiệm Ký, Hứa Nguyên Cát ở Huy Châu nghèo khổ 

muốn tự trầm. Một cụ già ngăn lại bảo hãy kiền thành tụng chú Bạch Y 

của Đại Sĩ thì trời sẽ giáng phước. Ông ta liền tụng chú không ngừng, 

bèn  được  giàu  to,  ấn  tống  càng  rộng.  Dời  nhà  sang  Dương  Châu,  con 

cháu hiển vinh, thịnh vượng. 

286 Tiền Nguyên Quán (887-941) là vua thứ hai của xứ Ngô Việt (tức Ngô Việt Thế 

Tông Văn Mục Vương), ông là con trai của Tiền Liêu (tức Ngô Việt Thái Tổ Vũ Túc 

Vương). 

287 Tiền Thục (tên thoạt đầu là Tiền Hoằng Thục, 929-988) là vua cuối cùng của Ngô 

Việt. Ông là con Tiền Nguyên Quán, cháu nội của Tiền Liêu và là em của vua Tiền 

Hoằng  Tá  (Thành  Tông  Trung  Hiến  Vương)  và  Tiền  Hoằng  Tông  (Trung  Tốn 

Vương). Khi ấy, Tống Thái Tổ (Triệu Khuông Dẫn) đã thống nhất sơn hà, dẹp tan 

hậu duệ của các vua Ngũ Đại, chỉ còn xứ Ngô Việt là có thực lực. Vua cho người 

đến chiêu dụ, Trung Ý Vương Tiền Thục liền quy thuận. 

288 Hốt là một loại thẻ bằng ngà hoặc bằng  gỗ dài  chừng 35cm, trên to, dưới nhỏ, 

thường  được  cầm  trong  tay  khi  mặc  triều  phục.  Thoạt  đầu,  hốt  được  dùng  để  ghi 

chép những điều định tâu bày cho khỏi quên, nhưng về sau chỉ là vật trang sức mỗi 

khi mặc triều phục. Các quan khi tâu bày thường cầm hốt bằng hai tay, giơ lên trước 

mặt khi có chuyện cần tâu trình trong buổi chầu. Ngay  cả khi vua mặc  hoàng bào 

ngồi trên ngai cho các quan vái lạy cũng cầm hốt ngà đặt trước bụng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 458

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(3). Theo Kỳ Cựu Tục Văn, Trình Văn Giản mỗi ngày vào canh 

năm niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát mấy trăm câu, đến già chẳng 

lười  nhác.  Khi  đi  thi,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  từ  trên  trời  cưỡi  cỗ  xe  rực  rỡ 

giáng  hạ.  Tỉnh  giấc,  bèn  ghi  chép  tỉ  mỉ  những  chuyện  cờ  quạt,  xe  cộ 

thành  một  tập sách  cho khỏi  quên.  Vào  thi,  thấy  đề  thi là   “đức  xa  kết 

 tinh phú”  (hãy làm bài phú về chuyện đức xa kết cờ tinh)289 bèn viết văn 

vun vút. 

Theo  bộ  Y  Khuyến  của  Đường  Nghi  Chi,  vị  Tăng  đời  Minh  là 

Pháp Trình, mù từ bé, ngày đêm niệm danh hiệu Đại Sĩ tổng cộng mười 

lăm năm, mộng thấy Bồ Tát gọi “hãy bước lại” thì dường như có vật gì 

buộc vào chân. Đại Sĩ than: “Đời trước ngươi làm thầy châm cứu, lỡ tay 

làm người ta mù mắt, nay phải chịu quả báo này. Ta thương ngươi thành 

tâm, sẽ làm cho ngươi cơm áo no đủ”, rồi Ngài thò tay vào bọc, bốc châu 

báu đầy tay ban cho. Tỉnh giấc, Pháp Minh y thuật giỏi giang, kẻ theo 

học rất đông. 



(4).  Theo  Địch  Phàm  Tùy  Bút,  Hiệp  Trấn  Hầu  Biên  tỉnh  Chiết 

Giang,  do  bọn  giáo  phỉ290  quấy  rối,  phải  cầm  quân  phòng  ngự  ở  Túc 

Tùng. Phu nhân hằng ngày rất lo sợ, nhiều lần mộng thấy bà lão trao cho 

món  ăn  chay,  lại  mộng  được  dẫn  đến  một  chỗ,  thấy  ông  Biên  đang  ở 

trong doanh trại yên ổn. Kể lại giấc mộng với người khác, họ đều nói: 

“Bà cụ ấy chính là Đại Sĩ, không gì chẳng nhằm khuyên phu nhân hãy 

ăn chay để cầu cho tướng quân sớm được quay về hay sao?” Do vậy, bà 

cầu đảo Đại Sĩ, mồng Một, ngày Rằm ăn chay. Không đầy nửa năm, ông 

Biên trở về. 

289  “Đức xa”  là danh từ chỉ chung các loại xe bằng gỗ khảm ngọc, khảm vàng của đế 

vương thời cổ. Do các loại xe này không dùng trong chiến trận nên gọi là  “đức xa”. 

Đề thi trên đây được ra theo một câu nói trong thiên Khúc Lễ của sách Lễ Ký:  “Binh

 xa bất thức, vũ xa tuy tinh, đức xa kết tinh”  (Binh xa thì không trang hoàng, vũ xa thì 

buộc cờ tinh, còn đức xa thì cắm cờ tinh). Theo Khổng Dĩnh Đạt,  “tinh”  là một loại 

cờ hiệu kết bằng lông chim, về sau được dùng để chỉ chung các loại cờ hiệu nhằm 

biểu trưng quyền lực. Theo ông Khổng, chỉ cắm cờ tinh trên đức xa với một số lượng 

ít nhằm thể hiện mỹ đức của vua mà thôi. “Vũ xa”  là xe bọc da trâu. Nếu trên xe ấy 

cắm  gươm  giáo  thì  gọi  là  “binh  xa”.  Do  vũ  xa  nhằm  biểu  hiện  oai  quyền  của  đế 

vương nên buộc thật nhiều cờ tinh quanh xe, còn binh xa thì đã có gươm giáo để thị 

oai nên không cần buộc cờ tinh nữa. 

290 Giáo phỉ: Bọn phản loạn đội danh tôn giáo. Không rõ trong chuyện này xảy ra 

vào thời nào, nên khó thể phán đoán giáo phái nào gây loạn, nhưng tại Trung Hoa, 

loạn quân đội lốt tôn giáo chẳng ngoài giặc Hoàng Cân, Bạch Liên Giáo, Minh Giáo, 

Thái Bình Thiên Quốc, Quyền Phỉ v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 459

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Kính Tín Lục, đời Thanh, Lã Kế Am nhận chức Phủ Thừa 

xứ  Phong  Tường  (tỉnh  Thiểm  Tây).  Trong  niên  hiệu  Gia  Khánh,  bọn 

giặc cướp từ Tứ Xuyên kéo sang Thiểm Tây, ông Lã phải lo lương thực, 

nhu  yếu  phẩm  cho  quân  đội,  xông  pha  vào  nơi  nguy  hiểm.  Bà  vợ  họ 

Trương kiền thành lễ Đại Sĩ, khắc Cao Vương Kinh biếu tặng rộng rãi, 

lại còn sớm tối quỳ tụng. Về sau, do có công, ông Lã được cất nhắc lên 

làm quan ở châu Trực Lệ, cả nhà đều tin tưởng tụng kinh. 



(5). Trong Cao Vương Kinh Cận Trưng, Trương Cảnh nói:  “Tôi

 nửa đời bừa bãi,  nhiều lần  mắc  phải nguy  hiểm, thề nguyện tụng Cao 

 Vương Kinh, tai nạn tiêu ngay, được hưởng phước quá phận. Hơn nữa, 

 những chuyện sức người chẳng thể vãn hồi, mỗi mỗi đều giải quyết trọn 

 vẹn,  mới  tin  kinh  có  sức  rộng  lớn.  Do  vậy,  kiền  thành  chép  thêm  vào 

 đây” . 

Theo Cao Vương Linh Nghiệm, Trương Nguyên Tướng là người 

đất Chiết Giang quá nghèo, gột lòng hướng thiện, trì Cao Vương Kinh 

hơn  hai  năm,  có  khách  bỏ  vốn  cho  ông  ta  buôn  bán.  Tính  toán  không 

điều gì chẳng được toại ý, trở thành giàu to. 



(6). Đời Thanh, [anh em] Lưu Cảnh và Lưu Trí do chiến tranh bị 

lạc mất nhau, nhờ tụng chú Bạch Y, anh em trùng phùng. 

Vào đời Thanh, Trương Đạo Hiển vợ là Lý Thị, con là Kế Phiên, 

gặp nạn lạc nhau, bèn kiền thành tụng chú Bạch Y suốt hai năm, vợ con 

trùng phùng. 

Lại theo Hàng Trung Phàm, vào thời Gia Tĩnh nhà Minh, Hoàng 

Ngạn Sĩ và vợ là Nhan Thị tỵ nạn “giặc lùn” (hải tặc Nhật Bản) lạc nhau, 

bà Nhan xin vào ở trong ni am. Ông Ngạn tìm suốt ba năm không thấy 

tăm hơi. Ngẫu nhiên trên đường đi, vào nhà xí, thấy trong kẽ cây dương 

chết  khô  có  vật  gì  đó,  moi  ra  thì  tìm  được  vàng  và  một  cuốn  sổ  màu 

xanh, tự nhủ: “Chớ bảo nhặt được vàng đánh rơi thì lấy dùng, phải nghĩ 

là  do  Tam  Bảo  mà  có”.  Do  vậy,  đợi  ở  đó.  Hai  ngày  sau,  có  vị  lão  ni 

khóc: “Phát nguyện tạc tượng Đại Sĩ, quyên mộ được ba chục lạng vàng, 

do tránh giặc giã nên giấu trong bộng cây, nay đã mất sạch rồi! Ta chết 

mất thôi”. Ông Hoàng vội trả lại. Ni sư lạy tạ, mời tới am, bảo: “Sẽ đối 

trước Đại Sĩ bày tỏ đức đẹp của ngài”. Ông Hoàng theo về am, gõ cửa 

thì thấy có người thưa rồi ra mở cửa, ấy chính là Nhan Thị, đang cầm 

nước mắt. Lái buôn muối là X... nghe chuyện,  mời ông Hoàng về làm 

quản  lý  trong  tiệm.  Về  sau,  theo  lệ,  ông  Hoàng  được  tuyển  giữ  chức 

Huyện  Thừa,  rồi  chuyển  làm  Phủ  Phán,  sanh  được  hai  con,  vợ  chồng 

cùng thượng thọ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 460

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(7). Trong bộ Tân Tề Hài, Quán Sát Từ Hạo làm bạn với một con 

hồ ly già. Hồ ly nhìn thấy đứa tiểu tỳ tên Thái Vân bèn nói: “Đứa con gái 

này có túc căn. Tương lai, nó sẽ được Đại Sĩ làm mai, gả cho Động Đình 

Quân”. Hỏi ra, biết ông nội nó làm quan Hàn Lâm, ông Từ bèn nhận nó 

làm cháu nội thứ ba. Về sau, có một vị quan chức lớn, tặng bức trục291 vẽ 

Đại Sĩ và tờ thư xin gả cô nương thứ ba cho con trai của Thân Đại Niên 

là người đất Sở292. Do vậy, hôn lễ bèn thành tựu. 

Theo Dị Vật Chí, vào đời Đường, Lý Nguyên Bình, thấy một cô 

gái  ở  chùa  Đông  Dương dường như đã  biết  từ trước.  Cô gái nói:  “Em 

chẳng phải là người. Em từng sanh vào nhà quan Thứ Sử Giang Châu, 

còn  chàng  khi  ấy  làm  môn  lại293,  thần  thái  rạng  ngời,  lay  động  lòng 

người. Em vì không nén được tình cảm, bèn thường trì chú Thiên Nhãn 

Quán  Âm,  phát  nguyện  đời  đời  sanh  vào  nhà  phú  quý,  để  được  vầy 

duyên vợ chồng với chàng. Nay sắp thác sanh vào nhà quan Thứ Sử X... 

Mười sáu năm nữa, chàng sẽ là Huyện Lệnh. Nếu rộng lòng chấp nhận, 

xin đừng kết hôn; nhưng chỉ hồng đã buộc, dẫu muốn dứt mối tơ vương, 

cũng chẳng được đâu!” Về sau, quả nhiên đúng như lời đã nói. 



(8). Theo Bạch Y Chú Trưng Sự, Vương Hành Thiện ở phủ Thuận 

Thiên,  nhiều  lượt  đi  thi  không  đậu,  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  mộng  thấy  Đại  Sĩ 

bảo:  “Túc  căn  của  ngươi  quá  mỏng  cạn,  đường  công  danh  chẳng  có 

phần. Nếu kiền thành tụng chú Bạch Y không lười nhác, có thể hy vọng 

đậu khoa thi năm nay”. Tỉnh giấc, ông Vương bèn in tặng một ngàn hai 

trăm quyển, liền thi đỗ. Vân Cốc thiền sư nói:  “Mạng do ta tạo, phước 

 do ta cầu” . 

Theo Cảm Ứng Thiên Chuế Ngôn, xưa kia có hai người học trò 

cùng lên tỉnh thi. Một người ngu, một người sáng dạ. Kẻ ngu ngày đêm 

lễ bái, cầu nguyện trước tòa Quán Âm, cầu Ngài cho biết đề thi. Kẻ sáng 

dạ  bèn  lén  viết  bảy  đề  thi,  dùng  hương  đốt  thành  vết  chữ,  để  kẻ  ngu 

tưởng là Phật ban cho rồi ngầm giấu trong lư hương. Kẻ ngu tìm được 

hết sức mừng rỡ, dốc sức giồi mài nơi bảy đề mục ấy. Vào trường thi, 

trúng ngay một đề bèn thi đậu. Kẻ sáng dạ bị dầu thắp đèn cháy lan sang 

291 Bức tranh vẽ theo lối xưa, hai đầu thường gắn trục gỗ để dễ cuộn lại, cũng như 

khi treo, sẽ kéo thẳng bức tranh, nên những bức tranh vẽ hay thư họa cũng thường 

gọi là “trục”. 

292 Sở là tên gọi chung hai tỉnh Hồ Nam và Hồ Bắc. Hồ Động Đình nằm giữa hai tỉnh 

này, Thái Vân lấy con trai Thân Đại Niên người đất Sở, ứng với lời đoán  “sẽ gả cho 

 Động Đình Quân”. 

293 Môn lại: Từ ngữ gọi chung thuộc hạ của một vị quan. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 461

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

quyển thi, nên thi trượt! Lão Tử nói:  “Xảo giả, chuyết chi nô”  (Kẻ khéo 

là đầy tớ của kẻ vụng). 



(9). Theo Bạch Y Kinh Cận Trưng, vào đời Thanh, Vương Thành 

Thức ở Vũ Tấn, trong niên hiệu Gia Khánh đi thi ở Thuận Thiên. Bà vợ 

nghe nói chú Bạch Y linh nghiệm bèn vì chồng kiền thành tụng hết một 

tạng, ông Thức liền thi đỗ. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, Từ Đoan Phương nhiều lượt dự thi nhằm 

được tuyển vào một chức quan ở bộ Lễ, nhưng chẳng đậu, trì Quán Âm 

Kinh một tạng, đậu Tiến Sĩ. Ông bèn dạy cho bạn là Mã Thiệu Nguyên, 

ông này tụng hơn ba ngàn quyển liền đỗ trong khóa thi mùa Thu. 

 1. Lại còn tích đức, chứa nhân, mới biết như tiếng vang dội lại. 

  

 2. Giữ lại tên Thiên Tích, càng phục Tư Mã phong thái cao vời. 

 Sắc phong cho Lâm Ông, nữ tỳ tán dương phẩm đức Đề Khống. 

  

 3. Tri Khả đỗ giữa Trần, Lâu, y thuật công đức thật nhiều. Tín 

 Chi lõa lồ nào ngại, lòng thành dễ gì có được! 

 4. Bảo toàn phẩm tiết phụ nữ, Bệ Cẩm thành đạt công danh. Do 

 khéo thấu hiểu lòng trời, Như Tân vâng theo lời dạy. 

 5.  Ông  Phùng  nhân  từ  chữa  bệnh,  nhờ  bí  phương  trở  thành 

 giàu sụ. Họ Sầm vốn sẵn thiện duyên, nên địa vị tột cùng vinh hiển. 

  

 6. Đọc bài bạt của Giản Nam, linh ứng chẳng hề dối gạt. Xem 

 bài ký của Thành Tú, công danh có thể mong cầu. 

  

 7. Dẫu thời thế đổi dời, quốc gia bãi bỏ chế độ thi cử, nhưng cầu 

 gì được nấy, chẳng hề thấy Bồ Tát bỏ lỡ điều nào. Đấy là sự ban vui 

 thứ hai của Đại Sĩ vậy (Đoạn này kiêm ca tụng tu đức được phước) 

(2). Theo  Âm  Chất  Văn  Tân  Biên,  trong  đời  Khang  Hy  nhà 

Thanh, Lâm X... chết rồi sống lại, nói: Ở trong cõi âm thấy đưa ra bảng 

trời. Đến tên của đứa cháu con người chị là Lục Thiên Tích, do mẹ nó 

phạm lỗi lắm điều, nên [thiên đình] muốn gạch tên đi. Chợt Quán Âm 

Đại Sĩ đến bảo: “Tuy Lục Lâm Thị294 lắm điều, nhưng thờ Phật rất kiền 

thành. Thiên Tích lại thay bạn nộp tiền thuế còn thiếu, bù đắp cho chú nó 

làm huyện lệnh bị thiếu hụt ngân sách, lại còn cự tuyệt hạng gái lả lơi!” 

Diêm  vương bảo  ông  Lâm:  “Cháu  ngươi  do  có  ba  điều lành nên  được 

giữ tên lại, hãy nên gắng tinh tấn, đừng phụ lòng Đại Sĩ”. Về sau, quả 

nhiên Thiên Tích thi đỗ. 

294  Bà  này  họ  Lâm,  lấy  chồng  họ  Lục  nên  thường  gọi  gộp  cả  họ  chồng  và  họ  của 

chính bà ta thành Lục Lâm Thị. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 462

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Hàm Sử, Tư Mã Đán châu cấp cho người gặp cảnh ngặt, có 

ai nghèo túng chẳng thể tự sống được bèn chia lương tháng ra để giúp 

đỡ. Người ấy không có gì để báo đáp, bèn đem con gái dâng cho ông để 

làm thiếp. Ông Đán kinh hãi, từ chối, lấy đồ trang sức của vợ để [làm 

của hồi môn] gả cô gái ấy [vào chỗ đàng hoàng]. 

Theo Khuyến Giới Loại Sao, vào đời Minh, Lâm Ông là nha lại 

thuộc bộ Hình, thương xót, giúp đỡ những người bị tù oan. Ngẫu nhiên 

có một người bị hạ ngục oan ức, ông Lâm liền sáng chiều cầu nguyện 

Đại Sĩ, mong chỉ dạy phương cách cứu vớt. Mộng thấy Đại Sĩ dạy: “Hãy 

dựa vào những chỗ luận tội đáng nghi nhất trong án từ, dựa vào những 

chỗ phán quan thẩm định chi tiết chưa đích xác để biện bác”. Ông Lâm 

liền thay người ấy kêu oan, quả nhiên được tha. Người ấy biết do ông 

Lâm  khiếu  nại,  bèn  đem  con  gái  đền  ơn,  ông  Lâm  không  chấp  nhận. 

Người ấy bèn chuốc rượu cho ông say, bảo con gái ép ông phải lấy. Ông 

Lâm  ba  lượt  bảo  “không  được”  (bất  khả),  lánh  xa,  không  đi  qua  cửa 

người ấy nữa. Năm ông năm mươi tuổi, sanh ra Đại Khâm. Về sau, Đại 

Khâm đậu khoa thi Hương, lên kinh đô. Chủ quán trọ mộng thấy Đại Sĩ 

bảo: “Ngày mai có con của ông Lâm Tam Bất Khả đến trọ, là tân trạng 

nguyên  đấy”.  Lúc  yết  bảng,  quả  đúng  như  vậy.  Đại  Khâm  về  hỏi  mẹ, 

mới biết đức hạnh ẩn kín của cha. 

Theo Bại Sử, viên nha lại ở Thái Thương là Cố X... thấy có ông 

Giang bị kẻ cắp vu cáo, phải vào tù, bèn kêu oan cho ông Giang được 

tha. Ông Giang cảm đức, đem con gái tới, xin dâng làm người thiếp hầu 

hạ. Ông Cố khước từ hai lần. Mấy năm sau, ông Cố chuyển lên kinh đô, 

làm người hầu lo việc cho quan Thị Lang họ Hàn. Khi phu nhân bước ra, 

ông toan tránh đi, phu nhân trông thấy kinh ngạc bảo: “Ông chẳng phải 

là viên Đề Khống295 họ Cố đấy ư? Tôi là con gái ông Giang, chút mảy 

may nào cũng đều do ông ban cho”. Bà kể lại với quan Thị Lang, quan 

bèn tâu lên vua. Hiếu Tông khen ngợi, phong cho ông Cố làm Chủ Sự296

bộ Lễ. 

295  Đề  Khống  là  danh  xưng  thời  Tống  Nguyên  để  gọi  thuộc  hạ  của  các  quan.  Đề 

Khống còn có nghĩa là “hình cụ” (dụng cụ) để tra khảo, nên dân gian quen gọi những 

nha lại của các quan xử án là Đề Khống. 

296 Chủ Sự là một chức quan, trách nhiệm thay đổi tùy theo triều đại. Nói chung, vai 

trò của Chủ Sự giống như chức Chánh Văn Phòng của các bộ hiện thời, hoặc đối với 

một số bộ thì vai trò của Chủ Sự chỉ giới hạn trong nhiệm vụ Trưởng Phòng quản lý 

văn thư, hồ sơ,  chẳng hạn như chức Chủ Sự của Tôn  Nhân Phủ đời Thanh chỉ có 

trách nhiệm quản lý khai sanh, khai tử, phổ hệ của hoàng tộc, cũng như nhắc nhở các 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 463

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(3).  Đời  Tống,  Hứa  Tri  Khả  thi  rớt,  trở  về,  trong  thuyền  mộng 

thấy một người mặc áo trắng bảo: “Ngươi không có âm đức nên chẳng 

đậu. Nếu học nghề thuốc sẽ giúp cho ngươi có trí huệ”. Ông Hứa nghe 

theo, đạt đến chỗ hay khéo của Lô Biển297. Về sau, vào trường thi mùa 

Xuân, mộng thấy người mặc áo trắng bảo: “Thí thuốc công đức to lớn, 

trong khoảng Trần Lâu”. Về sau thi đỗ, thứ hạng nằm giữa hai người họ 

Trần và họ Lâu. 

Theo Tiên Tâm Lục, trong niên hiệu Vạn Lịch nhà Minh, Bao Tín 

Chi trì Quán Âm Kinh, ngẫu nhiên thấy một tòa Phật điện đổ nát, tượng 

Quán Âm bị phơi ra cho mưa dầm bèn dâng cúng tiền bạc, vải vóc. Hiềm 

rằng chẳng đủ, mới đem bảy bộ áo vừa mới may cúng luôn. Đầy tớ xin 

giữ áo lại, ông nói: “Chỉ cốt sao thánh tượng được yên ổn, ta tuy lõa lồ 

cũng  nào  có  thương  tổn  gì?”  Vị  Tăng  ứa  nước  mắt  nói:  “Bỏ  tiền  bạc, 

quần áo v.v... vẫn chưa phải là chuyện khó, chỉ có một điểm thành tâm 

ấy dễ gì có được?” Về sau, Tín Chi nằm mộng thấy thần Già Lam bảo: 

“Bồ Tát ban cho ông con cháu hưởng phước lộc thế gian”. Sau này, con 

ông ta là Biện, cháu là Sanh Phương đều làm quan to. 



(4). Theo Khuyến Giới Loại Sao, vào đời Thanh, Thí Bệ Cẩm ở 

Ngô  Môn lúc  còn  là  “chư  sanh”298  ngẫu  nhiên dính  dấp vào  chuyện tà 

niệm.  Thấy  một  phụ  nữ  mắt  hằn  ngấn  lệ  bèn  gạn  hỏi.  Cô  ta  nói  quá 

nghèo, chẳng cam lòng làm chuyện chôn vùi liêm sỉ ấy. Ông Thí bèn gọi 

người chồng ra, bảo dẫn vợ về, lấy mười lạng vàng trao cho, tuyệt không 

lui tới nhà phụ nữ ấy nữa, nhưng chồng cô ta cảm ân đức, thường lui tới 

thăm  viếng,  người  ngoài  bèn  xầm  xì  ông  Thí  dan  díu  với  cô  ta.  Cô  ta 

nghe được, bèn kiền thành khấn nguyện cùng Đại Sĩ: “Con lập chí không 

đoan  chánh,  bị  gièm  báng  chẳng  oan  uổng  gì,  nhưng  chàng  Thí  bị  vu 

cáo,  nguyện  đỗ  Giải  Nguyên  để  rửa  sạch  nỗi  oan  ấy”.  Năm  Canh  Tý 

(1720) đời Khang Hy, rốt cuộc ông Thí đỗ Giải Nguyên. 



Theo Linh Nghiệm Ký, Bao Như Tân nhiều lần đi thi không đậu, 

mộng thấy một bà cụ bảo: “Ngươi muốn được trời cho thỏa chí thì phải 

hoạn quan và ngự thiện chuẩn bị cỗ bàn cúng tế Thái Miếu trong các ngày kỵ lạp, 

chứ không có quyền hành gì khác. 

297 Danh y Biển Thước thời Chiến Quốc do sống ở nước Lô nên thường được gọi là 

Lô Biển.  “Đắc Lô Biển chi diệu”  là thành ngữ khen ngợi người đạt đến y thuật cao 

minh. 

298 Chư sanh: Thời Minh - Thanh, những người thi đậu vào trường học ở phủ, châu, 

huyện, chia ra nhiều cấp như Tăng Sanh, Phụ Sanh, Lẫm Sanh, Lệ Sanh vv.... Những 

người này được gọi là chung là  “chư sanh”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 464

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khéo  hiểu  lòng  trời”.  Ông  Bao  tỉnh  giấc,  bèn  nói:  “Đấy  chẳng  phải  là 

Cứu Khổ Đại Sĩ ư?” bèn in Quán Âm Kinh một ngàn quyển và thật lòng 

rộng hành chuyện lợi người giúp vật liền đỗ Giải Nguyên ở phủ Thuận 

Thiên. 



(5). Theo Khuyến Giới Loại Sao, Phùng Sanh ở Gia Định nghèo 

nhưng  ưa  làm  lành,  hằng  ngày  tìm  kiếm  những  toa  thuốc  hay,  hiệu 

nghiệm, sao ra, đem dán trên những đường phố lớn. Một hôm, đến dâng 

hương tại Nam Hải, gió thổi lật thuyền; đột nhiên thấy một người mặc 

giáp dẫn đến trước mặt Long Vương. Vua khuyên nhủ: “Ông chép toa 

thuốc  cứu  người,  thiện  niệm  thấu  đến  thủy  phủ,  cho  nên  ta  cứu  ông”. 

Vua trao cho toa thuốc bí mật, bảo nhờ đó có thể làm giàu. Ông Phùng 

thưa: “Tôi tuy nghèo, đâu đám mong giàu có!” Vua phán: “Giàu nghèo 

vốn do số mạng, nhưng người có lòng lành thì số mạng cũng chẳng thể 

chi phối được! Như mạng ông gặp phải thủy nạn, nhưng do tâm lành nên 

không bị hại”. Vua trao cho toa thuốc, sai đưa về. Trong chớp mắt đã lên 

tới bờ, lòng biết là Đại Sĩ đã âm thầm sắp đặt, che chở, bèn theo đúng 

bài thuốc ấy mà cứu người, trở thành giàu có. 

Theo Pháp Hoa Cảm Thông, Sầm Văn Bổn tụng phẩm Phổ Môn, 

thoát khỏi thủy nạn. Một hôm cúng dường trai tăng, có một vị Tăng bảo: 

“Thiên hạ  nhiễu  nhương,  ông do  thiện  duyên  nên  may  mắn  chẳng gặp 

nạn, rốt cuộc sẽ hưởng thái bình, trở thành phú quý”. Nói xong, chẳng 

thấy nữa. Về sau, ông Bổn trở thành Trung Thư Lệnh299. 



(6). Trong lời bạt cho cuốn Quán Âm Kinh, cư sĩ Giản Nam sống 

vào đời Thanh cho biết:  “Trong niên hiệu Càn Long, tôi ở cùng chỗ với 

 Hiếu  Liêm  Trương  Cấn  Sơn.  Cứ  hừng  đông  là  ông  Trương  tụng  kinh. 

 Hỏi ra thì ông bảo là tụng bài Tâm Kinh này và chú Bạch Y, kinh Cao 

299 Trung Thư Lệnh là chức quan đã có từ thời Đông Hán. Trung Thư vốn là một cơ 

cấu do hoạn quan điều  hành, có trách nhiệm quản thủ thư phòng  của hoàng đế và 

những văn kiện riêng tư trong cung. Trung Thư Lệnh là người đứng đầu cơ quan ấy. 

Do những quan chức thuộc cơ quan này thường xuyên gần gũi hoàng đế và thường 

được vua hỏi ý kiến, nhưng các hoạn quan thường không đủ kiến thức và tài sức để 

làm cố vấn, cũng như để tránh tình trạng hoạn quan lũng đoạn triều chánh như thời 

Hán Linh Đế, nên từ thời Ngụy - Tấn trở đi, nhân viên của Trung Thư phải là những 

vị đại khoa, kiến thức uyên bác. Đến đời Tùy - Đường, do tính chất trọng yếu của cơ 

cấu này, Trung Thư do Tể Tướng trực tiếp cai quản. Danh xưng Trung Thư đổi thành 

Trung Thư Tỉnh (hoặc Nội Sứ Tỉnh trong thời Tùy, do kiêng tên húy tể tướng Dương 

Trung) và chức vụ Trung Thư Lệnh do chính tể tướng đảm nhiệm. Do vậy, Trung 

Thư Lệnh thời Đường chính là Tể Tướng. Ông Sầm Văn Bổn làm Trung Thư Lệnh 

dưới thời Đường Thái Tông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 465

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Vương.  ‘Cả  ba  đời  nhà  tôi  tin  tưởng  trì  tụng,  nhiều  lần  được  linh 

 nghiệm’. Tôi nghe rồi bèn kiền thành trì tụng. Mùa Thu năm nay, anh tôi 

 đậu  khoa  thi  Hương,  tôi  được  nhận  vào  học  tại  trường  quận,  lũ  cháu 

 được vào trường huyện. Càng thêm kinh sợ sự linh ứng của Đại Sĩ, Cấn 

 Sơn chẳng lừa tôi!” 

Theo Cảm Ứng Thiên Đồ Thuyết, vào đời Thanh, Tào Thành Tú 

gặp một vị Tăng bảo: “Nếu ngươi có thể kiêng thịt bò, thịt chó, sẽ có thể 

hiển đạt”. Ông Tú nói: “Tôi là hạng bắn cung, cỡi ngựa tầm thường, sao 

dám mong cầu công danh?” Vị Tăng bảo: “Nếu có thể sáng tối tụng chú 

Đại  Bi,  lo  gì  chẳng  đạt  được  phước  báo  ấy?”  Thành  Tú  bèn  giữ  giới, 

tụng  chú không  gián  đoạn.  Vào  chốn quan  trường,  dường như  có thần 

giúp, không đầy mấy năm, làm quan đến chức Thiên Tổng300. Tự ghi vào 

năm Càn Long 12 (1747). 



(7). Tả Truyện:  “Cải bộ, cải ngọc”  301; sách ấy còn viết:  “Dư thủ 

 dư  cầu,  bất  nhĩ  tì  hà  dã”   (Tôi  nhận  lấy  những  gì  tôi  mong  cầu,  ông 

chẳng có lỗi lầm chi cả). 

 2.2.3.3. Trường thọ  

  

 1. Bèn có: Tượng vẽ cứu Nhân Thiến thoát vong hữu tiến cử. 

 Chú [Đại Bi] che chở Tâm Dư khỏi làm vua cõi âm. 

 2.  Rộng thí tặng kinh sách, Gia Do thọ hơn bốn mươi mốt tuổi. 

300 Thiên Tổng là một chức quan của hải quân dưới đời Thanh. Hải quân nhà Thanh 

được  chia  thành  Bắc  Dương  Thủy  Sư  (phụ  trách  vùng  biển  từ  Sơn  Đông  trở  lên), 

Nam Dương Thủy Sư (từ Sơn Đông trở xuống  đến hết hải phận miền  Nam Trung 

Hoa). Đứng đầu Thủy Sư là Đề Đốc, rồi đến các chức vụ Tổng Binh, Phó Tướng, 

Tham Tướng, Du Kích, Đô Ty, Thủ Bị, Thiên Tổng, Bả Tổng. Thiên Tổng cai quản 

từ một trăm quân cho đến tám trăm quân. 

301  “Cải bộ, cải ngọc”  là một câu nói xuất xứ từ Tả Truyện:  “Lục nguyệt, Quý Bình 

 Tử hành Đông dã, hoàn, vị chí, Bính Thân, tốt vu phòng. Dương Hổ tương dĩ Dư 

 Phan  liệm,  Trọng  Lương  hoàn,  phất  dữ,  viết:  Cải  bộ,  cải  ngọc” (Tháng Sáu, Quý

Bình Tử đi sang miền  Đông, quay về, chưa tới nơi thì ngày  Bính Thân chết trong 

phòng. Dương Hổ toan lấy ngọc Dư Phan để liệm theo, Trọng Lương giữ lại, không 

cho, nói:  “Đổi  bước  thì  đổi  ngọc” ).  Theo  các  sách  chú  giải,  chữ  Bộ  ở  đây  chỉ  số 

bước chân tính từ vị trí của người đứng tế đến chỗ kê quan tài người chết. Tùy theo 

địa vị mà số bước chân quy định khác biệt. Dư Phan là một loại ngọc quý dành cho 

vua chúa đeo. Vì thế,  “cải bộ, cải ngọc”  nghĩa là khi địa vị thay đổi thì loại ngọc để 

táng theo cũng phải thay đổi, số bước chân giữa người đứng tế và quan tài cũng phải 

thay đổi. Do vậy,  “cải bộ, cải ngọc”  được dùng như một thành ngữ chỉ sự thay đổi 

thời thế, khiến cho mọi quy củ, phép tắc đều thay đổi theo. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 466

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Năm lượt nói lời lành, Hoằng Nho thoát đại hạn tiết Trùng Dương. 

  

 3. Người bạn khuyên dạy Như Huyễn, nghi dung nhanh chóng 

 đổi thay. Mẹ cầu thọ cho Vô Minh, cam lòng suốt đời phục dịch. 

  

 4. Cho Lã công tăng thọ hai kỷ, báo ứng chẳng sai, răn họ Uông 

 hãy tận lực hành, tuổi già an hưởng. 

  

 5.  Ngầm  hành  trì  kinh,  tựa  như  thánh  nhân  không  có  tướng. 

 Phóng sanh tăng thọ, chỉ cõi âm mới biết luật này. 

 6. Cháu côi cút được thành danh, Thiệu Đình quyết đạt thượng 

 thọ. Con hiếu đón về phụng dưỡng, Sĩ Ngọc càng cao tuổi trời (Tổng 

 cộng ba đoạn). 



(1). Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, Lục Nhân Thiến 

bị  bệnh nguy  ngập, biết là  vì người làng  là  Triệu  X...  đã tiến  cử  mình 

làm quan dưới cõi âm. Công văn đã ban xuống, sắp chết. Nhân Thiến vẽ 

tượng Quán Âm trên vách chùa, bèn thoát nạn. 

Theo Tân Tề Hài, Tưởng Tâm Dư lúc làm quan Trung Hàn, mộng 

thấy lính lệ cầm thiếp đến mời, bèn theo đến một tòa miếu, cỡi ngựa đất 

bay lên không trung. Không lâu sau, ngựa hạ vó dưới thềm một nơi trông 

rộng  lớn  như  chỗ  vua  ngự.  Tấm  biển  bên  trái  ngôi  điện  ghi  là  “Thiên 

Đường”,  từng  gian  sáng  ngời.  Tấm  biển  bên  phải  ngôi  điện  đề  “Địa 

Ngục”, sâu tối khó lường. Địa ngục có giếng, người ta tự nhảy xuống đó. 

Vua truyền mời ông Tưởng vào điện, bảo: “Ta hết nhiệm kỳ sẽ ra đi, ông 

hãy thay ta”. Ông Tưởng thưa: “Tôi còn mẹ già con thơ, việc chưa xong 

làm sao có thể đến [nhậm chức] được?” Vua nói: “Ông có tài đức, tiếng 

tăm, sao lại chẳng thông đạt đến mức ấy? Chuyện trên đời muốn xong 

bèn xong. Ta đã tâu lên Thượng Đế, không thể nào vãn hồi được đâu!” 

Ông Tưởng uất quá, tỉnh giấc, mồ hôi thấm ướt mền. Ngồi dậy, lại mộng 

thấy vào cõi âm. Trên điện bày năm cái tòa, án từ chất như núi. Nha lại 

chỉ tòa thứ năm bảo: “Đây là chỗ của ngài”. Ông Tưởng trông thấy thầy 

dạy  là  Phùng  Tĩnh  Sơn,  bèn  trình  bày  tình  cảnh  mẹ  già,  con  thơ.  Ông 

Phùng  buồn  bã  nói:  “Tôi  vợ  dại,  con  thơ,  cũng  là  kẻ  không  thể  đến 

[nhậm  chức].  Việc  đã  đến  mức  này,  đừng  nói  nhiều  nữa!  Hãy  mau  lo 

liệu hậu sự mà thôi!” Tỉnh giấc, ông bèn qua nhà vị quan đứng đầu địa 

phương là Vương Hưng Ngô chào vĩnh biệt. Ông Vương kinh hãi bảo: 

“Mặt ông xám như trét than, quỷ khí đầy người”. Ông kể lại giấc mộng, 

họ Vương khuyên nên tụng chú Đại Bi. Cả nhà bèn trai giới tụng niệm. 

Đến  nửa  đêm,  ông  Tưởng  thấy  một  chiếc  kiệu  từ  trên  không  trung  hạ 

xuống, có mấy người khiêng kiệu, rõ ràng là kẻ đến đón, bèn tụng chú 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 467

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

gấp hơn, họ liền như sương khói tan mất. Ba năm sau, được thăng chức 

Từ Lâm. 



(2). Theo Khuyến Giới Loại Sao, Trình Gia Do ở Thái Cốc khắc 

Quán Âm Kinh, Kim Cang Kinh, và Cảm Ứng Thiên v.v... nhưng chưa 

biếu tặng. Chợt bị bệnh, không ăn uống được, mộng thấy Đại Sĩ khuyên: 

“Ngươi chỉ thọ bốn mươi mốt tuổi, do khắc các kinh nên thả ngươi về, 

hãy nên ấn loát lưu truyền ngay”. Ông Trình tỉnh giấc bèn vâng theo lời 

dạy, bệnh liền khỏi. 



Theo Giác Thế Kinh Hội Toản, vào đời Minh, vợ ông Hàn Hoằng 

Nho mộng thấy người cô đã mất nói: “Vào ngày Trùng Cửu302 năm sau, 

chồng ngươi sẽ bị đại hạn”. Bà vợ kiền thành cầu đảo Đại Sĩ, cầu chồng 

được  tăng  tuổi  thọ.  Ông  Hàn  ra  quán,  vợ  dặn  hãy  lưu  ý  làm  những 

chuyện thuận tiện cho người khác, ông Hàn bằng lòng. Ông khuyên chủ 

quán hãy gả chồng cho mấy đứa tớ gái đã trưởng thành, thấy con cháu 

một vị quan dùng bạc non cân303 bèn tận lực khuyên họ đừng làm chuyện 

tổn  người  lợi  mình.  Lại  thấy  đầy  tớ  của  một  người  có  thế  lực  vu  cáo 

người  khác,  liền  thay  cho  người  ấy  kêu  oan.  Lại  khuyên  người  khác 

đừng cậy thế, hãy giữ trọn vẹn tình nghĩa thân tộc. Có mấy môn sinh thi 

đậu đến yết kiến, ông liền khuyên họ đừng lấy vợ lẽ, đừng lơ là người 

quen biết cũ, đừng thuê nhiều người hầu, đừng xa xỉ phí phạm. Đêm ấy, 

bà vợ mộng thấy Đại Sĩ dạy: “Số chồng ngươi sẽ mất vào tháng Chín, 

nhưng do  năm  lượt nói  lời tốt  lành,  tạo phước  rộng  lớn,  nên  được  thọ 

thêm hai kỷ (hai mươi bốn năm) nữa”. Ông Hàn về sau đỗ Minh Kinh304, 

là một vị Ấp Lệnh hiền từ. 

302 Trùng Cửu (còn gọi là Trùng Dương) là ngày mồng Chín tháng Chín âm lịch. Do 

trong  Dịch  Học,  9  là  con  số  Dương,  nên  ngày  mồng  Chín  tháng  Chín được  gọi  là 

Trùng Dương. Người Trung Hoa cho rằng ngày hôm ấy cực Dương nên có lệ cúng tế 

tổ tiên, lên núi cao chơi, hái thuốc để dành, cũng như uống rượu cúc để cân bằng âm 

dương. 

303 Bạc non cân: Thuở xưa bạc đúc thành thoi (đĩnh) trên thường khắc chữ ghi trọng 

lượng như mấy chỉ, mấy lạng v.v... Có những tiệm kim hoàn hoặc tiền trang (cơ sở 

cho vay tiền) do tham lợi nên đúc những đĩnh bạc nhẹ hơn trọng lượng ghi trên đĩnh 

bạc, loại này được gọi là “bạc non cân”. 

304 Minh Kinh là một khoa thi nhằm tuyển người làm quan được mở ra từ thời Hán 

Vũ Đế, đến thời Tống Thần Tông thì bị bãi bỏ. Những người được dự khoa thi này 

phải  thông  thạo  Kinh  Học  (tức  thông  hiểu  các  kinh  điển  trọng  yếu  của  Nho  Gia). 

Chương trình thi gồm viết văn giải thích một đoạn kinh sách theo đề đã ra, sau đó là 

thi  vấn  đáp  mười  câu  hỏi  về  ý  nghĩa  của  kinh  điển.  Tùy  theo  số  lượng  kinh  điển 

thông thạo mà định thứ bậc cao thấp. Thông thường, Lễ Ký, Xuân Thu Tả Truyện... 

được gọi là Đại Kinh; Mao Thi, Châu Lễ, Nghi Lễ... gọi là Trung Kinh; Châu Dịch, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 468

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(3).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Bốn,  vào  đời  Minh,  sư  Như 

Huyễn có người bạn là Hạ Trị Thời, thông suốt nội điển. Một hôm, ông 

Hạ nói với sư Như Huyễn: “Ông môi hớt, răng lộ, chẳng phải là tướng 

người sống lâu, hãy nên cầu nguyện Quán Âm Đại Sĩ, niệm danh hiệu 

Ngài để cầu thọ”. Như Huyễn nghe theo, trì danh ba năm, dung mạo biến 

đổi. 

Lại nữa, vào đời Nguyên, Thích Nguyên Trưởng tự là Vô Minh, bị 

bệnh rất nguy ngập. Bà mẹ cầu khẩn Đại Sĩ: “Nếu đứa con không chết, 

con  sẽ  suốt  đời  làm  người  quét  tước,  dọn  dẹp”.  Khấn  xong,  [Nguyên 

Trưởng] đổ mồ hôi, lành bệnh. 



(4). Theo Nam Hải Từ Hàng, trong thời Khang Hy nhà Thanh, Lã 

công  ở  Giang  Ninh  phẩm  hạnh  trong  sạch,  thuần  hậu,  mỗi  sáng  tụng 

kinh chú của Đại Sĩ một trăm biến. Năm năm mươi hai tuổi bị bệnh nguy 

cấp, mộng thấy Đại Sĩ nói: “Mạng ngươi sắp chấm dứt, nghĩ ngươi ưa 

làm lành, tụng kinh, tăng thọ hai kỷ nữa”. Tỉnh giấc, bệnh đã lành, thọ 

bảy mươi sáu tuổi, không bệnh tật gì mà mất. 

Theo Phụ Trì Nghiệm Ký, trong thời Đạo Quang nhà Thanh, Lưu 

Dực Đình ở Kim Lăng tự nói:  “Tôi mỗi sáng thức dậy ắt đối trước tượng 

 Đại Sĩ tụng bảy biến chú Đại Bi, suốt hai mươi năm không lười nhác. 

 Một bữa trời xẩm tối, có một bà cụ bước vào, bảo: ‘Đến ngày nọ sẽ bị 

 tai nạn, nên cẩn thận’ rồi đi ra. Gọi người nhà dâng trà thì ai nấy kinh 

 ngạc, chẳng thấy bà cụ đâu nữa! Tới hôm ấy, đêm ngủ, thức dậy đi tiểu, 

 ngã lăn ra đất, chân phải mắc vào trong ghế, đau không thể chịu nổi, 

 thầm trì chú Đại Bi, mấy ngày mới lành. Ấy là vì thờ Đại Sĩ đã lâu, nên 

 được Ngài linh thiêng che chở. Nay tuổi đã sáu mươi tám, quắc thước dị 

 thường, đều là nhờ sức của Đại Sĩ” . 

Theo  Cao  Vương  Kinh  Linh  Ứng,  Uông  Đức  Thành  thuở  nhỏ 

mộng  thấy  một  vị  lão  tăng  nói:  “Ngươi  chỉ  thọ  được  mười  tám  tuổi”. 

Sáng dậy thưa với cha, cha cho là mộng huyễn chẳng đáng tin. Đến khi 

bệnh sắp chết, cha mộng thấy lão tăng nói: “Đại hạn của con ngươi đã 

Thượng Thư, Xuân Thu Công Dương Truyện, Xuân Thu Cốc Lương Truyện... được 

gọi là Tiểu Kinh. Tối thiểu, người dự thi phải thông thạo hai bộ kinh. Danh mục kinh 

điển do người dự thi tự nêu, nhưng bắt buộc phải thông hiểu hai bộ Hiếu Kinh và 

Luận Ngữ. Người thi đậu nếu thông hiểu năm bộ kinh sẽ được gọi là Minh Kinh Bác 

Sĩ. Do càng về sau này, người thi Minh Kinh chỉ lo nhai lại những chú giải của cổ 

nhân, viết văn chương cho bóng bẩy, không chú trọng tìm hiểu ý nghĩa thật sự cũng 

như dùng những lời nói, chuyện xưa trong các bộ sách ấy để răn mình sửa nết nên 

khoa thi Minh Kinh mất hẳn ý nghĩa tuyển chọn bậc hiền tài như thuở ban đầu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 469

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tới, nếu chẳng có sự lành lớn lao sẽ chẳng thể vãn hồi được đâu. Hãy nên 

làm gấp đi!” Ngày hôm sau, cha liền đối trước Đại Sĩ, lập nguyện cứu 

giúp rộng rãi, khắc kinh in tặng, thí quan tài, châu cấp [cho người nghèo 

khó], hăng hái lập hạnh. Sau đấy, lại  mộng thấy vị lão tăng nói: “Con 

ngươi chẳng những không chết yểu mà còn có thể mong được vui hưởng 

tuổi già”. Quả nhiên, [Uông Đức Thành] thọ ngoài chín mươi. 

(5).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  đời  Tống,  sư  Thích  Tông 

Uyên thuở bé gặp một thầy tướng giỏi, bảo: “Uyên tuổi thọ ngắn ngủi, 

hãy gắng trì phẩm Phổ Môn”, liền kính cẩn vâng lời trì tụng, tu tập trong 

cõi tục chẳng ai sánh bằng. Trong niên hiệu Thái Bình Hưng Quốc, Sư 

đoán trước ngày mất, thọ tám mươi ba tuổi. 

Trong  lời  bạt  của  Văn  Trung  Lâm  Tắc  Từ  đời  Thanh  có  viết: 

 “Thái Thú Đồ Tiềm Viên bị bệnh nguy ngập, mộng thấy Quán Tự Tại Bồ 

 Tát  bảo:  ‘Theo  luật  cõi  âm,  hễ  cứu  mạng  thì  sẽ  tăng  tuổi  thọ,  thêm 

 phước lộc, ông hãy gắng làm đi’. Tỉnh giấc, cả nhà bèn kiêng giết, mua 

 loài vật đem phóng sanh. Mùa Đông năm ấy, [ông Đồ] liên tiếp được bổ 

 làm quan ở Viên Châu rồi đến Cửu Giang, gia cảnh bèn khá lên, bệnh 

 cũng  chóng  lành.  Do  vậy, ông  Đồ  bèn  viết  một  thiên  cuối  cho  cuốn 

 Phóng Sanh Lục để khuyên đời” . 



(6). Theo Cao Vương Kinh Chứng Nghiệm, ông Lý Thiệu Đình ở 

Đồng Sơn đã bảy mươi, không con cái, nuôi đứa cháu côi cút mới tròn 

bốn tuổi thì nó bị bệnh nguy ngập. Ông Đình sáng chiều tụng kinh và 

khắc  in  kinh  biếu  tặng.  Đứa  cháu  được  lành.  Ông  sanh  được  một  con 

trai, đến năm mười sáu tuổi, nó cùng với đứa cháu đều vào học trường 

huyện. Ông Đình thọ đến chín mươi chín tuổi. 



Theo  Tứ  Hương  Thảo  Đường  Bút  Ký,  Mao  Sĩ  Ngọc  ở  Trường 

Châu do buôn bán vải thua lỗ, lại trúng sương gió, bị ho rất nặng, bèn 

phát nguyện tụng chú Đại Bi, liền lành bệnh. Về sau, con là Đỉnh Hanh 

đón về phụng dưỡng tại kinh đô, thọ tám mươi tư tuổi, không bệnh tật 

mà mất. 

 1. Bèn có Thường Cô xẻo đùi, cha thêm tuổi thọ. Kim Thị cắt 

 tay, bố chồng tăng kỷ. 

  

 2.  Sơn  Anh  cầu  mẹ  hết  bệnh,  được  tặng  chén  nước  tràn  đầy. 

 Vân Cô đáp tạ thần ân, khớp mộng ban cho hoàn thuốc. 

  

 3.  Tràng  phan  cùng  lay  động,  ngầm  bảo  vệ  thương  thế  ông 

 Bành. Hoàn thuốc bôi vết thương, thở dài thương Lưu nhi khổ sở. 

  

 4.  Chim ngậm quả son,  linh dị hợp mộng trao ngọc phượng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 470

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tụng chú Bạch Y, hồn thoát khỏi Kim Kê triệu vời. 

  

 5. Văn Ngọc cảm ân, xưng tụng Phật pháp vô biên. Cảnh Hiền 

 vâng pháp, tin tưởng linh phù bậc nhất. 

  

 6.  Chấn  Hỗn,  Học  Tảo,  mẹ  đều  tuổi  hạc  tăng  cao.  Lưu  Tễ, 

 Truyền Anh, mẹ cũng thọ thêm mấy tháng. 

  

 7.  Ấy  là  vì:  Yêu  vật,  thương  dân,  trước  hết  phải  có  lòng  hiếu 

 kính. Thỉnh an, hầu bữa, có gì ngoài biết tuổi thung huyên. 

  

 8. Vì thế, phàm hiếu tử cầu thọ cho cha mẹ, quyết sẽ được thần 

 linh ngấm ngầm gia hộ (Đoạn này ca tụng sự tăng thọ cho cha mẹ). 



(1). Theo Khải Trinh Dã Thừa, vào đời Minh, con gái ông Thường 

Mang  ở  Ích  Phiên  đức  tánh  chí  hiếu,  đã  hứa  gả  cho  con  trai  nhà  họ 

Vương, nhưng chàng Vương đã chết sớm. Cô Thường về nhà họ Vương 

thủ  tiết,  mặc  áo  vải  thô  mộc305,  ăn  chay,  thêu  tượng  Đại  Sĩ.  Sáng  dậy 

tụng phẩm Phổ Môn, chú Đại Bi, tối tụng kinh Di Đà, chú Vãng Sanh. 

Cha bị bệnh nguy ngập, bèn cắt thịt đùi dâng lên. Cha mộng thấy Đại Sĩ 

bảo: “Do con gái ông hiếu thảo nên được tăng thọ”. 

Theo Tự Cầu Tập, bà Tôn Kim Thị ở Vũ Tiến tánh tình hiếu thảo. 

Bố chồng ưa làm lành, bà Kim bán nữ trang, ruộng nương để cung cấp. 

Bố chồng bệnh ngặt nghèo, muốn ăn bánh ít trần306. Bà Kim cắt thịt trên 

bắp tay để nấu súp và bún. Bố chồng ăn xong, ngủ yên. Thức dậy, bảo 

vợ: “Tôi vừa thấy Đại Sĩ đến, nói con dâu ông lòng hiếu chân thành thấu 

trời, nên cho ông thọ thêm một kỷ”. Cụ lành bệnh, quả nhiên mười hai 

năm sau cụ mới mất. 



(2).  Trong  Tín  Tâm  Lục,  Lưu  Sơn  Anh  nói:   “Tôi  phát  tâm  quỳ 

 tụng các kinh chú Quán Âm, Chuẩn Đề để cầu cho mẹ được lành bệnh. 

 Thoạt  đầu  vì  thân  thể  yếu  đuối,  gối  đau  không  thể  chịu  đựng  nổi,  lén 

 nghĩ mẹ bệnh đàm hỏa307 đã lâu, chưa chắc tụng kinh sẽ lành ngay, hơi 

305 Nguyên văn  “cảo y”  nghĩa là loại vải để trơn, không nhuộm mầu, sợi to thô. 

306 Nguyên văn  “mễ đoàn” , gọi đủ là Mễ Đoàn Thang, một loại bánh làm bằng bột 

mì vò lẫn với gạo nếp, bọc nhân cà-rốt, củ cải, bắp cải, ớt, thịt v.v... ăn với nước súp 

hoặc  ăn  chung  với  mì  hay  bún.  Mễ  Đoàn  Thang  không  phải  là  mằn  thắn  (tức  vân 

thốn (wonton), thường bị đọc trại thành vằn thắn, hoành thánh) vì vỏ mằn thắn làm 

bằng bột mì, cũng như không bỏ rau, ớt lẫn vào nhân. Do nó hơi giống với bánh ít 

trần của người Việt nên chúng tôi tạm dịch là “bánh ít trần” tuy không chính xác; bởi 

lẽ, bánh ít trần không thả trong nước súp mà cũng không ăn chung với bún. 

307 Theo Y Tông Kim Giám, chất đàm dơ trong cơ thể gặp phải hỏa vượng nung đúc 

tạo thành chứng Đàm Hỏa. Bệnh nhân thở khò khè, ho hen, lòng hay lo sợ vẩn vơ, 

chân tay tê lạnh, khí hay xông ngược, lưỡi cứng khó nói, dễ ngất. Do kiến thức quá 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 471

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 manh nha ý niệm thoái thất. Kế đó, nghĩ tới Khổng Tử đã nói: “Vô hằng 

 vô khả tác vu y” (Người không có ý chí thường hằng sẽ không thể làm 

 đồng cốt hay thầy thuốc được), bèn gắng sức làm. Đối với chuyện giúp 

 người lợi vật đều hoan hỷ phụng hành. Hơn một tháng, trọn chẳng còn 

 [cảm  thấy]  đau  khổ  gì,  nhưng  bệnh  mẹ  chợt  nguy  kịch,  bảo  tôi:  ‘Mẹ 

 bệnh mấy chục năm, có lúc phát bệnh liền lành ngay. Nay con quỳ tụng 

 kinh văn, đâm ra bệnh nặng hơn; chắc là mẹ phước bạc chẳng thể nhận 

 lãnh đấy chăng? Hãy ngừng, đừng tụng kinh nữa’. Tôi khóc thưa: ‘Đây 

 là  do  con  chưa  đủ  lòng  thành,  chưa  trừ  được  vọng  niệm’.  Liền  thắp 

 hương,  hướng  lên  trời,  dập  đầu đến  chảy  máu,  thề  trừ  vọng niệm ngõ 

 hầu mẹ được khỏi hẳn. Đến đêm, mộng thấy Đại Sĩ kéo mẹ cùng ngồi, 

 trao cho  một  chén  nước  màu  xanh  bảo  uống.  Ngày  hôm  sau,  bệnh  mẹ 

 giảm  hẳn  một  nửa,  rồi  lành.  Bệnh  dây  dưa  suốt  ba  mươi  năm,  từ  nay 

 vĩnh viễn khỏi hẳn”. 

Theo  Mộng  Viên  Tùng  Thuyết,  Văn  Tịnh  Hàm  Liêm  Phỏng  khi 

làm huyện lệnh Nam Xương, do mệt nhọc chồng chất thành bệnh, tình 

thế dần dần suy sụp. Con gái đầu lòng là Vân Cô kiền thành cầu đảo Đại 

Sĩ,  hứa  tụng  Cao  Vương  Kinh  một  vạn  biến.  Tụng  sắp  đủ  số,  Liêm 

Phỏng  mộng  thấy  Đại  Sĩ  trao  cho  ba  hoàn  thuốc,  ép  nuốt,  bệnh  liền 

giảm. Buổi chiều, ông vào nhà trong, thấy con gái dâng hương hoa, quỳ 

trước  tượng  Phật.  Hỏi  ra  thì  mọi  người  nói  là  tụng  kinh  đã  đủ  số  nên 

dâng hương hoa cúng dường. Ông thuật lại giấc mộng, càng tin Đại Sĩ 

linh ứng. Về sau, ông làm đến chức Án Sát đất Lỗ (tỉnh Sơn Đông), thọ 

bảy mươi hai tuổi. 



(3). Theo Khải Trinh Dã Thừa, vào đời Minh, Bành Hữu Nguyên 

ở Ích Dương kiền thành tụng Quán Âm Kinh. Cha bị bệnh, ông Nguyên 

cắt tay để chữa chạy. Mẹ bị bệnh nguy ngập, ông Nguyên khóc lóc cầu 

đảo Đại Sĩ, nguyện cắt gan cứu mẹ. Trong đêm, chợt thấy phan, tràng 

dẫn đường cho Đại Sĩ, ông Nguyên bèn đốt hương, đảnh lễ, cầm dao tự 

mổ. Rạch sáu lần mà tim cứ vọt lên, phải mò tìm gan để cắt, đau đớn 

ngất đi. Tỉnh lại, bảo vợ đem nấu dâng mẹ, bệnh liền lành ngay. Phổi của 

ông  Nguyên  thò  ra  ngoài,  vết  thương  không  khép  miệng  được.  Mọi 

người xót xa khẩn cầu Đại Sĩ; đến đêm, mộng thấy Ngài dạy: “Phổi rút 

vào  chẳng  khó  khăn  gì.  Ta  muốn  để  ở  ngoài  suốt  một  trăm  ngày  để 

người đời nhìn vào, nhằm dạy họ hiếu thảo”. 

kém, chúng tôi không biết tiếng Việt gọi là bệnh gì nên đành để nguyên chữ không 

dịch. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 472

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  vào  đời  Thanh,  Lưu  Thị  ở  Vân 

Huyện, phụng dưỡng mẹ chồng rất hiếu thảo. Mẹ chồng bị bệnh nghẹn 

hơi, liền cắt thịt đùi mình nấu cháo dâng lên, mẹ liền lành bệnh, nhưng 

bệnh lại phát ra, lại cắt thịt. Thế nhưng cứ cách tuần, lại lên cơn. Lưu Thị 

cầu  đảo  Đại  Sĩ,  nguyện  bị  bệnh  thay.  Thầy  lang  X...  bảo  xằng  là  gan 

người  có thể  trừ được  gốc bệnh.  Lưu  Thị  tin theo, dùng  dao bén  chọc 

dưới  sườn,  lôi gan  ra  cắt,  ngã  lăn  ra,  ngất  đi.  Chợt  thấy  Đại  Sĩ  vỗ  về, 

bảo: “Con khổ quá!” rồi dùng hoàn thuốc bôi lên vết thương khiến Lưu 

Thị tỉnh lại, đem nấu miếng gan ấy dâng lên mẹ chồng, bệnh trọn chẳng 

còn  phát  ra  nữa.  Về  sau,  mẹ  chồng  biết  chuyện,  hết  sức  đau  lòng  nói: 

“Con  dâu  [hiếu  thảo]  đến  mức  như  thế,  ta  nỡ  lòng  nào”  bèn  bẩm  với 

quan xin ban thưởng  cờ  quạt.  Đấy  là  chuyện  trong tháng  Sáu năm  Kỷ 

Hợi (1779) đời Càn Long. 



(4). Theo Củ Trai Tạp Ký, vào đời Minh, Lý Mộng Khang mộng 

thấy Đại Sĩ trao cho con phượng bằng ngọc bèn sanh ra con gái. Con gái 

tròn bốn tuổi thì mẹ  mất, hết sức đau buồn! Thờ mẹ kế hiếu thảo, cha 

nghèo, cô dệt vải cho cha bán. Có người dòng dõi nhà quan mến mộ, xin 

kết hôn. Cô nói với [cha mẹ]: “Bỏ cha mẹ mình để phụng dưỡng cha mẹ 

người khác, con không muốn, nguyện suốt đời phụng dưỡng cha”. Cha 

bệnh, cô xả thân cầu đảo. Sắc thuốc trong sân, có con chim xanh ngậm 

một quả đỏ chót bỏ vào siêu thuốc. Cha uống vào liền lành bệnh. Năm 

Sùng Trinh thứ 2 (1629), cô mất năm bốn mươi bảy tuổi, đau lòng không 

được thỏa ý nguyện phụng dưỡng cha mẹ suốt đời. Hoàng Đạo Châu đề 

trên mộ cô ta như sau:  “Gia Hòa hiếu trinh Lý thị nữ” (Cô gái hiếu trinh 

họ Lý ở Gia Hòa). 

Theo Nhất Hạnh Cư Tập, vào đời Thanh, Bách Vạn An ở Thường 

Châu thích làm lành không mệt mỏi. Vào thời Càn Long, mẹ ông ta bị 

bệnh. Ông An từ Tô Châu vội trở về. Mẹ đã tắt hơi, mọi người sắp đặt 

quan tài, vải liệm. Ông An buồn thương, xót xa, cầu đảo Đại Sĩ, tụng chú 

Bạch Y một vạn hai ngàn lần, nguyện giảm tuổi thọ của chính mình để 

tăng thêm thọ mạng cho mẹ, rốt cuộc mẹ tỉnh lại. Cụ bệnh mấy ngày rồi 

ngồi dậy nói: “Thoạt đầu, ta bị hai viên nha lại [cõi âm] dẫn đi, qua chỗ 

Thổ Địa, Thành Hoàng rồi mới đến Đông Nhạc. Vua Đông Nhạc nói: - 

Con của ngươi thành tâm cầu đảo, nhờ Đại Sĩ cứu khỏi chết, nên bèn tha 

về”. Ông An bèn khuyên mẹ tu Tịnh nghiệp. Về sau cụ được vãng sanh 

Tây Phương. 

Theo Bác Vật Chí, [thần núi] Thái Sơn (tức Đông Nhạc Đại Đế)  

chuyên triệu hồn người ta. Trịnh Huyền lại chú thích:  “Kim kê (gà vàng)

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 473

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 là tinh linh của Thái Sơn”. 



(5).  Theo  Thánh  Kinh  Hội  Toản,  Vạn  Văn  Ngọc  ở  Kinh  Sơn  tự 

nói:  “Tôi trì Đại Bi Chú, Tâm Kinh, linh dị khôn ngăn thuật trọn. Gặp 

 hung hóa cát, khởi tử hồi sanh, quả thật chính thân tôi đã từng chứng 

 nghiệm. Nhớ khi mẹ tôi bị bệnh nguy ngập sắp mất, tôi đau lòng khóc 

 lóc chảy cả máu, quỳ trước tượng Đại Sĩ, tụng một biến chú Đại Bi, mẹ 

 liền cảm thấy có người dẫn trở lại dương gian, dần dần thở thong thả, 

 nói năng, cử động được, mấy hôm sau là khỏe hẳn. Phật pháp vô biên, 

 quả chẳng phải là lời nói dối” . 

Theo Cầu Phước Chỉ Nam, vào đời Thanh, Trữ Cảnh Hiền ở Cao 

An, trong niên hiệu Đạo Quang, họng mẹ bị liệt, hơn mười ngày không 

thể uống thứ gì được, máu tươi ngập họng, hơi thở như sợi tơ. Ông Hiền 

hứa sẽ thí tặng bộ Nam Hải Từ Hàng đang khắc và sách Cầu Phước Chỉ 

Nam mỗi thứ một trăm quyển, kiền thành tụng Tâm Kinh và niệm thánh 

hiệu Quán Âm. Mẹ ói ra từng khối huyết to như trứng gà rồi bèn uống 

thuốc  được,  mấy  ngày  sau  khỏi  bệnh.  Căn  bệnh  này  giống  như  gia 

nghiêm (cha) bị thoát chứng308, đều cùng gặp nguy được an, càng thêm 

tin tưởng, trì tụng, lưu truyền thánh kinh (kinh Quán Âm, tức phẩm Phổ 

Môn và Tâm Kinh), quả thật là linh phù (bùa thiêng) bậc nhất để kéo dài 

mạng sống vậy. 



(6).  Theo  Quán  Âm  Kinh  Cận  Trưng,  vào  đời  Thanh,  Hồ  Chấn 

Hỗn ở Hoài Ninh chuyên tụng Quán Âm kinh chú. Trong niên hiệu Gia 

Khánh, sống nơi đất khách tại Lĩnh Nam, nhận được thư nhà, nghe nói 

mẹ đang bị bệnh nguy ngập, liền chí tâm sáng tối cầu đảo Đại Sĩ và thí 

kinh để cầu thọ, mẹ liền khỏi bệnh. 

Đời Thanh, mẹ của Trương Học Tảo ở Lâm Xuyên là La Thị, dốc 

lòng  kính  tín  Đại  Sĩ.  Năm  Kỷ  Hợi  (1839)  đời  Đạo  Quang,  cụ  đã  bảy 

mươi  hai  tuổi,  chợt  đầu  váng,  bụng  đau.  Ông  Tảo  quỳ  tụng  Quán  Âm 

kinh chú một ngàn biến, liền lành. 

308 Thoát Chứng là một thuật ngữ trong Đông Y, có thể hiểu theo hai cách:  

1. Âm Dương, khí huyết, dịch thể bị hao tổn nghiêm trọng gây nên bệnh. Bệnh nhân 

toát mồ hôi đầm đìa, chân tay tê lạnh, mắt nhắm, miệng há, tay bắt chuồn chuồn, đái 

dầm, mạch nhảy rất nhẹ gần như sắp dứt v.v... Các chức năng của nội tạng suy kiệt, 

không chữa trị sẽ dần dần lả đi rồi chết. Nếu bị ói mửa dữ dội, tiêu chảy, mất máu, 

hoặc tiết tinh dầm dề thì gọi là Bạo Thoát. 

2. Một trong hai chứng trạng trúng phong. Nếu bệnh là Thực thì gọi là Bế Chứng, 

nếu là Hư thì gọi là Thoát Chứng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 474

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo truyện Lưu Tễ trong bộ Lương Thư309, mẹ ông Tễ bị bệnh, 

ông Tễ tụng Quán Âm Kinh đến một vạn biến. Đêm mộng thấy một vị 

Tăng bảo: “Phu nhân đã tận số, nhưng do ông tinh thành chuyên dốc đến 

cùng cực, sẽ thọ được mấy chục ngày nữa”. Sáu mươi mấy ngày sau, cụ 

mất. Ông Tễ cất chòi bên mộ, có một cặp hạc trắng lượn quanh chòi. 

Theo lời tựa của bộ Nam Hải Từ Hàng, Đặng Truyền Anh ở Cao 

An nói:  “Anh tôi là Nguyên Đống đem hàm Tứ Phẩm do chính mình đã 

 quyên được xin vua chuyển sang phong cho ông bà nội, nhưng bà nội 

 đột  nhiên  trúng  phong  không  nói  được.  Tôi  liền  kiền  thành  tụng  Cao 

 Vương  Kinh,  cầu  cụ  sống  thêm  một  thời  gian  nữa  để  chờ  cáo  phong. 

 Ngay hôm ấy, bà nội khỏe dần. Mấy tháng sau, bằng sắc gởi tới thì mấy 

 hôm sau đấy, bà nội mỉm cười qua đời” . 



(7). Sách Mạnh Tử có câu:  “Thân thân nhi nhân dân, nhân dân

 nhi ái vật” (Có yêu thương người thân thì mới có lòng nhân với người 

khác, có lòng nhân với người khác thì mới có thể yêu thương muôn loài). 

Sách Lễ Ký viết:  “Hiếu tử hữu vấn an, thị thiện chi nghĩa”  (Người con 

hiếu  thì  có  những  hành  vi  hợp  đạo  nghĩa  như  hỏi  thăm  sức  khỏe,  hầu 

cơm  [cha  mẹ]).  Luận  Ngữ  có  câu:   “Phụ  mẫu  chi  niên,  bất  khả  bất  tri 

 dã”  (Con cái chẳng thể không biết tuổi của cha mẹ). 



(8).  Theo  Quán  Âm  Kinh  Cận  Trưng,  mẹ  ông  Hoàng  Vân  Tú  ở 

Tân Kiến bệnh nguy ngập. Ông Hoàng sáng tối kiền thành cầu đảo Đại 

Sĩ, nguyện in tặng Cao Vương Kinh, mẹ được lành bệnh. 

Lại nữa, mẹ của Lý Nhất Minh ở Đồng Hương tuổi đã bảy mươi, 

mắc bệnh nặng. Do đi mời thầy thuốc, ông Lý đi qua ngôi chùa cổ, trông 

thấy  trên  bàn  thờ  Đại  Sĩ  có  cuốn  Cao  Vương  Kinh,  thầm  nguyện  mẹ 

được lành bệnh sẽ in tặng một ngàn hai trăm quyển. Ngay đêm ấy, bệnh 

mẹ giảm quá nửa, liền khắc in ngay trong đêm, chưa đầy nửa tháng bệnh 

mẹ đã khỏi hẳn. 

Theo  Bạch  Y  Kinh  Cận  Trưng,  con  gái  nhà  họ  Lý  ở  Đại  Hưng, 

theo cha đến chỗ làm quan. Cha bệnh nguy ngập, cô ngày đêm cầu khẩn 

Đại Sĩ, mộng thấy được Bồ Tát khẩu truyền Bạch Y Kinh. Cô niệm đến 

một vạn hai ngàn biến, cha khỏi bệnh, thọ tám mươi mốt tuổi. 

Lại có cô gái họ Dương, cha bị nổi nhọt đinh ở chân, thuốc men  

vô hiệu. Cô hằng ngày lạy Đại Sĩ, quỳ tụng Bạch Y Kinh và thề nguyện  

309 Lương Thư là một bộ sử do Diêu Tư Khiêm soạn dưới đời Đường, hoàn thành 

vào năm Trinh Quán thứ 10 (636), gồm 46 quyển chép về lịch sử nhà Tiền Lương từ 

đời vua Lương Vũ Đế (Tiêu Diễn, 464-549) đến khi Lương Kính Đế (Tiêu Phương 

Trí) mất vào năm 558. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 475

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khắc in biếu tặng, chỉ mấy hôm, nhọt đinh đã lành. 

Lại còn có Châu Khởi Phụng ở Ngô Huyện, mộng thấy thần bảo 

mẹ sắp hết tuổi thọ, ông Châu liền kiền thành tụng chú Bạch Y một vạn 

hai  ngàn  biến,  in  tặng  một  ngàn  hai  trăm  quyển,  mẹ  thọ  tới  tám  mươi 

mấy tuổi. 

Theo  Nam  Hải  Ký,  trong  niên  hiệu  Gia  Khánh  đời  Thanh,  Túc 

Khải ở Quế Lâm kể:  “Ông nội tôi hai đùi lở loét, gân da rữa nát. Cha 

 tôi hoảng hốt, hằng ngày tụng Quán Âm Chú mấy ngàn biến, in tặng một 

 ngàn hai trăm quyển, bệnh của ông nội không thuốc mà lành. Về sau, 

 cha bị bệnh khí thống, Khải thầm cầu nguyện Đại Sĩ, hứa in tặng Nam 

 Hải  Ký,  lại  còn  tụng  chú  không  ngớt,  chẳng  đầy  mấy  ngày  cha  khỏi 

 bệnh” . 

Theo Linh Nghiệm Ký, Hoa Đình Tướng là người đời Thanh nói: 

 “Trong niên hiệu Càn Long, tôi bị bệnh, tứ chi chẳng thể cử động, ăn 

 uống  không  nuốt xuống được, khắp  thân đau đớn, ngứa  ngáy,  đầu tóc 

 rụng sạch. Thầy thuốc nói: ‘Sống chẳng quá ba ngày nữa!’ Mấy đứa con 

 bèn kiền thành tụng Cao Vương Kinh một tạng, in năm ngàn quyển, hứa 

 mỗi năm tận hết sức mua loài vật phóng sanh. Ngay trong hôm ấy tôi có 

 thể cử động được, ngứa đau giảm dần, chẳng mấy hôm đã lành bệnh” . 

 1.  Bèn  có:  Phóng  sanh,  kiêng  giết,  Ngưng  Cô  thoát  sản  nạn. 

 Kêu cầu, cứu khổ, Đổng Mẫu hối thiện căn. 

  

 2. Triệu Canh soạn Minh Du Xác Ký, Linh Hóa nghe Tâm Địa 

 Quán Kinh. 

  

 3. Tri Kiệm xem sổ ghi tương lai, Soái Thị được tính thêm nửa 

 kỷ. 

  

 4. Tự tu, răn người, Khai Nguyên được thả. Giữ phận sống yên, 

 Dương Lượng hoàn sanh. 

  

 5. Ông Cố làm lễ, được ngắm thân quảng đại. Họ Tào trì trai, 

 bèn uống nước thanh lương. 

  

 6. Đấy đều là tên ghi trong sổ quỷ, rốt cuộc cùng Tần điệp310 hồi 

 sanh. Dẫu chưa soạn Chiêu Hồn Phú, vẫn kể chuyện trong cung nhà 

 Hán. 

  

 7. Cành liễu phe phẩy, biến thành tục mạng thang311. Ban bùn

 Mâu Ni, chính là phản hồn dược. Đây chính là sự ban vui thứ ba của 

 Đại Sĩ vậy (Đoạn này ca tụng việc đã chết rồi sống lại). 

310 Tần điệp: Gián điệp nước Tần. 

311 Tục mạng thang: Nước hoặc thuốc giúp cho người đã chết được sống lại. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 476

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(1). Theo Ngọc Lịch Cận Báo, Viên Ngưng Cô ở Dậu Dương bị 

sản nạn, hồn đến địa phủ. Diêm Vương tra sổ, bảo: “Người đàn bà này 

phạm lỗi quá nhiều”, sai quỷ giải sang Nhị Điện chịu tội. Một viên quan 

trình sổ lên, thưa: “Viên thị nhà họ Tiền312 khuyên bố mẹ chồng đừng đốt 

trùng kiến ba lần. Lại khuyên chồng in năm ngàn tờ Giới Sát Văn, góp 

tiền in tặng ba ngàn trương Ngư Lam Quán Âm Phóng Sanh Kinh, Ngọc 

Đế phê chuẩn cho bà ta thọ thêm ba mươi năm nữa”. Vua đứng dậy chắp 

tay, khen: “Lành thay! Lành thay!” sai đưa về cõi dương, liền tỉnh lại. 

Theo Pháp Hoa Cảm Thông, trong niên hiệu Thuần Hy đời Tống, 

mẹ  ông  Đổng  là  Lý  Thị  ở  Nhiêu  Châu  mắc  bệnh  đã  chết  rồi  sống  lại, 

thuật rằng:  “Thoạt đầu vào âm phủ, đi trong đồng hoang mấy dặm. Đến 

 thành, nghe tiếng người ầm ĩ, nhưng tối đen như mực, tự nghĩ: ‘Ta tụng 

 phẩm Phổ Môn ba mươi mấy năm, nay lọt sổ quỷ, há Bồ Tát chẳng cứu 

 giúp hay sao?’ Ngay lúc ấy, ta hô to: ‘Cứu Khổ Quán Thế Âm Bồ Tát’ 

 khoảng  trăm  lần,  chợt  có người  nắm  cánh  tay  trái  ta  dẫn  đi,  dần  dần 

 cảm thấy sáng sủa như ban ngày, thấy Đại Sĩ hiện tướng phụ nữ, anh lạc 

 khắp thân, chiếu ngời lóng lánh, mùi hương lạ sực nức, tướng hảo đoan 

 nghiêm. Do vậy, bèn xin Ngài cứu mạng. Đại Sĩ dạy: ‘Số ngươi đã tận, 

 nhờ từ trước đã có thiện căn, nên ta đến cứu giúp. Hãy nên gấp trở về, 

 sáu năm sau sẽ lại gặp gỡ’. Ta lễ tạ thì Ngài cất bước vọt lên cao, tha 

 thướt bay về Tây Phương. Liếc trông phan, lọng dẫn đường, vàng ngọc 

 sáng  ngời,  rộn  lòng,  chóa  mắt,  đột  nhiên  tỉnh  lại”.   Năm  năm  sau,  cụ 

không bệnh mà mất. 



(2). Theo Minh Du Xác Ký, vào đời Thanh, Châu Triệu Canh ở 

Trường Châu, vợ là Trình Thị, vào năm Đạo Quang 12 (1832), bệnh gan 

bộc phát, liền nói giọng quỷ, khẩn cầu Triệu Canh hãy tụng chú Đại Bi 

để giúp siêu độ. Do vậy, hỏi quỷ có oán thù đời trước với người bệnh 

hay không? Đáp: “Không có!” Hỏi: “Bệnh không sao ư?” Đáp: “Chí tâm 

niệm Phật ắt sẽ được lành”. Tháng Tám năm sau, bệnh lại phát ra, hai 

mươi mấy ngày chẳng ăn uống gì được, bèn niệm Phật không ngớt. Sau 

đó, bà vợ hôn mê chẳng biết gì, hồn đi vào cõi âm, thấy Diêm Vương 

thẩm tra tù nhân, thiện ác đều rất rõ rệt. Do Trình Thị ăn chay niệm Phật, 

niệm Kim Cang Kinh, Đại Bi Chú, nên vua bèn thả về. Bà ta bèn kể tỉ mỉ 

những điều đã thấy, Triệu Canh ghi lại [thành bộ Minh Du Xác Ký] để 

khuyên đời. 

312 Bà Viên Ngưng Cô lấy chồng họ Tiền nên gọi là “Tiền Viên Thị” (bà Viên nhà họ 

Tiền). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 477

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Trong lời chú thích của Quán Âm Linh Cảm Tụng có ghi: Vị Tăng 

tên Linh Hóa khi chưa xuất gia, chết vì bệnh dịch, nghe vị cai quản cõi 

âm giảng Tâm Địa Quán Kinh313. Nghe xong, Quán Âm dẫn đường, tỉnh 

lại, về sau xuất gia trong tông Thiên Thai. 



(3).  Theo  Triều  Dã  Thiêm  Tải,  đời  Đường,  Mạnh  Tri  Kiệm  lúc 

nhỏ bị bệnh chết, hồn vào cõi âm, gặp người quen làm nha lại ở đó bảo: 

“Ngươi  vốn  không  có  phước  quả,  khó  thể  trở  về  được”.  Kiệm  thưa: 

“Cháu tụng Tâm Kinh, Cao Vương Kinh, ước chừng ba bốn vạn biến”. 

Nha lại kiểm sổ, tâu lên vua, vua phán thả về. Lại còn cầm sổ chỉ cho 

biết chuyện tương lai, bèn tỉnh lại. Về sau, mọi chuyện đều ứng nghiệm. 

Theo Hải Nam Nhất Chước, vào đời Thanh, vợ của quan Tỷ Bộ 

Kim Quang Đẩu xứ Phụng Tân là Soái Thị thờ Đại Sĩ, lúc sáu mươi mấy 

tuổi bị bệnh mất, ba ngày sau sống lại, [kể chuyện] vào cõi âm, thấy Đại 

Sĩ bảo với Diêm vương: “Bà này kiền thành tụng Quán Âm Kinh, lại có 

công đức in tặng rất nhiều, hãy nên cho thọ thêm nửa kỷ”. Vua cho bà 

Soái  sống  lại, được đi  khắp địa phủ, tận mắt  thấy  người thọ khổ đông 

đúc. Có bầy chim khoét mắt, máu tuôn khắp thân, nói đó là quả báo do 

giết sanh mạng chim. Lại vỏ ốc chất thành núi, lũ quỷ khoét thịt người 

dồn vào đó, bảo là quả báo do ăn thịt các loại ốc. 



(4). Về chuyện hoàn hồn của Chương Khai Nguyên xin xem trong 

lời chú thích thứ bảy trong phần cứu khỏi đọa lạc. Ông ta khi đi khắp địa 

ngục xong, người cứu nói: “Ông trở về hãy nên tự tu, răn người, đừng 

lơi lỏng chí ấy” rồi sống lại. 

Theo  Chuyển  Nhân  Lục,  cuối  niên  hiệu  Thuần  Hy  nhà  Tống, 

Dương Lượng bị bệnh chết đi, vào cõi âm. Diêm Vương hỏi có công đức 

gì, thưa: “Con niệm Quán Thế Âm Kinh”. Vua hỏi: “Làm chuyện lành 

nào?” Thưa: “Chẳng có điều lành nào để kể, chỉ giữ phận sống yên mà 

thôi!” Vua kiểm sổ, thấy đúng như lời nói, bèn cho sống lại. 



(5).  Vào  đời  Minh,  Cố  Vỹ  ở  Thường  Thục  tánh  tình  cẩn  thận, 

trung hậu, chết trong niên hiệu Vạn Lịch. Ba ngày sau sống lại, kể:  “Lúc

 mới chết đích thân thấy hình dáng thật sự của Đại Sĩ, giống như tượng 

 Ngài đang đi được thờ tại chùa Hổ Khâu, nhưng thân to lớn hơn, từ trên 

313 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Bổn Sanh Tâm Địa Quán Kinh (tám quyển, mười 

ba phẩm), do ngài Bát Nhã dịch vào đời Đường. Trong kinh này, đức Phật ngự tại 

núi Kỳ Xà Quật nơi thành Xá Vệ, giảng cho các vị đại Bồ Tát như Văn Thù v.v... 

người  xuất  gia  trụ  A  Lan  Nhã  nên  quán  tâm  địa,  diệt  vọng  tưởng  như  thế  nào  để 

thành Phật đạo. Đây là một bộ kinh được Pháp Tướng Tông (Duy Thức Tông) đặc 

biệt coi trọng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 478

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 không trung hạ xuống. Vỹ đầu mặt đảnh lễ. Trong khoảnh khắc, Bồ Tát 

 ẩn hình, coi khắp địa ngục rồi tỉnh lại” . 

Tào Học Cứu ở Thái Thương chết vì bệnh dịch, thấy bà cụ mặc áo 

trắng  bảo:  “Ngươi  trì  trai,  ta  cứu  ngươi”.  Thưa:  “Bồ  Tát  cứu  con,  con 

nguyện trì trai”. Bà cụ bảo uống nước, tâm cốt thanh lương bèn sống lại; 

thì ra đã chết một ngày đêm rồi. Bèn suốt đời ăn chay, thờ phụng Quán 

Âm. 



(6). Theo Tả Truyện, người nước Tấn bắt được gián điệp của nước 

Tần, đem giết ở Giáng Thị. Sáu ngày sau, gã gián điệp ấy sống lại. 

Thời Chiến Quốc, Tống Ngọc soạn bài Chiêu Hồn Phú. Theo Bác 

Vật Chí, cuối đời Hán đại loạn, có kẻ quật mồ chôn cung nữ thời Tiền 

Hán,  các  cung  nữ  vẫn  còn  sống,  đều  đi  ra,  bình  phục  như  cũ.  Quách 

Hậu314 nhà Ngụy nhận họ làm tay chân, hỏi chuyện trong cung thời Hán, 

họ đều trả lời rành rọt. 



(7). Với câu trước, xin hãy xem lời chú thích thứ 18 trong phần 

cứu đọa lạc. 

Theo  Kiến  Văn  Lục,  vào  đời  Thanh,  Thang  Sính  ở  Phiêu  Thủy 

nhà nghèo, nuôi mẹ có hiếu. Chợt bị bệnh mất đi, hồn đến Đông Nhạc. 

Ông Sính xót xa xin [Đông Nhạc Đại Đế] hãy thương mẹ ông ta không 

người hầu  hạ,  phụng  dưỡng.  Vua  sai đưa  sang chỗ  Khổng  Thánh  định 

đoạt. Trở về gặp Phổ Môn Đại Sĩ, bèn xót xa khẩn cầu cho sống lại. Đại 

Sĩ bảo: “Đấy là lòng hiếu thảo. Lại từng cự tuyệt gái lả lơi, tương lai sẽ 

cao xa, hãy nên cho hoàn hồn gấp”. Quỷ thưa: “Xác đã mục thì làm thế 

314 Quách Hậu (184-235) là vợ của Tào Phi (Ngụy Văn Đế), con dâu của Tào Tháo. 

Bà là con của Nam Quận Thái Thú Quách Vĩnh và Đổng Thị. Lúc sanh ra có hiện 

tượng lạ, được người khác tán thán. Ông bố khen ngợi: “Đứa con gái này sẽ là vua 

trong nữ giới” nên đặt tên bà là Nữ Vương. Cha mẹ và anh em bà đều bị loạn quân 

Hoàng Cân giết chết, phải lênh đênh khổ sở, làm đầy tớ cho nhà Đồng Đề Hầu. Về 

sau, được Tào Phi mua về làm thiếp. Do thông minh, lanh lợi, thường có những  ý 

kiến nhạy bén, tinh xác, bà giúp cho Tào Phi đoạt lấy địa vị Thái Tử từ Tào Thực 

(con trưởng Tào Tháo). Khi Tào Phi kế vị làm Ngụy Vương, đã phong cho bà là Phu 

Nhân. Khi Tào Phi cướp ngôi nhà Hán, xưng đế, bà được phong làm Quý Tân. Khi 

vợ cả của Tào Phi là Bình Lạc ghen tuông quá mức, Tào Phi đã ép Bình Lạc tự tử 

chết, rồi phong cho Quách Nữ Vương làm Hoàng Hậu; nhưng vẫn giữ con Bình Lạc 

là Tào Duệ làm Thái Tử, bắt Tào Duệ phải coi Quách Hậu như mẹ ruột. Tào Duệ 

phẫn hận, nhưng ẩn nhẫn chờ thời. Năm 221, Tào Phi chết, Tào Duệ lên ngôi, xưng 

là Ngụy Minh Đế, tôn Quách Hậu làm Hoàng Thái Hậu, nhưng đến năm 235, Tào 

Duệ kiếm cớ, ép Quách Hậu tự tử chết, không cho cung nhân được phép đại liệm bà 

ta, bắt họ để xác bà Quách xõa tóc che mặt, đổ cám vào miệng, mặc quần áo xoàng 

xĩnh, nhằm trả hờn cho mẹ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 479

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nào?” Đại Sĩ sai Thiện Tài lấy bùn Mâu Ni, sắc như Chiên Đàn, dùng 

bùn bọc thây ba lớp, những chỗ hư nát trông hoàn hảo như thường. Hồn 

từ  miệng  chui vào  [xác],  bèn sống  lại.  Về  sau,  Thang  Sính đỗ  Tiến  Sĩ 

thời Thuận Trị, suốt đời trai giới. 

Theo Thập Di Ký, trong năm Đình Hòa nguyên niên (92) đời Hán, 

nước Nhục Chi tiến cống Phản Hồn Hương. Về sau bị dịch lớn, vua đốt 

lên, những ai chết chưa quá ba ngày đều sống lại. 

 2.2.3.4. Được con 

 1. Bèn có: Bảy ngày thân thể biến hóa, kể mãi chuyện đẹp Tự 

 Cô. Khoảnh khắc đổi hình, ai nấy gọi tên Phật Tứ. 

  

 2.  Cúng  ngàn  vàng  dựng  gác,  sanh  liên  tiếp  anh  em.  Hứa  kỳ 

 hạn sáu ngày, Tín, Trung cùng già cả. 

 3.  Mây  màu  vờn  quanh,  thơm  ngát  tranh  Lý  Thanh  ẵm  trẻ, 

 trăng tròn, hoa trổ, Phan Chiếu ngâm vịnh nhà thêm người. 

  

 4.  Hương  vòng  in  chữ,  ấm  lòng  Chương  Tảo  lúc  tàn  niên; 

 dương liễu làm con, ứng Tân Trai thiết tha bái vọng. 

  

 5. Họ Cát truyền kinh, quan dân được lợi. Thí chủ Phan công, 

 tăng sĩ sanh đôi. 

  

 6. Chú cháu họ Phó, nối gót quy y. Anh em họ Lý, chen vai tin 

 tưởng. 

 7. Văn Sản sanh được con trai, cháu vốn giống cậu. Tử Thúy có 

 người nối dõi, cháu phải hầu cô. 

  

 8. Tươi cười ban tặng, đền bù họ Trâu sửa lỗi . Khớp với điềm 

 mừng, ông Hùng trừ sạch đa nghi. 

  

 9. Lương Văn xây dựng Bạch Hoa Am, Long Tướng mộng được 

 trao con đỏ. 

  

 10. Chí Thuần khắc ván, khen ngợi “như vang ứng tiếng”, Đạo 

 Đức mộng lan, may đã cải tà quy chánh. 

  

 11. Mừng được hậu duệ dằng dặc, ca tụng trọn khắp đất Kinh, 

 Hành. Vịnh câu “con cháu đông đầy”, tiếng ngâm rền miền Huy, Vụ 

 (Tổng cộng hai đoạn). 



(1). Theo Thuật Dị Ký, cụ Hoàng ở Kinh Châu đã già và góa vợ, 

dốc lòng ham làm lành. Có một gái tên là Tự Cô, tuổi vừa mười bốn, học 

chữ với cha, thông minh, hiền hậu, thêu tượng Bạch Y Đại Sĩ, lễ bái hết 

sức kiền thành. Một đêm, Tự Cô mộng thấy Đại Sĩ nói: “Cha ngươi hiếu 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 480


 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nghĩa, chẳng nên không có ai nối dòng. Hiềm rằng tuổi đã già [không thể 

có  con  được  nữa],  ta  biến  ngươi  thành  con  trai”.  Bảo  cô  ta  nuốt  viên 

thuốc màu hồng, cô ta cảm thấy một luồng hơi nóng xông thẳng xuống 

dưới,  ngủ  mê  mệt  suốt  bảy  ngày,  tỉnh  dậy  thì  đã  thành  thân  trai.  Nhà 

chàng rể kinh ngạc cho là dối trá, kiện lên quan để kiểm nghiệm thật hư, 

người tới xem đông nghịt. Tôn Nguyên Phương đề thơ rằng:  “Trong mơ 

 biến hóa sao kỳ lạ, má hồng bỗng chốc biến mày râu” . 

Theo Kỷ Cầu Thư, vào đời Minh, Dương Hoàng ở Đương Đồ tận 

lực học Nho. Gặp lúc quân binh vây làng, chẳng nỡ lìa phần mộ tổ tiên, 

giấu thê thiếp và con trai trong rừng sâu, một mình canh mộ. Quân lính 

kéo  đến,  bắt  được  ông,  vội  đem  dìm  chết.  Đứa  con  trai  lên  mười,  từ 

trong  rừng  thấy  cha  bị  chết  đuối,  cũng  gào  khóc  chạy  ra,  gieo  mình 

xuống  nước  chết.  Khi  ấy  là  ngày  Mười  Sáu  tháng  Ba  năm  Bính  Tuất 

(1646) đời Thuận Trị. Đến sáng, hai cái xác ôm nhau nổi lên, ai trông 

thấy  cũng  ứa  lệ.  Vợ  ông  ta  là  Lục  Thị  thôi  ăn  mặn,  thờ  tượng  Đại  Sĩ 

trong nhà, sáng tối niệm Phật, vừa niệm vừa tuôn nước mắt. Mộng thấy 

một bà lão dẫn một đứa nhỏ, bảo “tặng cho ngươi”. Tỉnh dậy, bèn cầu: 

“Nguyện người thiếp là Trương Thị đang có mang sẽ sanh được con trai 

thì là do Bồ Tát ban cho”. Cuối năm, người thiếp sanh con gái, bà Lục 

khóc lóc: “Nay đã hết rồi!” Đến mùa Xuân, bà mời các vị bề trên trong 

họ đến nói: “Chồng tôi không có con, tài sản đơn bạc nên chia cho các 

cháu trai. Tôi xin thâu tô để có cái lo toan cơm áo nuôi con gái”. Nói 

chưa xong đã đau đớn khóc ròng. Mọi người bất nhẫn, nói: “Đợi tới giáp 

năm ông Hoàng, sau khi làm Phật sự xong sẽ bàn định”. Đến kỳ, hội họp 

thân tộc, ngày hoàn tất trai đàn nhằm đúng hôm Mười Sáu tháng Ba, đứa 

bé gái khóc oa oa không ngớt, Trương Thị ôm nó đặt lên gối, chợt như bị 

bóng đè chẳng tỉnh. Bé gái khóc càng dữ. Bà Lục phải kêu ầm lên thì bà 

Trương mới tỉnh, bồng con lên thì nó đã biến thành thân nam, nhìn nhau 

kinh  hãi,  ngạc  nhiên.  Họ  hàng  xúm  lại  thấy  mặt  mũi  nó  vẫn  như  cũ, 

nhưng ở chỗ kín còn vằn vện dấu máu, mới biết Bồ Tát báo mộng chẳng 

sai, rồi đem nó lễ trình trước bàn Phật, đổi tên là Phật Tứ (Phật ban cho). 

Trương huyện lệnh sai xét nghiệm, tra hỏi tông tộc, phê rằng: “Nếu sự 

biến hóa của đứa con không thật, lũ cháu trai há chẳng muốn chia điền 

sản ư?” Hạc Động Tử315 nói:  “Linh cảm đến mức ấy, đá nứt vỡ, trời rúng 

 động vậy” . 

315 Hạc Động Tử là biệt hiệu của Từ Khiêm (1766-1864), tự Ích Khanh, hiệu Bạch 

Phảng.  tác  giả  cuốn  Hải  Nam  Nhất  Chước.  Ông  từng  làm  Hàn  Lâm  Biên  Tu,  rồi 

thăng dần đến chức Triều Nghị Đại Phu, là một vị quan thanh liêm công minh, sống 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 481

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(2).  Theo  Hiện  Báo  Tùy  Lục,  đầu  đời  Thanh,  Đàm  Hiến  Khanh 

nhà giàu có nhưng không có con trai, người trong họ ngắm nghé phân 

chia tài sản. Ông Hiến giận, dùng năm ngàn lạng vàng tổ chức đàn tràng 

Đại Bi Sám, lễ sám suốt bốn mươi chín ngày, người thiếp bèn sanh con 

trai, bọc thai trắng tinh. Người vợ cả bèn phát tâm quyên tặng một ngàn 

lạng vàng để dựng Bạch Y Các; không lâu sau lại sanh con trai, bọc thai 

cũng trắng như lần trước. Anh và em đều vào học trường huyện. 

Theo Trần Hoài Tích Bút Ký, Uông Mậu Huy ở Kỳ Môn không 

có người nối dõi, bèn niệm và tặng Cao Vương Kinh, rộng làm các thiện 

sự, mộng thấy Đại Sĩ ẵm một đứa trẻ bảo: “Ngươi hãy khéo đỡ lấy. Sáu 

ngày sau sẽ đến ẵm đi, sẽ lại ẵm đến một đứa trẻ nữa”. Thế rồi ông sanh 

liên tiếp hai đứa con trai, trưởng là Nhân Trung, thứ là Nhân Tín. Sau 

này, Nhân Trung mất năm sáu mươi tuổi, [lúc ấy, người nhà ông Uông] 

mới hiểu được ẩn ngữ trong giấc mộng. 



(3). Theo Trì Nghiệm Ký, vào đời Minh, Hình Khoa316 Lý Thanh

có một con trai chết vì bệnh đậu, mẹ nó bèn kiền thành tụng Cao Vương 

Kinh. Ông Thanh mộng thấy Đại Sĩ ẵm một đứa trẻ đến, bảo:  “Như vân, 

 như nguyệt” . Sáng dậy, ông X... tặng cho ông Lý bức tranh thêu Quán 

Âm ẵm đứa bé giống hệt như trong giấc mộng. Trên bức tranh ấy có bài 

thơ, [mở đầu bằng câu]:  “Thái vân hương nhiễu hải thiên triều” (Mây

màu vờn biển thơm trời thẳm). Câu cuối bài thơ là:  “Hoàn lai đan quế 

 nguyệt trung phiêu”  (Trở về, quế thắm nhẹ lay trăng), phù hợp với hai 

chữ “vân” và “nguyệt”. Về sau, quả nhiên sanh con trai. 

Theo Linh Ứng Ký, Phan Chiếu ở Ngô Giang đốt sớ cầu con trước 

tượng Đại Sĩ. Năm sau, giữa Xuân, sanh được một trai. Làm thơ kỷ niệm 

có câu:  “U Yên lão khứ tuyết doanh điên, hỷ kiến hoa sanh nguyệt hựu 

 viên”  (U Yên già khọm, tuyết đầy non, mừng thấy hoa đơm, nguyệt lại 

tròn). 



(4).  Theo  Quái  Viên,  Chương  Tảo tuổi  gần  bảy  mươi,  không  có 

con trai, lễ Đại Sĩ, mộng thấy trước tòa của Đại Sĩ, chuỗi hương vòng in 

một chữ Tử (con), rồi người thiếp sanh được một trai. 

giản dị, thích nghiên cứu thơ văn, nhưng không chịu tìm hiểu đạo Phật đến nơi đến 

chốn. Do vậy, tác phẩm Hải Nam Nhất Chước của ông từng bị tổ Ấn Quang chê là 

ngoài công lao sưu tập rộng rãi những sự tích linh hiển trong Phật giáo, Từ Khiêm 

còn xen tạp vào đấy không ít những dị thuyết báng bổ Phật giáo của bọn Đạo Sĩ. 

316 Hình Khoa là một trong sáu khoa được lập ra đời Thanh, chuyên trách xử án, thụ 

lý hồ sơ điều tra các vụ án lớn. Ở đây, ông Cát Trường Niên giữ một chức vụ trong 

Hình Khoa nên gọi luôn là Hình Khoa, chứ Hình Khoa không phải là một chức quan. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 482

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Dương Tâm Trai ở Nhạc Châu, triều bái Phổ Đà, mộng thấy Đại 

Sĩ bẻ cành liễu trong tịnh bình ban cho, bảo: “Cho nó làm con ngươi”. 

Đứa con trai sanh ra được đặt tên là Tự Liễu. 



(5). Theo Cao Vương Cảm Ứng Ký, đời Đường, Cát Trường Niên 

ở Hành Dương không người nối dõi. Vị lão tăng khuyên ông Cát tụng 

Cao  Vương  Kinh,  bảo:  “Sanh  con  sẽ  có  điềm  lạ  là  bọc  thai  kép  màu 

trắng”. Vợ chồng bèn tụng kinh đủ một tạng; về sau, sanh được ba con 

trai, đều có bọc thai kép màu trắng. Quan Thái Thú chính mắt thấy sự 

linh  nghiệm  ấy,  bèn  cho  khắc  ván  ấn  tống.  Vợ  chồng  Giang  Tể  ở  Vũ 

Dương thọ trì kinh cũng được quả báo tốt đẹp. 

Theo Khoáng Viên, Phan Hải Tân ở Thuận Thiên không con, nỗ 

lực làm lành, cúng dường chùa Tăng. Có hai vị lão tăng cảm kích, thề 

trước tượng Đại Sĩ, nguyện làm con ông bà để báo đáp. Một hôm, ông 

Phan đang ngồi trong gian giữa, chợt thấy hai vị Tăng đi vào nhà, vợ bèn 

sanh đôi hai con trai. Cho người sang chùa hỏi thăm hai vị lão tăng thì 

họ đã viên tịch cùng một lúc. 



(6).  Theo  Ứng  Nghiệm  Ký,  Phó  Quốc  Trấn  ở  Tân  Kiến  không 

con,  chú  là  Quảng  Nghiêu  đông  con  trai;  do  vậy,  khuyên:  “Chú  tụng 

Quán Âm Kinh nhiều năm, sao cháu không bắt chước?” Ông Trấn bèn 

kiền thành tụng, năm sau sanh con. Thí kinh hai ngàn quyển lại có thêm 

con, cùng thi đậu làm quan. 

Theo  Bạch  Y  Linh  Nghiệm,  Lý  Tá  Nghiêu  ở  Hành  Sơn  không 

con, anh là Thọ Nghiêu có được quyển kinh Bạch Y bèn cùng nhau mở 

trai đường, thờ tượng Đại Sĩ, tụng kinh, thí tặng, mỗi người đều có một 

con trai. 



(7). Theo Cảm Ứng Ký, Thái Thú Tùng Giang là Phí Vĩnh Niên in 

tặng Cao Vương Kinh, sanh được một con. Truyền cách này cho cháu là 

Giang Văn Sản, anh ta cũng sanh được một con trai, năm mười tám tuổi, 

nó đậu khoa thi Hương. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, vào đời Minh, Long Tử Huy ở Lô Lăng 

không  người  nối  dõi,  em  gái  ông  ta  có  được  quyển  kinh  Bạch  Y,  đọc 

những chuyện linh ứng do cầu con, bèn khuyên chị dâu trì tụng. Chị dâu 

phát nguyện ăn chay, tụng kinh. Năm sau, sanh được một trai, khôi ngô 

khác thường. 

Theo  Tấn  Thư,  Hà Vô  Kỵ317 tàn ác giống như  cậu hắn.  Sách Tả 

Truyện có câu:  “Điệt tùng kỳ cô”  (Cháu làm bầy tôi cho cô)318. 

317 Hà Vô Kỵ (?-410) là cháu gọi Trấn Bắc Tướng Quân Lưu Lao Chi bằng cậu, tánh 

tình tàn khốc, đã có chí lớn từ nhỏ, rất hợp ý cậu về mặt mưu mẹo lẫn tánh tình. Đến 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 483

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(8).  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào  đời  Thanh,  Trâu  Lỗ  ở  Lâm 

Xuyên,  trong  thời  Ung  Chánh  kiền  thành  tụng  Quán  Âm  Kinh,  sanh 

được hai con. Tự nhủ: “Chưa chắc đã là sức của Bồ Tát”, tâm liền bê trễ. 

Hai đứa con chợt chết yểu, bèn kiền thành cầu đảo Đại Sĩ, thệ nguyện thí 

kinh. Vợ mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ tươi cười, đáng mến, ẵm một đứa bé 

đặt lên chõng, hôm sau liền sanh con. Hơn một năm sau, lại mộng thấy 

giống như trước, lại sanh một con. 

Lại nữa, Hùng Thiên Ích ở Ích Dương, sáu mươi tuổi, không con, 

thấy Quán Âm kinh chú linh nghiệm, bèn ăn chay tụng niệm,  ấn tống. 

Vợ nằm  mộng thấy  gấu319, vui vẻ kể với chồng, ông vẫn cho là huyễn 

mộng. Mùa Xuân năm sau, quả nhiên sanh con trai phù hợp giấc mộng. 



(9). Theo Phổ Đà Chí, vào đời Minh, Đô Ty320 huyện Định Hải là 

Lương  Văn  do  cầu  con  được  cảm  ứng,  bèn  bỏ  tiền  cậy  vị  Tăng  trong 

chùa là Dục Quang dựng Bạch Hoa Am. 

khi Hoàn Huyền soán ngôi nhà Tấn, Vô Kỵ theo Lưu Lao Chi cùng với Lưu Dụ (cựu 

tướng của Lưu Lao Chi) khởi binh chống lại, đánh bại Hoàn Huyền. Do công khôi 

phục hoàng triều nên được phong làm Khai Quốc Công. 

318 Tấn Hiến Công muốn gả em gái là Bá Cơ cho vua Tần, sai Sử Tô bói quẻ. Sử Tô 

bảo:  “Giữa Tần và Tấn sẽ có  chiến tranh, hơn nữa, cháu sẽ làm bầy tôi cho cô”. 

Quả nhiên về sau, Tần đánh chiếm Tấn, Tấn Huệ Công (con trai Tấn Hiến Công) bị 

bắt làm tù binh, ứng nghiệm lời đoán  “điệt tùng kỳ cô”.  Ở đây cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh 

mượn hai điển tích này để ví von trong hai trường hợp: Trường hợp thứ nhất là Văn 

Sản bắt chước cậu là Phí Vĩnh Niên trì kinh Cao Vương cầu sanh con trai, trường 

hợp thứ hai là do em gái của Long Tử Huy khuyên chị dâu trì kinh Bạch Y để sanh 

con, nên đứa cháu đó có thể nói là do cô của nó mà có, vì vậy mới nói  “điệt tùng kỳ 

 cô”.  Cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh chơi chữ vì thành ngữ  “điệt tùng kỳ cô”  trong Tả Truyện có 

ý nghĩa hoàn toàn khác biệt ý nghĩa được dùng trong lời tán dương này. 

319 Mộng hùng: Theo Thành Ngữ Từ Điển, đây là một từ ngữ phát sinh từ điển tích 

“phi hùng”.  Sách ấy dẫn một câu chuyện trong Sử Ký để giải thích: Văn Vương sắp 

đi săn, sai quan Thái Sử coi bói; bói rằng:  “Phi hổ, phi bi, thiên di nhữ soái dĩ tá 

 xương”   (Chẳng  phải  cọp,  chẳng  phải  gấu,  trời  ban  cho  vua  tướng  soái  để  phù  tá 

khiến nước nhà hưng thịnh). Chuyến đi ấy, quả nhiên Văn Vương gặp được Khương 

Tử Nha, rước về phong tướng, đánh bại Trụ Vương, lập ra nhà Châu. Do chữ Bi (羆)

là một loài gấu nên người ta thường dùng điển tích Phi Hùng, với ý nghĩa gặp được 

bậc hiền tài ẩn sĩ chịu ra giúp đời. Chữ “phi” (非: chẳng phải) về sau bị viết sai thành 

“phi” (飛:  bay)  nên  dân  gian  mới  bịa  chuyện  Văn  Vương  mộng  thấy  một  con  gấu 

bay vào trướng, sáng ra gặp được Khương Tử Nha. Từ đó, mới có truyền thuyết ai 

nằm mơ thấy gấu thì sẽ sanh con trai. 

320 Đô Ty là gọi tắt của chức Đô Chỉ Huy Sứ Ty, ngạch Tứ Phẩm, tức chức quan nắm 

quyền chỉ huy quân sự cao nhất tại một địa phương từ cấp huyện trở lên. Chức quan 

này thuộc quyền quản trị của Ngũ Quân Đô Thống Phủ, chứ không nghe lệnh trực 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 484

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo  Từ  Lâm  Tập,  chư sanh  Hà  Long  Tướng  ở  Quảng Châu đã 

năm mươi tuổi nhưng không có người nối dõi, bèn thờ tượng Thiên Thủ 

Thiên Nhãn, sáng tối kiền thành lễ tụng. Mộng thấy Đại Sĩ trao đứa bé 

đỏ hỏn, bèn sanh liên tiếp ba con trai. 



(10). Theo lời bạt của Cao Vương Kinh thì Hồ Chí Thuần ở Phù 

Lương cùng với vợ họ Uông tụng Cao Vương Kinh. Bà Uông mộng thấy 

nhiều người đến xin kinh, bèn hứa in ra biếu tặng. Độ một tháng sau có 

thai, sanh con nhằm đúng ngày khởi công khắc bản in. Trong lời bạt, ông 

Thuần viết:  “Bồ Tát như vang ứng theo tiếng, chẳng thể nghĩ bàn” . 

Theo  Minh  Tường  Ký,  thời  Lưu  Tống,  Tôn  Đạo  Đức  theo  Đạo 

giáo, làm quan Tế Tửu321, tuổi đã năm mươi mà không con. Một vị sa-

môn khuyên ông Tôn hãy chí tâm lễ tụng Quán Âm Kinh. Ông liền bỏ 

không theo Đạo giáo nữa, dốc lòng thành tụng Quán Âm, liền có giấc 

mộng lạ, vợ sanh được con trai. 

Theo  Tả  Truyện,  người  thiếp  của  Trịnh  Văn  Công  là  Yến  Cật 

mộng thấy thiên sứ trao cho cành lan, bảo: “Cho nó làm con nhà ngươi”, 

liền sanh ra [Trịnh] Mục Công, nên đặt tên là Lan. 



(11). Theo Linh Ứng Ký, Giang Liên ở Miện Dương phát nguyện 

tụng Bạch Y Kinh để cầu con. Mộng thấy Đại Sĩ trao cho đứa bé bảo: 

“Thưởng cho ngươi dốc lòng thành tụng kinh”. Qua năm sau bèn sanh 

con trai. 

Theo Cảm  Ứng  Ký, Kha  Thắng  Xuân ở Vũ  Xương tuổi  đã  năm 

mươi,  không  con,  vợ  chồng  ngày  Rằm,  mồng  Một  ăn  chay,  tụng  Cao 

Vương Kinh trọn đủ tám tạng. Trong ba năm, liên tiếp sanh hai trai, một 

gái. 

Theo Quán Âm Kinh Cận Nghiệm, Tông Duy Viên ở Kinh Quận, 

vợ họ Trương nhiều lần bị sản nạn, bèn trai giới tụng Bạch Y Kinh, sanh 

tiếp từ quan địa phương, để tránh tình trạng các quan địa phương có thế lực quá lớn. 

Đến  đời  Thanh,  chức  quan  này  ở  dưới  các  chức  Tham  Tướng  và  Du  Kích,  nhưng 

trên chức Thủ Bị. 

321  Tế  Tửu  vốn  là  một  chức  quan  đã  có  từ  thời  Hán,  là  người  đứng  đầu  các  quan 

Minh Kinh Bác Sĩ, nhưng từ thời Đông Tấn trở đi, chỉ có hiệu trưởng của Quốc Tử 

Giám mới gọi là Tế Tửu. Theo Triệu Dực người đời Thanh đã viết trong bộ Cai Dư 

Tùng Khảo thì:  “Tế Tửu vốn không phải là một chức quan. Thời cổ khi ăn uống tụ 

 họp, thường có lệ dâng rượu lên thần linh trước, gọi là Tế Tửu. Khi tế rượu thường 

 cử  người  lớn  tuổi  hay  có  địa  vị  cao  nhất  trong  đám  tiến  hành,  nên  về  sau  những 

 người đứng đầu trong một hạng người cũng thường được gọi là Tế Tửu” . Do vậy, 

hiện thời, tại Trung Hoa, đôi khi người ta vẫn gọi lãnh tụ trong giới học thuật, nghệ 

thuật hay văn học là Tế Tửu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 485

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

con có bọc thai kép màu trắng, đặt tên là Đại Sĩ Bảo (Đại Sĩ che chở), 

thông minh, tuấn tú bất phàm. 

Đời Thanh, Tả Phiên322 xứ Hồ Quảng là Lưu Nguyên Bá tu sám 

hai mươi tám ngày để cầu con. Năm sau sanh con trai cực thông minh. 

Quách Vũ Bá ở Hành Sơn đã sáu mươi mà không con, nghe nói 

Bạch Y Kinh linh nghiệm, bèn phụng trì, không lâu sau sanh con. 

Trần Tảo Xán ở Miện Dương sanh con nhưng không nuôi được, 

vợ chồng trì tụng Bạch Y Kinh, sanh con nuôi đến trưởng thành. 

Hồ Lương Hoảng ở Tân Đề thỉnh kinh, ăn chay tụng niệm, năm 

sau sanh được con trai. 

Bành Tuấn ở Kinh Môn, đã năm mươi tuổi vẫn không có con, tin 

kinh linh nghiệm, kiền thành tụng niệm bèn có con, đặt tên là Nghiệm 

Bảo (bảo đảm ứng nghiệm). Năm mười sáu tuổi, nó được vào học trường 

huyện. 

Chương  Tuấn  ở  Miện  Dương,  nghe  chuyện  của  Bành  Tuấn  bèn 

cũng tụng kinh, cũng có con. 

Trình Học Tuân ở Huy Châu không con, vợ chồng kiền thành tụng 

Bạch Y Kinh, lại còn in tặng, năm sau sanh con. 

Chiêm Hữu Cao ở Vụ Nguyên, vợ đã ngoài ba mươi mà chưa sanh 

nở, tụng Bạch Y Kinh, bèn sanh con. 

Theo Cao Vương Linh Ứng, Trịnh Thuần Lãnh ở Vụ Châu đã bốn 

mươi vẫn chưa có con, hứa thí kinh một tạng, bèn có con. 

Trong niên hiệu Khang Hy đời Thanh, Dư Lân Văn ở Vụ Nguyên 

không người nối dõi, vợ là Đới Thị trì Quán Âm Kinh và hứa thí ba ngàn 

quyển, liền sanh ba con trai. Anh ông ta là Lân Nhân thấy em trai được 

ứng nghiệm bèn cùng vợ kiền thành trì tụng, in tặng và thỉnh Tăng trì 

kinh một ngàn biến, liền sanh con. Người cùng ấp là Dư Tư Lai trì Cao 

Vương Kinh, vào thời Khang Hy sanh được hai con trai, đặt tên là Phật 

Thành và Phật Chánh. 

Uông Trân ở An Huy khắc năm trăm quyển kinh, bèn sanh được  

322 Tả Phiên là gọi tắt của Tả Phiên Đài, tức Tả Bố Chánh Sứ. Đời Minh, trừ Nam 

Kinh và Bắc Kinh ra, cả nước chia thành 13 Thừa Tuyên Bố Chánh Sứ Ty, mỗi ty có 

hai  vị  Tả  Bố  Chánh  Sứ  và  Hữu  Bố  Chánh  Sứ.  Khu  vực  quản  hạt  của  mỗi  vị  Bố 

Chánh Sứ gần bằng khu vực quản hạt của chức Tuần Vũ (Tuần Phủ, Phủ Đài, tức 

tỉnh trưởng) đời Thanh. Quan chế này duy trì cho đến đời Thanh, nhưng dần dần địa 

vị Bố Chánh (Phiên Đài, Phiên Ty) bị hạ thấp hơn Tuần Vũ rất nhiều. Tuần Vũ nắm 

trọn binh quyền lẫn quyền hành chánh (đôi khi kiêm nhiệm chức Binh Bộ Thị Lang 

trong triều), Phiên Đài chỉ trông coi hành chánh và trị an. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 486

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

con trai. 

Trịnh Mỹ Ngọc ở Vụ Châu bốn mươi tuổi vẫn không con, in kinh 

một tạng, liền sanh con trai. Năm sau lại sanh con gái. Người cùng ấp là 

Giang Ứng Lâm cùng với vợ tụng kinh, tặng kinh rộng rãi, sanh được 

một trai. 

Hoàng Liên Thị ở Hấp Huyện, lưu truyền rộng rãi kinh này, sanh 

đôi hai trai, đặt tên là Phật Trụ, Khánh Nhi. 

Mễ Nhuận Cô ở Huy Châu, hứa biếu tặng một ngàn quyển kinh, 

năm sau sanh con trai. 

Vào đời Minh, Thư Uông Thị ở Y Huyện đã bốn mươi vẫn không 

con, trong niên hiệu Hoằng Trị, tới lễ ở Đông Sơn Am, thỉnh được kinh 

đem về. Trì hơn một năm, sanh con trai. 

Trong niên hiệu Sùng Trinh đời Minh, Đổng Khoa ở Vụ Nguyên, 

vợ là Chúc Thị, kiền thành phụng trì kinh này, hứa in một ngàn quyển, 

người  thiếp sanh được  hai  trai.  Người  cùng  huyện  là  Dư  Mục  Trai thí 

kinh một ngàn quyển, một năm sau sanh con trai. 

Phương Nham ở Hấp Huyện, vợ là Hoàng Thị, cũng thí kinh một 

ngàn quyển, sanh con trai. 

 1. Lại thêm: Ham thiện, hành từ, ắt sẽ được trước là rạng rỡ, 

 sau là dư dật. 

  

 2. Vì thế, chép kinh, vẽ tượng, Vương Văn Túc trâm anh lừng 

 lẫy  thế  gian;  lợi  vật,  giúp  nghèo,  Từ  Văn  Kính  tể  tướng  suốt  cả  hai 

 triều. 

  

 3. Thưởng âm đức cho ông Trương, cháu đủ sáu rồng. Tặng họ 

 Phùng đứa bé còm, con đeo ba ấn. 

  

 4. Tú Tài tuyệt hảo, sanh trung thần nơi xứ Gia Định. Thượng 

 Đế tưởng thưởng, Thiên Phi giáng hạ cõi Bồ Điền. 

  

 5. Cụ Trầm trải vàng, cháu chắt đông đầy, hưng vượng. Châu 

 Thị chuộng lành, phước thọ dằng dặc dài lâu. 

  

 6. Thương vị tăng nghèo đốt ngón tay, con làm quan tới chức 

 Hàn  Lâm.  Cự  nhũ  mẫu  giở  trò  hoa  nguyệt,  dòng  họ  thật  đông  đầy, 

 thịnh vượng. 

  

 7. Thông thạo Phạm âm, vọng bái Vương Thượng Thư đời Tấn, 

 bia khắc Lang Sơn, ghi sự thù thắng nơi điện đình. 

  

 8.  Bền  lòng  nhân  hiếu,  kẻ  không  con  rốt  cuộc  có  cháu  hiền. 

 Nuôi người tàn phế, hợp lòng trời, hậu đại ắt hưng long. 

  

 9. Vẫn mong uống nước nhớ nguồn, nguyền hậu duệ đời đời tin  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 487

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Phật.  Nếu  trót  trước  siêng,  sau  nhác,  hãy  dũng  mãnh  sửa  mình  đổi 

 mới. Đấy chính là sự ban vui thứ tư của Đại Sĩ vậy (Đoạn này ca tụng cả 

 chuyện sanh ra quý tử). 



(1). Theo Hải Nam Nhất Chước, sự linh ứng do trì kinh Quán Âm 

khó thể nào thuật trọn, nhưng ắt cần phải hướng thiện, sửa lỗi, kiêng giết 

hại sanh mạng loài vật thì mới được linh ứng như tiếng vang vọng theo 

âm  thanh,  [mà  quả  báo]  cũng  chẳng  phải  chỉ  là  hưởng  niềm  vui  trông 

thấy con cháu đầy đàn! 



(2).  Theo  Hiện  Quả Tùy  Lục,  vào  đời  Minh,  Vương  Tích  Tước, 

tên thụy là Văn Túc, làm tể tướng thời Minh Thần Tông, sai thợ dùng 

mực hòa vàng bạc để vẽ tượng Đại Sĩ, đích thân viết Tâm Kinh lên trên, 

tặng cho người khác thờ phụng chẳng thể tính được số. Con [trưởng] là 

Hành  đậu  Bảng  Nhãn,  cháu  là  Thời  Mẫn  tin  thờ  Phật  pháp,  phát  chẩn 

cho dân đói. Có người nằm mộng thấy sáu thạch đậu, một vị Tăng bảo: 

“Đây là để ghi số những việc thiện do Thời Mẫn đã tích tập vậy”. Con 

trai là Quỹ thi đậu, con trai [thứ] là Viêm, cháu là Nguyên và Kỳ đều đậu 

Tiến Sĩ. 

Theo Ngọc Lịch Truyền Sao, thái phu nhân của ông Từ Văn Kính 

hằng ngày niệm thánh hiệu Đại Sĩ một ngàn câu, thích nói chuyện nhân 

quả, khắc Ngọc Lịch Truyền Sao để khuyên người làm lành. Văn Kính 

cũng khắc Kính Tín Lục, giúp đỡ trọn khắp thân tộc, nhưng không cậy 

mình có đức. Con ông là Bổn, làm quan đến Đại Học Sĩ323, [một người 

323 Đại Học Sĩ còn gọi là Nội Các Đại Học Sĩ hay Điện Các Đại Học Sĩ. Chức vụ này 

được đặt ra từ thời Đường Trung Tông, thoạt đầu chỉ là những văn thần thân cận vua 

có nhiệm vụ giúp vua phê duyệt tấu chương, soạn thảo chiếu chỉ v.v... Đến khi Minh 

Thái Tổ lên ngôi, nghi kỵ, giết hại công thần, phế bỏ chức Thừa Tướng, nhưng rồi 

triều chánh quá bận rộn, giải quyết không xuể, bắt buộc phải cử các văn quan sung 

chức Điện Các Đại Học Sĩ để làm cố vấn cho nhà vua. Các vị Đại Học Sĩ ấy tham 

gia nghị sự triều chánh, nhưng không có thực quyền và cũng không nắm binh quyền. 

Do các quan kiêm chức Đại Học Sĩ thường được vua gọi vào họp ở Văn Uyên Các 

trong cung nên mới được gọi là Nội Các Đại Học Sĩ. Dần dần, số đại học sĩ tăng lên 

dần theo nhu cầu triều chánh, nên phải cử người đứng đầu các Đại Học Sĩ, gọi là Thủ 

Phụ (Do vậy, trên danh nghĩa, không có Tể Tướng nhưng Thủ Phụ vẫn giữ vai trò 

của Tể Tướng, dần dần có thế lực). Từ đời Gia Tĩnh trở đi, chánh sự hỏng dần, Thủ 

Phụ Đại Học Sĩ phải dựa vào thế lực của hoạn quan mới chấp chánh được! Khi nhà 

Thanh tiêu diệt nhà Minh, vẫn giữ chế độ Đại Học Sĩ, nhưng các Đại Học Sĩ chỉ có 

nhiệm vụ tham gia góp ý, chứ không là thành viên của Nội Các như dưới đời Minh. 

Thời Khang Hy, các đại thần, vương công người Mãn Châu phụ chánh giành quyền 

quyết định chánh sự, vai trò của Đại Học Sĩ chỉ còn gói  gọn trong nhiệm vụ soạn 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 488

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

con  khác  là]  Kỷ  làm  quan  Tuần  Vũ,  cháu  là  Dĩ  Huyễn  làm  quan  Thị 

Lang324, Cảnh Đào làm quan Đạo Doãn325. Lũ cháu chắt đều liên tiếp đỗ 

đạt. 



(3). Trong câu trên, đối với chuyện bị chết vì bệnh dịch rồi sống 

lại của Viên Thị vợ ông Trương Khánh vào đời Tống xin coi lại lời chú 

thích thứ tám trong đoạn thứ hai của phần lành bệnh. Đại Sĩ bảo: “Chồng 

ngươi nhiều âm đức, con cháu ắt sẽ hưng vượng”. Về sau, sanh con là 

Tử Hanh. Hanh có sáu con trai đều làm quan vinh hiển. 

Theo Tấn Thư, sáu anh em Biện Khổn đều lần lượt làm quan tới 

bậc Tể Phụ, người đời gọi là  “Biện Thị Lục Long” (sáu con rồng nhà họ 

Biện). 

Theo  Khuyến  Giới  Loại  Sao,  họ  Phùng  ở  Đồng  Hương  đời  đời 

tích đức. Phùng Cẩm làm quan ở Sơn Hữu, không có con, vợ trì chú Đại 

Bi hết sức kiền thành. Vợ người hàng xóm mộng thấy một bà lão bế hai 

đứa bé một gầy một béo đến, đỡ lấy đứa béo thì nó rớt xuống đất chết, 

lại đỡ lấy đứa gầy thì bà lão bảo: “Đứa này sẽ trao cho nhà họ Phùng”. 

Vợ  người  hàng  xóm  sanh  con  không  nuôi  được;  còn  Phùng  phu  nhân 

sanh ra Hạo, thuở bé gầy còm, yếu đuối. Đến lớn, Hạo dần dần trở thành 

khôi  ngô,  cao  lớn,  từ  chức  quan  Hàn  Lâm  chuyển  lên  Ngự  Sử,  không 

chuyện tốt lành nào chẳng tận lực thực hiện. Nay đã bảy mươi lăm tuổi, 

hai vợ chồng hạnh phúc, khỏe mạnh, có ba con trai đều đỗ đạt làm quan. 

Theo  Hán  Thư,  Dương  Bộc  đeo  ba  quả  ấn  để  khoe  khoang  với 

xóm làng326. 

thảo tấu chương, chiếu chỉ theo lệnh các đại thần, cũng như giải thích  ý nghĩa các 

điển tích nếu các đại thần Mãn Châu học ít, không thông hiểu). Trong quá trình đấu 

tranh giành thực lực giữa vua và các quyền thần, các chánh sách được quyết định từ 

Nam Thư Phòng của nhà vua, nhưng Nam Thư Phòng không phải là cơ cấu chánh 

thức, nên không thể ban hành công văn hay chỉ huy nha môn. Do vậy, dần dần vai 

trò của Đại Học Sĩ lại được nâng cao. Danh xưng Đại Học Sĩ được thêm vào tên các 

điện để chỉ vai trò chuyên biệt trong nghị luận chánh sự như Trung Cực Điện Đại 

Học Sĩ, Kiến Cực Điện Đại Học Sĩ, Văn Hoa Điện Đại Học Sĩ, Anh Vũ Điện Đại 

Học Sĩ, Văn Uyên Các Đại Học Sĩ, Đông Các Đại Học Sĩ. Đến đời Càn Long, vua 

đổi Trung Hòa Điện Đại Học Sĩ thành Thể Nhân Các Đại Học Sĩ. 

324 Thị Lang là phụ tá của Thượng Thư một bộ, tương đương với Thứ Trưởng hiện 

thời. 

325 Đạo Doãn là quan đứng đầu một đạo (một đạo gồm nhiều phủ hay huyện). Thời 

Thanh, cả nước chia ra nhiều tỉnh, mỗi tỉnh chia ra nhiều phủ, mỗi phủ chia ra nhiều 

huyện. Đôi khi hai ba phủ được gom thành một đạo. Quan đứng đầu một Đạo gọi là 

Đạo Viên, Đạo Doãn, hay Đạo Đài. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 489

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(4). Theo Hiện Báo Tùy Lục, vào đời Minh, cha của Hoàng Uẩn 

Sanh ở Gia Định, do hiếm hoi bèn tụng Bạch Y Kinh, tận lực làm lành, 

mộng thấy Đại Sĩ bế một đứa bé trao cho, bảo: “Nghĩ ngươi siêng khổ, 

tụng  kinh, làm  lành, ta  tìm  được  một  tú tài  tuyệt  hảo trao  cho  ngươi”, 

liền sanh  ra  Uẩn  Sanh.  Uẩn  Sanh tài  văn chương  lừng  lẫy  trong nước, 

đậu Tiến Sĩ thời Sùng Trinh. Do thời thế biến loạn, cùng với em là Vĩ 

Cung thắt cổ nơi điện Phật ngoài Bắc Môn. 

Theo Thiên Hậu Chí, Thiên Phi là con gái họ Lâm ở Bồ Điền. Cha 

là người một niềm chân thành, làm quan Đô Tuần327 đời Tống, làm lành, 

thích bố thí, lễ Đại Sĩ cầu con trai. Về sau, mẹ mộng thấy Đại Sĩ bảo: 

“Nhà bà nhiều đời gắng công làm lành, Thượng Đế ban thưởng”, lấy ra 

hoàn thuốc bảo: “Uống thuốc này sẽ được ban tặng đứa con từ bi, thích 

cứu  giúp”.  Mẹ  liền  mang  thai.  Lúc  sanh  ra,  ánh  sáng  có  màu  sắc  như 

ráng trời chiếu vào nhà, chói lòa chóa mắt, mùi hương lạ ngào ngạt, suốt 

cả tháng không khóc nên đặt tên là Mặc. Từ mười tuổi trở đi, tụng kinh, 

lễ  Phật  không  lười  nhác  chút  nào.  Về  sau  nhìn  xuống  giếng  tìm  được 

bùa, bèn linh thông biến hóa, cưỡi mây vượt biển cả. Mọi người gọi là 

Thông  Hiền  Linh  Nữ.  Năm  Ung  Hy  thứ  4  (987)  đời  Tống,  nhằm  tiết 

Trùng Cửu, cô bay lên trời giữa ban ngày. 

(5). Theo Tiên Tâm  Lục, vào đời Minh, ông nội của Trầm  Kiến 

Tuyền đi chơi, qua ngôi chùa đổ nát, thấy tượng Quán Âm đầu đội nón 

cật tre, than thở:  “Bồ  Tát  từ  bi, ban  cho con người trí huệ,  tôi nguyện 

trùng tu chùa này, cầu cho con cháu có đứa đọc sách”. Không lâu sau, 

điện  đường,  pháp  tướng,  sáng  ngời  như  mới  xây.  Cháu  nội  là  Nghiêu 

Trung, chắt là Mộng Đẩu kế tiếp nhau đỗ đạt. 

Theo Bạch Y Đồ, Triệu Thế Trân ở Tiền Đường vợ là Châu Thị, 

không con, đến điện Bạch Y cầu khẩn, tụng chú, in tặng, và thật tâm làm 

lành. Về sau, sanh được hai trai, đứa lớn đỗ Tiến Sĩ. Bà vợ sống đến chín 

mươi tám tuổi, chính mắt thấy năm đời sống cùng nhà (ngũ đại đồng  

326 Nguyên văn:  “Dương Bộc thùy tam tổ dĩ khoa hương lý”.  “Tổ” (組) là dây thao

(dây kết bằng lụa) để đeo quả ấn. Trong  Hán Thư, phần Khốc  Lại Truyện (truyện 

những viên quan tàn ác), nơi tiểu truyện Dương Bộc đã viết:  “Hoài ngân hoàng, thùy

 tam tổ, khoa hương lý”  (Đeo vàng bạc, ba dây ấn lòng thòng để khoe khoang với 

làng xóm). Nhan Sư Cổ chú giải:  “Tước chánh yếu của Dương Bộc là Đô Úy, lại còn 

 làm Lâu Thuyền Tướng Quân, kiêm chức Tương Lương Hầu, giữ ba quả ấn, nên gọi 

 là Tam Tổ. Tổ chính là dây đeo ấn” . Do vậy về sau dùng từ ngữ  “thùy tam tổ”  để 

phiếm chỉ người kiêm nhiệm nhiều chức tước, quan cao vinh hiển. 

327 Đô Tuần là chức quan giữ nhiệm vụ kiểm soát, tuần tra sông ngòi, bảo đảm trị an 

trên đường thủy, tu bổ đê điều, bến cảng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 490

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đường). 



(6). Theo Hy Triều Tân Ngữ, Cấp Sự Trung Tôn Nhương không 

có  người  nối  dõi,  ngẫu  nhiên  thấy  một  vị  Tăng  đốt  ngón  tay,  nói: 

“Nguyện có được một cái am tranh thờ tượng Đại Sĩ để ngồi bên cạnh 

tụng  kinh,  khỏi  phải  khổ  sở  khất  thực”.  Ông  nói:  “Tôi  sẽ  vì  Sư  thỏa 

nguyện này”. Ông dựng am tranh, Sư sống ở đó ba năm. [Một hôm] chợt 

thấy vị Tăng rảo bước vào buồng trong, liền chạy theo hỏi thì vợ đã sanh 

một trai. Còn đang kinh ngạc thì từ am báo tin vị Tăng ấy đã viên tịch, 

nhìn vào tay con thì vết đốt vẫn còn rành rành, bèn đặt tên là Trác, [về 

sau] đậu Bảng Nhãn. 

Theo  Thanh  Long  Yển  Nguyệt  Đao,  Minh  Thiện  đời  Nguyên 

không có con, thờ Đại Sĩ nghiêm cẩn, sanh con liên tiếp. Ông rước nhũ 

mẫu đến chăm nom. Có Bạch Thị là người xinh đẹp, ve vãn ông Thiện. 

Ông cự tuyệt, đuổi đi. Về sau, các con trưởng thành đều đông con, trở 

thành dòng họ lớn. 



(7). Theo Biện Chánh Luận, vào đời Tấn, Vương Mân không con, 

vợ khẩn cầu Quán Âm cầu có người nối dõi. Về sau, ông Mân đi đường 

gặp  một  vị  Tăng  người  Tây  Vực,  rất vui  vẻ.  Vị  Tăng  nói:  “Ta  chết  sẽ 

làm con ông”. Không lâu sau, vị Tăng ấy mất, vợ ông Mân có thai. Sanh 

ra, con đã biết nói, thông hiểu Phạn âm của mười sáu nước tại Tây Vực, 

thuật  những  chuyện  trong  đời  trước  rành  rẽ  chánh  xác.  Đấy  chính 

Thượng Thư Vương Hồng Minh đời Tấn vậy. 

Trong đời Thanh, Trương Quý Trực đã bốn mươi mà chưa có con, 

phu nhân họ Từ cầu khẩn nơi Quán Âm Nham tại Lang Sơn. Một năm 

sau, bà sanh con trai. Đêm hôm trước [ngày sanh con], bà Từ mộng thấy 

một bà cụ ẵm đứa bé trao cho, bảo: “Đã xin thì ta cho ngươi vui lòng”. 

Quý Trực chép kinh Quán Âm tặng cho chùa, lại tạo tượng trên đỉnh núi, 

dựng đình bằng sắt để che, lại còn cho khắc bia để ghi lại chuyện này 

nhằm nêu rõ lòng Từ của Phật. 



(8).  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  Tô  Tấn  ở  Chiết  Giang  do  mẹ  bị 

bệnh,  kiền  thành  tụng  Cao  Vương  Kinh,  ăn  chay  ba  năm.  Mộng  thấy 

thần bảo: “Ngươi thật là hiếu tử! Ta vâng lệnh Thượng Đế, tăng thọ cho 

mẹ ngươi một kỷ. Nhưng tổ đức của ngươi mỏng mảnh, lẽ ra không con. 

Hiện thời tuy sanh được ba đứa con, nhưng chúng đều chẳng thọ. Hãy 

nên thí một tạng Quán Âm Kinh. Hãy gấp cưới vợ cho đứa con cả, ta sẽ 

thỉnh cho ngươi một đứa cháu hiền”. Tỉnh giấc, bèn cưới vợ [cho con], 

năm sau ẵm cháu, các con đều chẳng thọ. 

Lại có một nhà giàu nọ ở Sơn Hữu, đã già mà chỉ có một con, một  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 491

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

dâu. Dâu chết, con bệnh lao, cha cưới vợ lẽ cho con. Mẹ kinh hãi bảo: 

“Chẳng phải là ông làm cho nó chóng chết ư?” Ông bảo: “Ta thường cầu 

có người nối dõi ở chùa Linh Ẩn, mộng thấy Đại Sĩ dạy: ‘Mạng ngươi 

không có người nối dõi, nhưng vì đã tặng tiền giúp phát chẩn cứu sống 

cả ngàn người, nên ban cho ngươi một đứa cháu. Vì thế, phải cưới vợ lẽ 

cho con gấp”. Chưa đầy ba tháng sau, đứa con chết, người thiếp đã có 

mang, sanh ra con trai, nối dòng hương hỏa. 

Theo  Cảm  Ứng  Thiên  Tăng  Chú,  vào  đời  Minh,  Nghiêm  Đạo 

Triệt tuổi đã ba mươi nhưng chưa có con, cưới thêm hai người thiếp đều 

chất phác, thô lậu, vẫn không sanh được con. Về sau, sang nhà họ hàng, 

thấy một đứa tớ gái bị câm, bèn cưới làm thiếp. Cha là Văn Tĩnh Công 

bảo: “Con làm chuyện hợp đạo trời, ắt sẽ có người nối dõi”. Ông Triệt 

trước đó đã tụng chú Bạch Y, giữ vững giới không sát sanh. Về sau, ba 

người  thiếp đều  sanh  con,  có  điềm  lạ  là  bọc  thai kép.  Cháu  chắt đông 

đúc, nối nhau dạo bước thanh vân. 



(9). Theo Tây Quy Trực Chỉ, đời Tống, Lã Mông Chánh thụy hiệu 

Văn Chánh, mỗi sáng thức dậy, khi lễ Phật, ắt nguyện rằng: “Kẻ chẳng 

tin Phật đừng sanh vào nhà tôi. Nguyện con cháu tôi là những kẻ ăn lộc 

trời, ắt sẽ hộ trì Tam Bảo”. Sau này, cháu là Di Giản và con của Giản là 

Công Trước cả hai đều làm Tướng Quốc328. [Hậu duệ là] quan Tả Thừa 

Lã Hảo Vấn và con ông Vấn là Dụng Trung đều tin Phật. 

328 Tướng Quốc chính là danh xưng khác của chức vụ Tể Tướng. Tùy theo thời đại, 

danh xưng thay đổi như sau:  

1. Từ đời Tần gọi là Thừa Tướng, chia làm Tả Thừa Tướng đứng đầu quan văn; Hữu 

Thừa Tướng đứng đầu quan võ; Trung Thừa Tướng đứng đầu hoạn quan. 

2. Đời Hán gọi là Tướng Quốc, nhưng dân gian vẫn quen gọi là Thừa Tướng, rồi đổi 

thành  Đại  Tư  Đồ.  Đến  thời  Đông  Hán,  bỏ  chức  Thừa  Tướng,  nhiệm  vụ  của  Thừa 

Tướng do Tư Đồ, Tư Không và Thái Úy đảm nhiệm. Đến thời Hán Hiến Đế, lập lại 

chức Thừa Tướng do Tào Tháo đảm nhiệm. 

3. Đến thời Nam Bắc Triều, không có Thừa Tướng, nhiệm vụ của Thừa Tướng do 

các quan Trung Thư Giám, Trung Thư Lệnh, Thị Trung, Thượng Thư Lệnh, Bộc Xạ 

hoặc Lộc Thượng Thư Sự đảm nhiệm. 

4.  Thời  Tống,  Thừa  Tướng  được  đổi  tên  là  Đồng  Bình  Chương  Sự,  rồi  đổi  thành 

Thượng Thư Tả Bộc Xạ kiêm Môn Hạ Thị Lang, rồi đổi thành Thái Tể, cuối cùng lại 

lập ra Tả Hữu Thừa Tướng, nhưng Tả Thừa Tướng địa vị cao hơn Hữu Thừa Tướng. 

5. Đến đời Minh, Minh Thái Tổ phế bỏ Thừa Tướng, lập ra các chức Nội Các Đại 

Học Sĩ, có nhiệm vụ chỉ chuyên giải quyết văn thư. Cuối cùng, phải lập ra chức Thủ 

Phụ đứng đầu các Đại Học Sĩ, thực chất là Thừa Tướng. 

6. Đời Thanh cũng không lập Thừa Tướng, nhưng chức Quân Cơ Đại Thần có quyền 

hạn tương đương Thừa Tướng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 492

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào  đời  Thanh,  Tra  Bang  Việt  ở  Vụ 

Nguyên không con, cháu ông ta khuyên hãy tụng Quán Âm Kinh, lại còn 

dốc  sức  in  tặng  sẽ  được  ứng  nghiệm.  Trong  năm  Tân  Dậu  (1681)  đời 

Khang  Hy,  vợ  chồng  bèn  cùng  tụng,  sanh  được  hai  trai,  nhưng  không 

nuôi được. Tự hối chưa in tặng, phát nguyện tặng ba ngàn quyển. Sanh 

con trai đặt tên là Phật Tứ, bèn in kinh đúng như lời nguyện, con được 

trưởng thành. 

Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  trong  thời  Tuyên  Đức  nhà  Minh,  Trương 

Quý không người nối dõi, phát tâm thí Bạch Y Kinh để cầu con. Sanh 

được con nhưng không hoàn nguyện in kinh, con chết yểu năm mười hai 

tuổi. Đau xót, sám hối, kiền thành cầu đảo, thí kinh năm ngàn quyển. Về 

sau, sanh con bình yên. 

Theo Cao Vương Ứng Nghiệm, trong thời Khang Hy nhà Thanh, 

Dư  Chấn  Trạc  ở  Vụ  Nguyên  không  có  con,  thệ  nguyện  in  tặng  Cao 

Vương Kinh, mồng Một, ngày Rằm trì tụng. Sanh con rồi cũng không 

hoàn nguyện, con chết yểu, bèn in tặng bốn trăm quyển, lại sanh con trai. 

Theo Bạch Y Cận Nghiệm, vào thời Gia Khánh nhà Thanh, con 

ông Dương A Trần lắm bệnh, ông nhớ lại lúc chưa sanh được con, đã 

thầm hứa khắc kinh bốn trăm quyển mà chưa hoàn nguyện bèn sám hối 

trước  tượng  Đại  Sĩ.  Ngay  hôm  ấy  khắc  ván  để  thí  tặng,  bệnh  con  liền 

khỏi ngay. 

Ghi thêm: Theo Minh Tường Ký, vào đời Tống, Biện Duyệt Chi 

không có con, phát nguyện tụng Quán Âm Kinh một ngàn biến, gần đủ 

số, người thiếp có thai sanh con trai. 

Theo  Bạch  Y  Kinh  Kỷ  Nghiệm,  vào  đời  Nguyên,  Lưu  Ngọc  ở 

Nam Kinh không người nối dõi, tụng Bạch Y Kinh suốt hai năm. Mẹ vợ 

ông là bà Lưu mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ đội mão vàng, dẫn một đứa trẻ, 

bảo: “Đưa Thánh Nô đến”. Ngày hôm sau, [vợ ông Lưu] liền sanh con 

trai, do có điềm lạ là bọc thai trắng, bèn đặt tên là Thánh Nô, thí kinh 

năm trăm quyển. 

Theo Linh Ứng Ký, mẹ ông Ngô ở Gia Hưng bệnh tật không con, 

tụng chú Bạch Y không thiếu sót,  in tặng không tính xuể,  khỏi bệnh, 

Do các Đại Học Sĩ có cơ hội trở thành Thủ Phụ hoặc Quân Cơ Đại Thần nên thời 

Minh – Thanh, khi một người trở thành Đại Học Sĩ sẽ được gọi là  “bái tướng”.  Tả 

Thừa chính là Tả Thừa Tướng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 493

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sanh con trai làm quan tới chức Thiếu Tư Nông329. 

Vợ  ông  Hoa  Đôn  Tam  suốt  mười  chín  năm  chẳng  sanh  nở,  cầu 

đảo Đại Sĩ sụt sùi, nức nở. Mộng thấy Đại Sĩ ẵm một trai, một gái đến, 

bảo: “Thương ngươi kiền thành nên trao cho ngươi”. Năm sau sanh trai, 

năm sau nữa sanh gái. Sau đấy, không còn sanh nở nữa. 

Theo Cảm Ứng Ký, Tiến Sĩ Tiền Phước ở Thuận Thiên không có 

con,  được  một  vị  lão  tăng  truyền  cho  Cao  Vương  Kinh.  Vợ  chồng  trì 

tụng, khắc thí một tạng, sanh ba con trai, đều vào học trường huyện. 

Từ Cửu Đức ở Cừu Châu tạo tượng Đại Sĩ, lễ bái cầu con, tặng 

một ngàn quyển kinh, sanh con trai. 

Đinh Thái ở Hàng Châu, năm mươi tuổi vẫn không con, nghe nói 

Cao  Vương  Kinh  hễ  cầu  ắt  ứng, liền ngày  đêm  trì tụng,  sanh  con trai, 

mười sáu tuổi thi đỗ. 

Vương  Tấn  ở  Như  Cao  đã  ngoài  năm  mươi,  vợ  cũng  ngoài  bốn 

mươi lại lắm bệnh, cầu đảo Đại Sĩ, tụng kinh cầu con. Rốt cuộc vợ sanh 

con trai, càng thêm tin thờ, lưu truyền rộng rãi, lại sanh con trai. 

Trong niên hiệu Hồng Vũ đời Minh, Bành Nguyên Chấn ở Quảng 

Đông hứa in Cao Vương Kinh năm trăm quyển, sanh con trai. 

Phương Thị ở Thang Môn, dâu có thai nhiều lần nhưng bị sảy thai, 

bèn  nguyện  tụng  Quán  Âm  Kinh  một tạng,  in tặng  hai trăm  quyển,  về 

sau sanh được cháu, đặt tên là Âm Bảo. 

Vào đời Thanh, Dư Úc Văn ở Bà Dương không con, thí kinh một 

ngàn quyển,  mộng thấy Đại Sĩ tặng con. Thiếp là Lưu Thị cũng mộng 

thấy  Đại  Sĩ  ẵm  đứa bé đến trước  giường,  liền sanh con trai, đặt tên là 

Kinh Bảo. 

Vào  đời  Thanh,  Trần  Thiên  Ngự  vợ  bị  tiểu  sản  (sảy  thai),  vợ 

chồng chí thành trì tụng kinh chú Quán Âm, lại in tặng rộng rãi. Năm 

sau, mang thai yên ổn, sanh được con. 

Du Cửu Vân ở Phong Thành nhiều lượt con bị chết. Do vậy, đắp 

tượng Phật, sửa chữa cầu đường, thắp đèn ban đêm, thí nước trà, hết thảy 

việc lợi lạc đều vui vẻ thực hiện, lại tụng Quán Âm Kinh, bèn sanh được  

329 Thiếu Tư Nông là gọi tắt của chức Tư Nông Thiếu Khanh. Tư Nông Ty (về sau 

đổi tên là Đại Tư Nông Ty) là một cơ quan được đặt ra dưới thời Nguyên nhằm trông 

coi việc phát triển nông nghiệp, thủy lợi, phòng vệ đê điều, đồng thời quản trị “nghĩa 

thương” (kho lẫm chứa lương thực cứu tế khi có thiên tai xảy ra). Về sau, kiêm thêm 

nhiệm vụ sưu tập, bảo quản thư tịch nông nghiệp từ thời cổ. Đứng đầu cơ quan Đại 

Tư Nông Ty là Đại Tư Nông Khanh, kế đến là Tư Nông Thiếu Khanh, Thừa, Kinh 

Lịch, Đô Sự v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 494

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

con. Đến năm ông Du sáu mươi tuổi, con thành tài. 

Trần Triều Đống ở Đồng Thành hiếm muộn, kiền thành tụng Bạch 

Y Kinh, nhiều lần mộng thấy Đại Sĩ, liền sanh hai trai. 

Vào đời Thanh, Lý Chi Phú ở Bảo Để trong niên hiệu Càn Long 

khắc ba trăm quyển kinh, sanh được con đặt tên là Phật Khánh. 

Kim Lợi ở Phong Thành đã năm mươi tuổi mà chưa có con, tụng 

kinh  năm  ngàn  biến,  sanh  con  có  điềm  ứng  nghiệm  là  bọc  thai  màu 

trắng. 

Lưu Thế Long ở Kinh Đông không con, trì kinh một vạn hai ngàn 

biến, sanh được con. 

Tô  Mỹ  Đoan  không  có  con,  tụng  kinh,  lễ  bái,  sanh  hai  trai  liên 

tiếp. 

Tra Dịch Nam ở Hải Ninh lập nguyện tụng kinh, sanh được con 

đặt tên là Phật Hựu. 

Ngô Thiệu Thành ở Dương Giang trì Tâm Kinh, sanh được con. 

Chương Cảnh Dương ở Trì Dương thấy bạn là Thang Kính Trọng 

trì kinh được ứng nghiệm bèn kiền thành tụng cũng sanh con, đến lớn, 

con đỗ khoa thi Hương. 

Cư sĩ Tế Xuyên ở Nhiêu Châu không có con, khắc kinh thí tặng 

bèn sanh con. 

Vương Triệu Thị ở Giang Lăng mấy lượt gặp cảnh con chết yểu, 

trong niên hiệu Thiệu Hưng, có được kinh bèn trì tụng. Năm sau, sanh 

được con. 

Tín sĩ là Từ Thụ Bách ở Tam Nham, vợ mang thai, bệnh nặng gần 

như  không  trị  được.  Ở  trong  nhà  kiền  thành  tụng  Quán  Âm  Kinh  một 

ngàn quyển, và in kinh thí tặng, mua loài vật phóng sanh. Về sau, sanh 

được một trai, mẹ con vô sự, bệnh khỏi hẳn. 

Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  Lương  Nguyên  Chinh  ở  Hoài  An  không 

con,  lắm  bệnh.  Do  vậy,  phát  tâm  ăn  chay  trường,  hằng  ngày  tụng  chú 

Đại Bi, Bạch Y Kinh. Vợ cũng trì Chuẩn Đề Trai330, sáng sớm quỳ tụng 

kinh.  Không  lâu  sau,  ông  Chinh  khỏi  hẳn  bệnh,  vợ  sanh  được  ba  con. 

Đứa con thứ hai đỗ khoa thi Hương. 

Theo Linh Nghiệm Ký, Từ Hy Tải ở Lạc Bình con chết yểu, hết 

sức đau đớn. Có vị Tăng tặng thánh tượng Đại Sĩ, khuyên khắc ván in 

Quán Âm Kinh để biếu tặng [người khác], liền sanh được hai trai. 

330 Chuẩn Đề Trai là ăn chay  mười ngày  trong tháng  gồm mồng Một, mồng  Tám, 

Mười  Bốn,  Rằm,  Mười  Tám,  Hai  Mươi  Ba,  Hai  Mươi  Bốn,  Hai  Mươi  Tám,  Hai 

Mươi Chín và Ba Mươi. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 495

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hoàng  Khuếch  Sanh  ở  Quảng  Châu  nhà  giàu  nhưng  không  con, 

thọ Ngũ Giới, thôi ăn mặn, thờ Đại Sĩ. Sáng tối kiền thành lễ một trăm 

lạy, xưng danh không bỏ sót [một ngày  nào]. Về sau, vợ và thiếp mỗi 

người đều sanh một trai, rất thông minh. 

Từ  Cẩn  ở  Huy  Châu  không  con,  tụng  Bạch  Y  Chú  để  cầu  con. 

Mộng thấy thần bảo: “Tụng thêm một tạng Cao Vương Kinh sẽ có người 

nối dõi”. Ông Cẩn theo đúng lời ấy, liền sanh con trai. Lại mộng thấy 

thần dạy: “Hãy rộng hành phương tiện, thí kinh một tạng thì con sẽ sang 

cả”. Ông Cẩn vâng lời, quả nhiên con đỗ đạt. 

 1. Phàm tránh dữ hướng lành, Châu Dịch nhiều lần đã nhắc, 

 nhưng ban phước, tiêu tai, chính là Bồ Tát hạnh nguyện. 

  

 2. Núi đồng lở, chuông Lạc ngân, Phật tức là tâm. Âm đức hiện, 

 dương báo tới, Lý thành tựu Sự. 

  

 3.  Cát  Tường thiên  nữ  khiến  cho kẻ  niệm toại lòng,  Kiên  Lao 

 địa thần cũng khiến hữu tình an ổn. 

  

 4. Huống chi Đại Sĩ được chư thiên phụng hành, vạn thần đứng 

 hộ vệ ư? Sở cầu như ý, chớ nên nghi ngờ (Từ đây trở đi là tổng kết chuyện 

 cứu khổ và ban vui, gồm hai đoạn). 



(2). Theo Hán Thư, cái chuông trước điện Vị Ương vô duyên cớ 

tự kêu lên, vua vời Đông Phương Sóc331 vào hỏi. Sóc thưa: “Đồng là con 

của núi, núi là mẹ của đồng; sợ rằng sẽ có núi lở”. Ba ngày sau, Nam 

Quận tâu lên bị núi lở. Phần Càn Truyện (giảng giải quẻ Càn) trong kinh 

Dịch ghi:  “Núi đồng lở, chuông Lạc ngân”. 

331 Vị Ương là cung điện của nhà Tây Hán, do Hán Cao Tổ (Lưu Bang) xây dựng tại 

Lạc Dương. 

Đông Phương Sóc (154-93 trước Công Nguyên), vốn họ Trương, tự là Mạn Thiến, 

người  huyện  Khương  Thứ,  Bình  Nguyên  (nay  là  trấn  Thần  Đầu  huyện  Lăng,  tỉnh 

Sơn Đông), nổi tiếng về tài thơ phú. Thời Hán Vũ Đế, ông dâng thư tự đề cử mình. 

Vua đọc thư, thích thú, triệu vào phong chức Thường Thị Lang. Ông học rộng, nghe 

nhiều, hoạt kê, lại khéo biết đón ý vua, nói lời ve vuốt, đùa bỡn đúng lúc, nên vua rất 

ưa  thích,  thường  cho  ở  bên  cạnh  để  hỏi  han  này  nọ;  nhưng  vẫn  coi  ông  như  một 

thằng hề để giải sầu, chẳng hề trọng dụng, giao phó cho một nhiệm vụ quan trọng 

nào. Để giải tỏa nỗi lòng uất ức, ông viết những tác phẩm Đáp Khách Nạn, Phi Hữu 

Tiên Sinh Luận và Thần Dị Kinh (ghi chép những chuyện hoang đường). Ông được 

đời sau tô vẽ, nhất là bọn đạo sĩ thần thánh hóa, coi như một nhà phương thuật đại 

tài, vốn là tiên trên trời bị giáng trích, có phép biến hóa, chứ thật ra ông chẳng hề 

dính dáng gì tới Đạo giáo. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 496

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quán Kinh:  “Tâm này  là  Phật”.   Ngụy  Văn  Đế  hỏi:  “Báo  là như 

thế nào?” Ông Quỳ tâu: “Kẻ có âm đức ắt có dương báo”. Trong sách 

Hoa Nghiêm Pháp Giới Huyền Kính có nói tới Y Lý Thành Sự môn và 

Chân Lý Tức Sự môn. 



(3). Theo phẩm Đại Cát Tường Thiên Nữ332 của kinh Kim Quang 

Minh  thì  [Cát  Tường  thiên  nữ  có  phát  nguyện]  tùy  theo  lòng  mong 

muốn, người niệm [chú Thiện Thiên Nữ] đều được toại nguyện. 

Trong  phẩm  Kiên  Lao  Địa  Thần333  [của  kinh  ấy]  cũng  có  nói: 

 “Nếu các hữu tình thọ dụng các món ăn uống thù thắng như thế xong, sẽ 

 tăng trưởng thọ mạng, sắc lực, các căn an ổn” . 



(4). Cổ đức nói:  “Nhà Nho tôn thờ trời, hành theo, còn Phật thì 

 được chư thiên tôn thờ, làm theo” . 

Nguyệt Quang Đồng Tử Kinh:  “Phật tọa đạo tràng, vạn thần thị 

 vệ”  (Phật ngồi nơi đạo tràng, muôn thần chầu hầu, hộ vệ). 

 1.  Chỉ  là  y  rách,  dọn  phân,  trừ  nỗi  sợ  cho  đứa  con  nghèo,  lá 

 vàng, cành dương, dỗ dành con thơ thôi khóc mếu. 

332 Đại Cát Tường Thiên Nữ (Śrī-mahā-devī), còn dịch là Thiện Thiên Nữ, Ma Ha 

Thất Lỵ, Thất Lỵ Thiên Nữ, Cát Tường Công Đức Thiên, Bảo Tạng Thiên Nữ, hay 

Đệ  Nhất  Oai  Đức  Thành  Tựu  Chúng  Sự  Đại  Công  Đức  Thiên,  là  một vị  thần  chủ 

quản phước đức trong Mật Giáo. Bà là con gái của Đức Xoa Ca Thiên và Quỷ Tử 

Mẫu, em gái của Tỳ Sa Môn thiên (Vaisrvana), vợ của Na La Diên, mẹ của Ái Dục 

Thần  (Kama).  Bà  có  rất  nhiều  tên;  trong  Đại  Cát  Tường  Thiên  Nữ  Thập  Nhị  Khế 

Nhất Bách Bát Danh Vô Cấu Đại Thừa Kinh có nêu ra 108 danh xưng khác nhau. Bà 

thường được tạc tượng như một thiên nữ xinh đẹp, tay trái cầm châu Như Ý, tay mặt 

kết ấn Thí Vô Úy. Trong Mật Giáo có riêng một nghi thức sám hối gọi là Cát Tường 

Thiên Nữ Pháp và có Mandala riêng. Theo kinh Niết Bàn, bà có em gái là Hắc Ám 

Thiên Nữ thường đi sát với chị để gieo họa cho người đời, ngụ ý: Họa phước thường 

theo sát nhau. Trong kinh Kim Quang Minh, Đại Cát Tường Thiên Nữ có nói một 

bài  chú,  bài  chú  ấy  được  đưa  vào  phần  Thập  Chú  trong  khóa  tụng  buổi  sáng  của 

Thiền môn, tức Thiện Thiên Nữ Chú. 

333 Kiên Lao Địa Thần (Prthivi), còn dịch là Địa Thiên, hoặc Trì Địa Thiên, là một vị 

Bồ Tát thị hiện thành thần để hộ pháp trong Phật giáo, thuộc về một trong mười hai 

vị đại thiên quan trọng trong Mật Tông. Kiên Lao nghĩa là kiên cố, vững chắc, không 

lay động như đất. Do đất rộng lớn, cứng chắc, không bị hủy diệt, có thể dung chứa 

chuyên chở tất cả, lại sanh thành muôn vật nên Kiên Lao Địa Thần có hình dáng nữ 

nhân xinh đẹp, phúc hậu. Theo Đại Phương Quảng Trang Nghiêm Kinh, khi Thích 

Ca Mâu Ni sắp thành đạo, ma vương đến quấy nhiễu, đức Phật kết ấn Địa Xúc, Kiên 

Lao  Địa  Thần  bèn  từ  dưới  đất  vọt  lên,  chứng  thực  công  hạnh  của  Phật,  đồng  thời 

cúng  dường  đức  Thế  Tôn  bình  bảy  báu  đựng  đầy  hương  hoa.  Vị  này  được  coi  là 

thống lãnh của tất cả các vị Chủ Địa Thần trong mười phương thế giới. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 497

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 2. Bởi lẽ Thế Đế phù hoa, khó nhập đạo lưu huệ nhãn. 

  

 3. Ấy là vì: Bóng câu qua cửa sổ, mong giàu sang biết đến thuở 

 nào? Đụn đất vàng chôn mãi, vợ con an hưởng mãi hay chăng? 

  

 4. Huống chi: Béo, nồng, giòn, ngọt, đáng xưng là “thuốc mục 

 ruột”. Răng trắng, mày ngài, đáng gọi là “búa đoạn mạng”. 

  

 5.  Làm  trâu  ngựa  cho  con,  cho  cháu,  bị  người  xỏ  mũi  lôi  đi. 

 Bệnh mê tiền đã lậm tâm can, tâm làm tớ cho thân sai sử. 

  

 6. Đã bị các oán xúm vây, còn gây chướng ngại nhập đạo. 

 7. Gần chết vẫn chẳng ngộ, thật cảm thấy đáng thương. 

  

 8.  Chẳng  biết:  Lo  được,  lo  mất,  kẻ  mong  sang  quý  cảm  nhận 

 khổ  não  nhiều  phen.  Phụ  ta,  phụ  người,  kẻ  lắm  con  trai  vốn  bởi 

 nghiệp chướng nặng nề. 

 9. Vì thế, Thích Ca tu đạo, bỏ nước, lìa ngôi. Đại Sĩ cứu người, 

 bán con, bán vợ. 

  

 10. Chính là nhằm đoạn tuyệt ái căn, bèn nhập Dự Đạo phẩm. 

 11. Đối với thân thì tứ đại giả hợp, cứng chắc chỗ nào? Chín lỗ 

 thường tuôn, càng tăng hôi bẩn! 

  

 12. Dẫu cho trăm năm tuổi thọ, rốt cuộc như tằm trong kén, tuy 

 nói tiên sống ngàn năm, nhưng vẫn là quỷ giữ thây. 

 13. Ở tù mãi trong thai ngục, kẹt vĩnh viễn trong núi hình. 

  

 14. Là nơi cất giữ đại hoạn, người trí há lại ưa sao? 

 15. Vì thế, đất Hoa dâng câu chúc tam đa, vua Nghiêu nêu lời tạ 

 tuyệt. Trong Ngũ Phước có chết an lành, Cơ Tử cảm niệm vô thường. 

  

 16. Phàm đang si mê, hãy gấp nên mạnh mẽ tỉnh thức. 

  

 17. Té giếng mật ngọt, thôi đừng như Kiệt Trụ chóng quên! Bỏ 

 vàng gánh gai, chớ cười Bà La Môn u tối! 

  

 18. Huống hồ chẳng tu Tịnh Độ, sao được trường sanh? Chưa 

 đọc Hoa Nghiêm, há biết phú quý? Đây chính là phần nối tiếp đoạn 

 văn nói về sự cứu khổ ban vui, thuật bày sự hoằng pháp độ sanh (Đây 

 là do bi nguyện của Đại Sĩ thật sự muốn cho hết thảy chúng sanh không ai chẳng 

 thành Phật. Về sự cứu khổ thì không gì chẳng như ngài Vĩnh Gia đã nguyện: Không 

 khổ vì bệnh, không khổ vì nghèo, không bị tai nạn, không bị ma não, mong được thân 

 cận minh sư, tu Phạm hạnh, chuyên tâm Định Huệ, hồi hướng Bồ Đề mà thôi! Về sự 

 ban vui thì không gì chẳng nhằm dùng dục để lôi kéo, khiến cho [chúng sanh] đều 

 nhập Phật trí mà thôi! Nếu chẳng chuyên lấy những điều này làm mục đích, tức là đã 

 phụ bạc bổn hoài vào trong cõi trược [độ sanh] của Đại Sĩ vậy. Do vậy, xóa sạch 

 từng  điểm  [tham  chấp,  si  mê]  hòng  làm  cho  chúng  sanh  khởi  lòng  hướng  về  đạo 

 pháp). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 498

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(1). Pháp Hoa Kinh:  “Ư  thời  cùng  tử,  tự  niệm  vô  tội,  nhi  bị  tù 

 chấp, chuyển cánh hoàng bố, muộn tuyệt tịch địa. Hựu trưởng giả tương 

 dục dụ dẫn kỳ tử, nhi thiết phương tiện, cánh trước thô tệ cấu nhị chi y, 

 chấp trì trừ phấn chi khí”  (Khi ấy đứa con nghèo cùng, tự nghĩ ta vô tội 

mà nay bị bắt giữ, càng thêm hoảng sợ, ngất xỉu té lăn ra đất. Trưởng giả 

lại muốn dẫn dụ con mình bèn lập phương tiện, mặc áo thô xấu, bẩn thỉu, 

tay cầm dụng cụ dọn phân). 

Niết  Bàn  Kinh:   “Như  anh  nhi  đế  thời,  phụ  mẫu  dĩ  dương  chi 

 hoàng diệp dữ chi, viết dữ nhữ kim. Anh nhi tác chân kim tưởng, tiện chỉ 

 bất đế”  (Như lúc trẻ thơ khóc lóc, cha mẹ dùng lá vàng của cành dương 

đem cho, bảo: ‘Cho con vàng’. Trẻ thơ ngỡ là vàng thật, liền không khóc 

nữa). 

(2). Hoa Nghiêm Kinh : “Tu chư thiện nghiệp, nhi bất nguyện cầu 

 thế gian quả báo”  (Tu các thiện nghiệp, nhưng chẳng nguyện cầu quả 

báo thế gian). [Theo kinh Hoa Nghiêm] cái trống trời lại vang ra tiếng 

nói:  “Nhất  thiết  ngũ  dục  tất  vô  thường,  như  thủy  tụ  mạt  tánh  hư  ngụy, 

 thế  gian  sở  hữu  chúng  khổ  bổn,  nhất  thiết  thánh  nhân  giai  yếm  hoạn. 

 Ngũ dục công đức diệt hoại tánh. Nhữ ưng ái nhạo chân thật pháp”  (Hết 

thảy ngũ dục thảy vô thường, như bọt nước đọng tánh hư ngụy. Tất cả 

gốc  khổ  trong  thế  gian,  hết  thảy  thánh  nhân  đều  chán  nhàm.  Ngũ  dục 

công đức tánh diệt hoại. Hãy nên vui thích pháp chân thật). 



(3). Theo Sử Ký, Lã Hậu ép Đức Lưu Hầu334 ăn, bảo:  “Đời người 

 trong  thế  gian  như  bóng  bạch  câu335  vút  qua  khe  hẹp,  sao  lại  khổ  đến 

 như thế” . 

334  Đức  Lưu  Hầu  chính  là  Trương  Lương  (?-186  trước  Công  Nguyên).  Trương 

Lương  tên  tự  là  Tử  Phòng,  được  phong  làm  Đức  Lưu  Hầu,  vốn  quê  ở  Thành  Phụ 

nước Hàn (nay là Hào Châu, tỉnh An Huy). Ông là mưu thần bậc nhất của Hán Cao 

Tổ (Lưu Bang) đã giúp sức dựng nên nhà Hán. Trương Lương cùng với Tiêu Hà và 

Hàn Tín được gọi là Hán Sơ Tam Kiệt (ba vị hào kiệt đầu đời Hán). Khi Hán Cao Tổ 

đã  lên  ngôi  hoàng  đế,  đem  lòng  nghi  kỵ  công  thần,  giết  hại  cả  những  người  thân 

thích như Phàn Khoái, ông liền cáo bệnh, nói thác là học tu tiên, phải tịch cốc (không 

ăn), xin miễn chầu. Do Hán Cao Tổ rất trọng và nghe theo ý kiến của Trương Lương, 

Lã Hậu mới ra sức ép Trương Lương ăn uống bình thường nhằm lợi dụng Trương 

Lương trong công cuộc tranh giành quyền lực cho con trai. 

Lã Hậu tên thật  Lã Trĩ (241-180 trước công nguyên), quê ở Đơn Phụ (nay là Đơn 

Huyện, tỉnh Sơn Đông), là vợ cả của Hán Cao Tổ. Bà lấy Lưu Bang khi ông ta còn là 

một viên đình trưởng ở đất Bái, sanh hạ một trai, một gái cho Lưu Bang, tức là Hán 

Huệ Đế (Lưu Doanh) và Lỗ Nguyên Trưởng Công Chúa. Bà tích cực củng cố quyền 

lực cho nhà Hán. Chính bà đã xúi vua, đồng thời bày kế giết hại Hàn Tín và các vua 

chư  hầu  như  Anh  Bố,  Bành  Việt  v.v...  Ngay  cả  người  theo  vua  từ  thuở  mới  lập 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 499

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đời  Hán,  Dương  Uẩn  viết:   “Đời  người  nên  hưởng  lạc,  chứ  đợi 

 đến phú quý thì đến bao giờ” . 

Trong bài Khuyến Thế Ca (bài ca khuyên đời) của ông Châu An 

Sĩ  có  đoạn:   “Bao  nhiêu  vị  trượng  phu  oanh  liệt  trong  thế  gian,  đa  số 

 thường khổ sở vì vợ con; rốt cuộc vợ con có ích gì? Trong nẻo đường 

 sanh tử chia lìa, chẳng thể đi cùng nhau được!” 



(4). Trong lời bạt thứ bảy của Mai Thừa có câu:  “Răng trắng, mày 

 ngài, mệnh danh là búa chém tánh mạng; ngọt, giòn, béo, nồng, mệnh 

 danh là thuốc làm mục ruột” . 



(5). Trong bài Khuyến Cùng Dân Văn (bài văn khuyên dân nghèo) 

của  Trình  Loan  có  câu:   “Người  đời  nay  coi  thân  và  nhà  quá  thật,  coi 

 quyến thuộc quá nặng. Dẫu là người hiền, trí, coi nhẹ công danh, cam 

 phận nghèo hèn, nhưng đối với con cái thì chắc chắn chẳng thể buông 

 bỏ được, cam tâm chịu khổ làm trâu ngựa” . 

Lại  nữa,  trong  bài  Pháp  Tín  Kệ  của  Phùng  phu  nhân  có  đoạn: 

 “Tùy duyên nhậm nghiệp kỷ đa niên, uổng tác canh ngưu thái khả liên, 

 đả  điệp  thân  tâm  tảo  thoát  khứ,  miễn  tương  tỵ  khổng  bị  nhân  khiên” 

(Tùy duyên, kệ nghiệp bấy nhiêu năm, thương quá trâu cày uổng nhọc 

nhằn, vật vã thân tâm mau sớm thoát, xỏ mũi người lôi mới thoát vòng). 

Theo  Tấn  Thư,  Hòa  Kiều  giàu  có  như  bậc  vương  giả  nhưng  rất 

keo  kiệt,  bị  người  ta  chê  là  mắc  bệnh  “nghiện  tiền”.  Lại  nữa,  Vương 

Nhung  ruộng,  vườn,  cối  xay  chạy  bằng  sức  nước  trọn  khắp  thiên  hạ, 

nhưng bo bo keo kiệt, đối với chính mình cũng chẳng dám dùng, người 

ta bảo “bệnh đã lậm đến Cao Hoang”. 

Trong bài Quy Khứ Lai Từ của Đào Uyên Minh có câu:  “Ký tự dĩ 

 tâm vi hình dịch”  (Đã tự để cho cái tâm bị sai khiến bởi hình hài). 



(6). Sơ Quảng đời Hán nói:  “Kẻ giàu bị mọi người oán” . Phẩm  

nghiệp là Tiêu Hà cũng bị hạ ngục. Do Hán Cao Tổ về già say mê đắm đuối nàng 

Thích  Cơ,  toan  lập  con  của  Thích  Cơ  là  Lưu  Như  Ý  làm  Thái  Tử,  phế  trừ  Lưu 

Doanh, Lã Hậu không tiếc sức kết bè kéo cánh nhằm bảo vệ ngai vàng tương lai cho 

Lưu Doanh. Đến khi Hán Cao Tổ chết, Lã Hậu hãm hại Thích Cơ, trả thù tàn nhẫn 

(sử chép  Lã Hậu đã  cắt  chân, cắt tay, khoét mắt Thích Cơ, quăng vào nhà xí, cho 

sống dở, chết dở trong ấy), giết chết Lưu Như Ý (dù Hán Huệ Đế hết lòng che chở) 

đồng thời làm chuyện vô luân là bắt Hán Huệ Đế phải lấy Trương Yên (con gái của 

Lỗ Nguyên Trưởng Công Chúa) làm Hoàng Hậu (tức là cậu lấy cháu). 

335 “Bạch câu” là con ngựa non lông trắng. Theo Tân Thế Kỷ Hiện Đại Hán Ngữ Từ 

Điển (do Vương Đồng Ức chủ biên), Câu (駒) là con ngựa non từ hai tuổi trở xuống, 

cao từ năm thước trở lên, sáu thước (thước Tàu, một thước chừng 30 cm) trở xuống, 

mạnh mẽ.  “Câu”  còn có nghĩa là tuấn mã. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 500

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thập Hạnh kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Thử ngũ dục giả, thị chướng đạo 

 pháp”  (Năm món dục này gây chướng ngại cho đạo pháp). 



(8). Luận Ngữ:  “Kỳ vị đắc chi dã, hoạn đắc chi. Ký đắc chi, hoạn 

 thất chi”  (Kẻ chưa có bèn lo sao cho có, kẻ đã có, lại lo mất đi). Lời này 

rất đúng cho lúc thái bình. Nếu nhằm thời loạn, vì chính mình mà tranh 

thành giành đất, giết người ngập thành đầy đồng, tạo sát nghiệp trong lúc 

còn sống, chết đi phải thường mạng; kẻ ngu thật sự chẳng nghĩ đến! 

Thập Nhị Nhân Duyên Kinh:  “Tử dĩ tam nhân duyên sanh, nhất 

 giả phụ mẫu tiên thế phụ tử tiền, nhị giả tử tiên thế phụ phụ mẫu tiền, 

 tam giả oán gia lai tác tử”  (Con do có ba nhân duyên mà sanh, một là 

cha mẹ đời trước thiếu tiền con, hai là con trong đời trước thiếu tiền cha 

mẹ, ba là oán gia sanh vào làm con). 



(9).  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  Thái  Tử  của  vua  Tịnh  Phạn 

(Śuddhodana) nước  Ca  Duy  La  Vệ  (Kapilavastu),  năm  mười  chín  tuổi 

vào núi tu đạo. 

Vô Lượng Thọ Kinh:  “Khí quốc quyên vương, tuyệt khử tài sắc” 

(Bỏ nước, vứt ngôi vua, trừ sạch tài sắc). 

Theo Phó Đại Sĩ Ngữ Lục, trong niên hiệu Đại Thông đời Lương, 

bị  đói  kém,  Đại  Sĩ  khuyên  dụ  vợ  con bán  thân để  lấy  tiền  mở  đại hội 

[phát chẩn], phát nguyện:  “Kính lạy mười phương ba đời chư Phật, nay 

 con buông xả, bán vợ con để tiêu tai nhóm phước cho khắp các chúng 

 sanh trong tam giới cùng chứng Bồ Đề” 



(11). Niết Bàn Kinh:  “Thị thân bất kiên, do như lô vĩ, ba tiêu chi 

 thụ”  (Thân này không cứng chắc, giống như cỏ lau, như thân cây chuối). 

Di Giáo Kinh:  “Thế thực nguy thúy, vô kiên lao giả”  (Cõi đời thật 

nguy ngập, mỏng manh, không bền chắc). 

Niết Bàn Kinh:  “Thị thân bất tịnh, cửu khổng thường lưu” (Thân

này không sạch, chín lỗ thường tuôn chảy). 

Kinh còn dạy:  “Ninh dĩ ngưu tích thịnh đại hải thủy, bất năng cụ 

 thuyết thị thân vô thường bất tịnh xú uế”  (Dẫu cho vết chân trâu chứa 

được nước trong biển cả thì cũng chẳng thể nói trọn sự vô thường, bất 

tịnh, hôi nhơ của cái thân này). 



(12).  Niết  Bàn  Kinh:   “Phiền  não  sở  thường  lý,  do  như  tàm  xử 

 kiển”  (Thường ở trong phiền não như tằm nằm trong kén). 

Theo Ngũ Đăng Hội Nguyên, Lã Động Tân đi chơi Lô Sơn, trên  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 501

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đường đi ngang qua núi Hoàng Long, gặp lúc Hối Cơ thiền sư336 thượng 

đường, ông Lã hỏi:  “Trong một hạt lúa chứa cả thế giới,  trong cái nồi 

nửa thưng nấu trọn núi sông, hãy nói ý ấy là như thế nào?” Ngài Hoàng 

Long dạy: “Đấy là con quỷ giữ thây”. Họ Lã nói: “Cớ sao trong đảy có 

thuốc bất tử ư?” Ngài Hoàng Long bảo:  “Dẫu sống lâu tám vạn kiếp, rốt 

 cuộc vẫn rỗng tuếch” . Ông Lã lại lạy, xin Sư hãy dạy cho đường lối để 

nương về, Sư thốt lời, ông Lã bèn khế cơ. 

Lại nữa, ngài Hàn Sơn có thơ như sau:  “Nhiêu nhữ tác tiên nhân, 

 kháp tự thủ thi quỷ” (Dẫu cho ông được thành tiên, hệt như con quỷ giữ 

thây khác gì). 



(13). Trong lời tựa đằng sau sách Thập Nghi Luận có câu:  “Thai

 ngục uế trược, há nên thật sự ở?”  Trong Triệu Luận có câu:  “Có một 

 vật báu ẩn trong núi hình” . 



(14).  Đạo  Đức  Kinh:   “Ngô  sở  dĩ  hữu  đại  hoạn  giả,  vị  ngô  hữu 

 thân”  (Sở dĩ ta có mối lo lớn là vì ta có thân). 

Niết Bàn Kinh:  “Hà hữu trí huệ giả, nhi đương nhạo thị xứ?” (Há

kẻ có trí huệ nào sẽ ưa thích chốn này?)  

Di Giáo Kinh lại dạy:  “Hà hữu trí giả, đắc trừ diệt chi, như sát 

 oán tặc, nhi bất hoan hỷ”  (Có kẻ trí nào đã trừ diệt [phiền não] như giết 

oán tặc mà chẳng hoan hỷ?)  



(15). Theo Trang Tử, vua Nghiêu đến thăm đất Hoa, người được 

phong ở đất Hoa chúc tụng: “Mong thánh nhân sống thọ”. Vua Nghiêu 

từ  tạ.  [Người  đất  Hoa  chúc  tiếp]:  “Mong  cho  thánh  nhân  giàu”,  vua 

Nghiêu  lại  từ  chối,  [họ  bèn  chúc]:  “Mong  cho  thánh  nhân  nhiều  con 

trai”. Vua Nghiêu lại từ chối. Người được phong [ở đất Hoa] nói: “Giàu, 

thọ,  đông  con trai  là  những điều  người  ta  mong  muốn,  sao  riêng  Ngài 

chẳng ham, là vì sao vậy?” Vua Nghiêu đáp:  “Lắm con trai bèn lắm sợ 

 hãi. Giàu thì lắm việc. Thọ bèn lắm nhục. Do ba điều ấy đều chẳng phải 

 để dưỡng đức vậy” . 

Kinh  Thư  chép:   “Cơ  Tử  giảng  Hồng  Phạm,  phước  thứ  năm  là 

 chết an lành” . 



(17). Sách Chú Giải Kinh Duy Ma có viết:  “Xưa kia có người mắc 

 tội với vua, vua sai voi say đuổi theo. Người ấy tự nhảy xuống cái giếng 

 cạn, giữa chừng nắm được một búi cỏ mục. Phía dưới có rồng ác phun 

 hơi độc nhắm tới. Phía trên có một cái cây, bên cạnh lại có năm con rắn 

336 Hối Cơ chính là pháp hiệu của ngài Hoàng Long, tổ sư dòng Thiền Hoàng Long. 

Do Sư trụ tại núi Hoàng Long nên thường gọi là Hoàng Long Hối Cơ, hoặc chỉ gọi là 

Hoàng Long Thiền Sư. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 502

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 độc sắp làm hại. Lại có hai con chuột gặm cỏ sắp đứt. Voi lớn sắp đuổi 

 tới phía trên, lại muốn bắt lấy. Phía trên có một cái cây, khi ấy có nước 

 mật  rơi  vào  họng.  Do  chấp  vào  vị  ngon  nên  [kẻ  ấy]  quên  nỗi  sợ  hãi. 

 Giếng ví như sanh tử. Voi ví như vô thường. Rồng độc ví như ác đạo. 

 Năm con rắn độc ví cho Ngũ Ấm. Cỏ mục ví như mạng căn. Chuột ví như  

 năm tháng. Giọt mật ví như ngũ dục” . 

Theo sách Khổng Tử Gia Ngữ, Lỗ Ai Công hỏi Khổng Tử: “Quả 

nhân nghe nói có người rất hay quên, đến nỗi quên cả vợ mình?” Khổng 

Tử đáp: “Kiệt, Trụ quên cả thân”. Nếu dùng đạo nhãn để nhìn thì người 

đời nay đều quên cả thân! 

Theo Tế Túc Kinh, có Bà La Môn tên là Tế Túc, bảo với người 

khác không có đời sau, cũng chẳng có tái sanh, cũng chẳng có thiện báo, 

ác báo. Đồng nữ Ca Diếp bèn bảo Tế Túc:  “Xưa kia có hai người một 

 trí, một ngu, đến một xóm vắng, thấy trên đất có gai bèn lấy đem đi, mỗi 

 người một gánh. Đi tới trước thấy sợi gai, người trí bèn bỏ gai gánh sợi. 

 Kẻ ngu nói: ‘Ta đã lấy gai, chẳng thể bỏ được’. Lại đi tới trước thấy vải, 

 thấy sợi Kiếp Bối337, thấy bạch điệp338, thấy đồng, thấy bạc, rồi tới vàng 

 ròng. Kẻ trí nhiều lượt lấy, nhiều lượt bỏ; dần dần [giá trị của món hàng 

 ông  ta  gánh  đi]  tăng  cao  hơn,  kẻ  ngu  trọn  chẳng  bỏ  gai.  Về  đến  nơi, 

 thân thuộc của kẻ trí vui vẻ đón rước; kẻ ngu càng tăng thêm ưu não!” 



(18).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  vào  đời  Ngụy,  ngài  Đàm 

Loan thoạt đầu từ chỗ ẩn cư của họ Đào có được mười quyển tiên kinh, 

trở về Lạc Hạ, gặp ngài Bồ Đề Lưu Chi, hỏi: “Trong Phật pháp há có 

pháp trường sanh bất tử trỗi vượt kinh tiên hay chăng?” Ngài Lưu Chi 

nói: “Trong cõi này, chỗ nào có pháp trường sanh bất tử? Dẫu được khỏi 

chết trong một thời gian ngắn, rốt cuộc vẫn phải luân chuyển”. Rồi đem 

Thập  Lục  Quán  Kinh truyền  cho, bảo:  “Học pháp  này  thì tuổi  thọ dẫu 

đem Hằng hà sa kiếp thạch339 vẫn không sánh bằng được!” 

337 Kiếp Bối (Karpasa), còn phiên âm là Kiếp Ba Dục, Kiếp Ba La, Kiếp Ba Sa, Kiếp 

Bối  Sa,  dịch  nghĩa  là  Thời  Phần  Thụ,  là  tên  một  loài  cây.  Sách  Huyền  Ứng  Âm 

Nghĩa giảng:  “Kiếp Ba Dục, hoặc nói là Kiếp Bối đều là sai, âm đúng là Ca Ba La, 

 có thể chế vải. Ở phương Nam nước Kế Tân có nhiều loại này, mọc thành cây to. 

 Còn ở phương Bắc, cây nhỏ hơn, hình dáng như Thổ Quỳ. Hoa nó cắt ra có sợi như 

 tơ liễu, có thể se thành sợi để dệt vải” . 

338 Bạch điệp là một loại vải mịn mặt, dệt bằng bông nõn. 

339 “Kiếp thạch” là thành ngữ chỉ kiếp số dài lâu không thể tưởng tượng được. Theo 

Trí Độ Luận, quyển 5, có tảng đá rộng bốn mươi dặm, có người trường thọ mỗi năm 

dùng áo mềm phẩy qua tảng đá một lần cho tới khi tảng đá ấy mòn hết mà kiếp vẫn 

chưa hết. Do vậy, mới gọi tảng đá ấy là “kiếp thạch”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 503

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Theo Nam Đường Thư, tiểu trưởng lão thân mặc y bằng lụa hồng  

đan chỉ vàng, Hậu Chủ340 chê là quá xa hoa. Đáp: “Bệ hạ chẳng đọc kinh 

Hoa Nghiêm, làm sao biết được sự phú quý trong nhà Phật?” 

Ghi thêm: Kim  Xương  ở  Vô  Tích,  vợ  là  Trầm  Vân  Tảo,  khá 

thông  hiểu văn lý,  bị  sản hậu, bệnh  nặng,  tình thế  cực  nguy  hiểm,  các 

thầy thuốc bó tay. Có người bạn khuyên ông Xương hãy cầu đảo Quán 

Âm  Đại  Sĩ.  Ông  Xương  nghe  theo,  bệnh  liền  chuyển  biến.  Hơn  một 

tháng,  vẫn  khó  cử  động.  Người  vợ  do  thấy  cầu  đảo  linh  ứng  bèn  phát 

nguyện  sau  khi  lành  bệnh  sẽ  thường  thờ  phụng  Đại  Sĩ.  Một  đêm,  ông 

Xương  mộng thấy  Đại  Sĩ diệu  tướng trang nghiêm,  đứng nhìn  về  phía 

mình, hai đứa bé đứng hầu hai bên kêu tên ông Xương. Ông Xương liền 

lễ bái, chợt giật mình tỉnh giấc. Bà vợ cũng tỉnh giấc, mỗi người kể lại 

giấc mộng gần giống nhau. Chỉ có điều là vợ mộng thấy một đứa bé cầm 

cành  dương  nhúng  nước  vẩy  lên  thân,  nói  kệ  rằng:   “Khởi  tử  hồi  sanh 

 cam lộ thủy, nhất điểm thiện tâm cảm hóa thành, vững lòng vàng đá lên 

 Cực Lạc, chỉ sợ trần duyên gỡ chẳng xong” . Thân tâm thanh thản, sảng 

khoái,  bệnh  liền  lành.  Vợ  chồng  do  vậy  ăn  chay  trường  niệm  Phật  và 

soạn Nhân Quả Lục để khuyên đời. 

Phương Tử Trọng ở Trấn Hải mười chín tuổi, chợt ruột sanh khối 

ung. Thầy thuốc bảo chẳng thể nào không mổ. Cha mẹ không đành lòng 

liền  không  chữa  chạy.  Bà  mẹ  thông  hiểu  văn  lý,  ăn  chay  trường  niệm 

Phật, bèn cùng với bạn là bà Du Đức Chương liều mạng niệm kinh Kim 

Cang và thánh hiệu Di Đà, Quán Âm. Ba ngày sau, khối ung vỡ ra, máu 

mủ theo đại tiện tuôn ra. Năm ngày sau hoàn toàn khôi phục. 

Tôn Duy Tiệp ở Giang Ninh, vợ là Mộ Tây, vợ chồng khá thích 

làm lành, nhiệt tâm làm chuyện công ích. Mỗi năm thường may hơn một 

ngàn cái áo bông nhằm thí cho người không có để mặc đỡ rét. Bà vợ ngã 

bệnh đang độ tuổi khỏe mạnh, ngực đau như kim đâm, bèn dốc cạn lòng 

Thành  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  cầu  cứu.  Hồi  lâu  sau,  ngủ  thiếp  đi, 

mộng thấy một bà lão xoa ngực, lại nắn bóp khắp nơi, nhổ ra hai cây kim 

dài  hơn  một  tấc, bảo:  “Chẳng  lạ gì  ngươi  bị đau đớn,  do ngực  có  kim 

mà!” Liền cảm thấy nhẹ nhàng, thoải mái, lại tự sờ nắn, nhổ ra được một 

cây kim nữa, chợt giật mình, tỉnh giấc, trọn chẳng còn bệnh khổ nữa. Ba 

câu chuyện trên đây do chính Ấn Quang chứng kiến. 

340 Nam Đường Hậu Chủ (937-978) chính là vua cuối cùng của nhà Nam Đường, tên 

là Lý Dục, tự là Trùng Quang, hiệu là Trọng Sơn Ẩn Sĩ, ông hoàn toàn không quan 

tâm đến chánh sự, chỉ thích làm thơ, viết văn, vẽ vời. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 504

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 *  Trình bày  việc quyên mộ  in cuốn  Quán  Thế  Âm Bồ  Tát Bổn  Tích 

 Cảm Ứng Tụng  



Trong quá khứ, Quán Thế Âm Bồ Tát đã thành Phật từ lâu trong 

vô lượng kiếp trước, hiệu là Chánh Pháp Minh, nhưng do tâm từ bi tha 

thiết, lòng cứu khổ ân cần, chẳng lìa Tịch Quang, hiện hình trong chín 

giới, tùy loại hiện thân trong mười phương vô lượng thế giới để độ thoát 

chúng  sanh.  Phẩm  Phổ Môn nói   “nên dùng thân nào để  độ được,  liền 

 hiện thân ấy để thuyết pháp” . Tuy là mười phương thế giới không cõi 

nào chẳng hiện thân, nhưng đối với thế giới Sa Bà nhân duyên rất sâu. 

Tuy những thân trong mười pháp giới không thân nào chẳng hiện, nhưng 

người  đời  đều  gọi  Ngài  là  Bồ  Tát.  Tuy  những  chỗ  Ngài  ứng  hóa  trọn 

khắp hoàn vũ, nhưng Phổ Đà Sơn tại Chiết Giang là nơi rõ ràng nhất. 

Ấn Quang được hưởng ân thật lớn, đội ân thật sâu. Thoạt đầu xuất 

gia tại Nam Ngũ Đài Sơn ở Thiểm Tây, tức là đạo tràng nơi đức Quán 

Âm hiện thân hàng phục rồng độc. Tiếp đó, sống nhờ ở Phổ Đà trong 

biển Nam, chính là thánh địa nơi Thiện Tài đi về phương Nam tham học 

với đức Quán Âm. Thường nghĩ người đời chẳng biết lòng Từ sâu xa, 

lòng Bi rộng lớn của Bồ Tát, muốn sưu tập từ Đại Tạng và các sách vở, 

phàm những hạnh nguyện nơi bổn địa của Bồ Tát và những sự tích Bồ 

Tát  cảm  ứng  nơi phương này,  soạn  thành  bài  văn  ca  tụng,  lại  còn  chú 

thích tường tận, để những người cùng hàng trong cõi đời đều biết tấm 

lòng đại từ bi của ngài Quán Âm, cũng như thật sự, thật lý  “tùy loại hiện 

 hình, tầm thanh cứu khổ” , ngõ hầu [ai nấy] sẽ đều cùng trì thánh hiệu, 

cùng tiêu nghiệp chướng, cùng tăng phước huệ, khi sống thì làm người 

thân tâm thanh tịnh, khi thác sẽ dự vào hội của liên trì hải chúng. Dùng 

những điều này để uốn nắn lòng người, vãn hồi kiếp vận, ngõ hầu thiên 

hạ thái bình, nhân dân yên vui. Tuy đã phát cái tâm ấy, nhưng do học 

thức thiển cận, kém hèn, bút mực vụng về, chất phác, chưa thể tiến hành 

ngay được! 

Khéo sao nhà đại văn học tỉnh Giang Tây là cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh 

lên núi  thăm  viếng,  vừa  gặp  nhau  đã thành bạn  thiết; do vậy  bèn đem 

chuyện này gởi gắm. Ông ta liền vui vẻ chấp thuận rồi lắng lòng soạn 

thuật suốt cả hai năm ròng, viết ra bản Tụng Văn đến hơn hai vạn chữ. 

Đối với sự tích trong mỗi câu đều chú thích sau mỗi đoạn văn để người 

đọc  vừa  xem  liền  hiểu  rõ  ngay,  tổng  cộng  gồm  ba  quyển.  Lại  sao  lục 

những  nghĩa  trọng  yếu  trong  kinh,  đặt  tên  là  Kinh  Chứng  (những  dẫn 

chứng trích từ kinh điển) gồm một quyển, ghi kèm vào sau Tụng Văn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 505

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Lại  còn có  Kim  Cang  Kinh  Công  Đức  Tụng  một  quyển  cũng  ghi kèm 

vào sau để người tụng kinh, niệm Phật đều biết phương hướng, cốt sao 

từ phàm tâm thấy được Phật tâm, thỏa mãn nguyện độ sanh của Như Lai. 

Do vậy, đã cho sắp chữ tạo bản in, hiện thời đã sắp chữ xong, toàn  

bộ là hai trăm mười trang. Mỗi trang gồm hai mươi sáu dòng, mỗi dòng 

ba mươi lăm chữ. Ruột sách dùng loại giấy Trại Tống, bìa sách dùng loại 

giấy da sẫm màu một trăm bảng341 bền nhất để in. Mỗi bộ sách chia làm 

hai cuốn, dùng loại chỉ vải chắc nhất để đóng sách. In ra hai vạn bộ, mỗi 

một trang sách giá ba mươi đồng342. Mỗi bộ, [tiền công] in chữ nơi bìa 

sách và phần thư căn tổng cộng là ba xu. Bất luận thỉnh bao nhiêu sách 

đều gói thành bưu kiện để tiện gởi tặng. Chi phí đóng bưu kiện đã tính 

gộp trong ấy thì tính chung mỗi một bộ giá ba cắc bốn xu năm chinh. Do 

vì số lẻ khó thể tính toán nên chỉ tính tròn là ba cắc bốn xu. Nếu muốn in 

một vạn bộ thì giao ba ngàn bốn trăm đồng. In một ngàn bộ thì giao ba 

trăm bốn mươi đồng. In một trăm bộ thì giao ba mươi bốn đồng. Hiện 

thời đã in lần thứ nhất, hiện nay sách đã được người ta bỏ tiền in đến sáu 

vạn bộ. Cứ mỗi lần đúc bản in sẽ in được một vạn hai ngàn bộ. Sau này, 

in  nhiều  lượt  thì  cũng  có  người  đứng  ra  chịu  tiền  in  nhiều  lượt,  ước 

chừng trong một năm sẽ xong xuôi. Nếu quyết định in trong tháng Tám 

thì tính theo giá này. Nếu cách một thời gian lâu sau, có thể giá giấy sẽ 

tăng lên. Ai muốn lợi người thì hãy nên sớm báo tin. Hơn nữa, mỗi lần 

đúc bản in, chỉ in được một vạn hai ngàn bộ, số sách được bỏ tiền in đã 

đến sáu vạn cuốn; khi sách in ra, nếu đặt in với số lượng lớn thì chẳng 

thể giao hết một lúc được, có lẽ phải chia thành hai ba lần, hạn lượng số 

sách vừa phải để giao, ngõ hầu mọi người đều được nhìn thấy sách ngay 

trong lần in đầu tiên. 

Hơn nữa, đây là in sách giùm cho thiện tín, chứ không phải là theo 

thông lệ quyên tiền để tự làm việc thiện. Với những ai đứng ra bỏ tiền in, 

sẽ chiếu theo số tiền [đã bỏ ra] để giao sách, chẳng khấu trừ một bộ nào! 

Nếu có ai ủy thác [người đứng in sách] thay  mặt làm chuyện thí tặng, 

chính mình chỉ cần một ít sách thì xin hãy báo rõ trước, chúng tôi sẽ giao 

giùm.  Nếu  không, sẽ  giao trọn số sách  ấy  cho người  bỏ tiền in,  chẳng 

khấu trừ tí ti nào! Ở Thượng Hải chẳng phải tốn bưu phí, sẽ giao thẳng 

đến nhà. Đối với những thành phố khác, nếu là số lượng lớn sẽ có thể 

341 Tức là loại giấy cứng có thể chịu đựng được sức kéo đến 100g/cm2. 

342 “Giá một trang sách ở đây” được dùng với ý nghĩa: Đem tiền công in cả hai vạn 

bộ sách, chia cho 210 trang thì mỗi trang trị giá 30 đồng, chứ không phải để in mỗi 

trang sách phải tốn tới 30 đồng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 506

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhờ công ty chuyển gởi giùm. Nếu với số lượng ít thì sẽ giao qua bưu 

điện, chi phí ấy có thể khấu trừ vào tiền in sách, hoặc gởi bù riêng, đều 

thuận theo ý của người đứng ra chịu tiền in sách. 

Hiện nay, thiên tai nhân họa liên tiếp giáng xuống, thế đạo nhân 

tâm suy hãm đến cùng cực, riêng nhờ vào cuốn sách này để dẫn đường 

hòng đẩy lui con sóng cuồng, nâng đỡ thế đạo, cùng lên bậc thánh, cùng 

chứng  Bồ  Đề.  Nguyện  những  thiện tín  có  sức  đều  cùng  bỏ  ra  tịnh tài, 

ngõ hầu những người cùng hàng trong khắp cõi đời ai nấy đều được gội 

từ ân của Quán Âm Bồ Tát, để rồi cùng được đích thân chứng đắc Phật 

tánh vốn có, viên mãn vô thượng giác đạo, một tấm lòng khăng khăng 

như thế mà thôi! Phàm những ai muốn bỏ tiền ra in, xin hãy gởi khoản 

tiền ấy về xưởng ấn loát chính của Trung Hoa Thư Cục ở ngõ Cáp Đồng 

đường Tịnh An Tự tại Thượng Hải, giao cho hai vị tiên sinh Du Trọng 

Hoàn và Đường Tử Quyền nhận lãnh. Họ nhận được tiền liền gởi biên 

lai. Khi sách in ra sẽ theo thứ tự giao sách, quyết chẳng đến nỗi nhầm 

lẫn. Phàm những người đứng ra in với số lượng lớn, đợi khi sách đã giao 

đầy đủ rồi, xin hãy gởi thư về chùa Pháp Vũ, núi Phổ Đà thuộc huyện 

Định Hải, tỉnh Chiết Giang, giao cho Ấn Quang, ngõ hầu biết là không 

bị sai lạc. 

Ngày  Rằm  tháng  Giêng  năm  Bính  Dần  Âm  lịch,  tức  năm  Dân 

Quốc 15 (1926), Thường Tàm Quý Tăng Thích Ấn Quang kính soạn. 

Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư không. Nói tới 

những điều thiển cận thì phàm phu đều có thể biết được, làm được. Nói 

tới những  chuyện  sâu  xa,  dẫu  thánh  nhân  cũng không  biết,  không  làm 

được!  Những  người  thông  minh  trong  thế  gian  nếu  có  sự  hàm  dưỡng, 

từng trải, liền có thể nhập đạo. Nếu không, ắt sẽ do trí huệ nhỏ nhoi mà 

tự phụ, đến nỗi lầm lạc dùng ý kiến của chính mình để hủy báng Phật 

pháp.  Do  vậy,  đức  Phật xếp  Thế  Trí  Biện  Thông  vào  tám  nạn.  Sự  răn 

nhắc ấy vừa sâu đậm vừa thiết thực. Gốc bệnh là do dùng tri kiến phàm 

phu để suy lường cảnh giới của Phật, Bồ Tát. Nếu hạng phàm phu hiểu 

biết cảnh giới của Phật, Bồ Tát quyết chẳng thể suy lường được thì sẽ 

dứt bỏ sự suy lường ấy. Đừng nói là bọn họ chẳng thể suy lường cảnh 

giới của Phật, Bồ Tát, ngay như những kẻ ấy từ sống đến chết, đối với 

chủ nhân ông của khởi tâm động niệm, bọn họ có từng thấy biết chút nào 

hay chăng? Nếu có thể đích thân biết được, thấy được chủ nhân ông của 

chính mình thì sẽ có thể dần dần biết được cảnh giới của Phật, Bồ Tát. 

Những kẻ trí huệ nhỏ nhoi mà vẫn tự phụ ấy, ví như kẻ mù chẳng  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 507

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thấy được mặt trời, liền bảo là không có. Lũ mù nghe lời, khen là kiến 

thức cao siêu, là đích xác, không lầm, chẳng biết đấy là tà thuyết tự lầm, 

lầm  người!  Há  chẳng  đáng  buồn  quá  đỗi  ư?  Vì  thế,  xưa  nay,  phàm  là 

những bậc đại thông gia lỗi lạc, không ai chẳng dùng Phật pháp để giữ 

yên cõi đời, khiến cho dân hiền thiện, thấu đạt tận cùng gốc lõi của lý và 

tánh.  Những  vị  lập  đại  công,  dựng  đại  nghiệp,  nêu  tỏ  những  chỗ  mầu 

nhiệm chưa được thánh hiền truyền dạy, đều do học Phật đắc lực mà ra! 

Những kẻ tự phụ thông minh làm sao xứng đáng biết được điều này! Kẻ 

bệnh hiểu thầy thuốc, lãng tử cảm thương lữ khách, khôn ngăn cảm khái, 

bi ca, trình bày những điều này nhằm giãi tỏ nỗi lòng trung thành. Nếu 

rộng lòng dung nạp thì may mắn lắm thay! 

 * Kính cáo độc giả hãy nên dốc sức nơi chí thành cung kính để tự đạt 

 được lợi ích thật sự  



Pháp thế gian và xuất thế gian đều lấy lòng Thành làm gốc. Hễ có 

lòng Thành thì sẽ cảm được thánh ứng. Không có lòng Thành sẽ chẳng 

có  cảm,  thánh  không  cách  gì  ứng  được!  Ví  như  vầng  trăng  sáng  ngời 

giữa  trời,  hiện  bóng  muôn  sông.  Nếu  nước  nhơ  đục,  xao  động,  bóng 

trăng sẽ khó thể hiển hiện. Do nước gây ra, chứ trăng đâu có lỗi! Vì thế 

nói: Muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp, cần phải cầu nơi lòng cung 

kính. Có một phần cung kính sẽ tiêu một phần tội nghiệp, tăng một phần 

phước huệ. Có mười phần cung kính sẽ tiêu mười phần tội nghiệp, tăng 

mười phần phước huệ. Nếu không cung kính thì chỉ kết duyên xa, khó 

được lợi ích thật sự! Nếu lại còn khinh nhờn sẽ tạo tội vô lượng. 

Hơn nữa, những lời chú cho phần ca tụng khơi mở trí huệ nơi ba 

trang mười sáu, mười bảy, mười tám trong quyển thứ Ba [của bộ sách 

này], phần nhiều là Thiền cơ. Những câu ấy chỉ có người thật sự có sở 

ngộ mới biết ý nghĩa, chớ nên suy đoán, dò tìm theo ý nghĩa lời văn. Dẫu 

cho trí huệ thông minh thiên bẩm vẫn là càng suy lường càng xa! Những 

câu nói trong nhà Thiền đều giống như thế. Nếu có thể chú trọng lòng 

kính, giữ lòng thành, chấp trì thánh hiệu của Bồ Tát thì một mai nghiệp 

tiêu trí rạng, tất cả những câu nói Thiền cơ sẽ đều hiểu rõ từng câu một, 

như mở cửa thấy núi, vẹt mây thấy trăng! 

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích  

Cảm Ứng Tụng, Quyển Nhị  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Nhị

 508

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT BỔN TÍCH  

CẢM ỨNG TỤNG, QUYỂN TAM 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

 2.2.4. Hoằng pháp 



Trong phần này chia thành sáu đoạn:  



1. Ứng hóa. 



2. Thuyết pháp. 



3. Ban cho người nối tiếp dòng pháp. 



4. Hộ pháp. 



5. Khơi mở trí huệ. 



6. Chứng quả  

 2.2.4.1. Ứng hóa  

 1. Bèn có: Truyền Phật tâm nơi Hùng Nhĩ 343 , Thiền nở đóa hoa 

 năm cánh 344 . Hóa trẻ khóc trong tổ ưng, lưu dấu linh hiển hai triều. 

  

 2. Sa-di làng Quát xứng danh giải thoát, đại sĩ Tứ Châu trọn đủ 

 thần thông. 

  

 3. Trên bãi Kim Sa, diệu nữ truyền kinh, trước đền Trung Hiếu, 

 đạo nhân trao quyển. 

  

 4. Đạo lưu hành Nhĩ Hải, tranh nhau truyền bảy lần ứng hiện. 

 Hiện trú động Triều Âm, soạn truyện Nhị Đại Sĩ lưu truyền. 

343 Núi Hùng Nhĩ thuộc tỉnh Hà Nam, là mạch núi nối dài của rặng Tần Lĩnh, ngọn 

cao nhất cũng có tên là Hùng Nhĩ. 

344 Câu này dựa theo ý bài kệ phó chúc tương truyền là của tổ Đạt Ma theo Pháp Bảo 

Đàn Kinh:  “Ngô bổn lai tư độ, truyền pháp cứu mê tình, nhất hoa khai ngũ diệp, kết 

 quả tự nhiên thành”  (Ta vốn đến cõi này, truyền pháp cứu mê tình, một hoa xòe năm 

cánh, kết quả tự nhiên thành). Theo đó,  “hoa khai ngũ diệp”  là lời dự ngôn: Sau thời 

Lục Tổ Huệ Năng, Thiền Tông sẽ tách thành năm phái Thiền:  

1. Quy Ngưỡng Tông: Do hai vị Quy Sơn Linh Hựu và Ngưỡng Sơn Huệ Tịch khai 

sáng. 

2. Lâm Tế Tông: Do hai vị Hoàng Bá Hy Vận và Lâm Tế Nghĩa Huyền khai sáng. 

Đến đời Tống, Lâm Tế tông lại tách ra thành hai chi phái là Dương Kỳ  và Hoàng 

Long. 

3. Vân Môn Tông: Do ngài Vân Môn Văn Yển khai sáng. 

4. Tào Động Tông: Do hai vị Động Sơn Lương Giới và Tào Sơn Bổn Tịch khai sáng. 

5. Pháp Nhãn Tông: Do ngài Thanh Lương Văn Ích khai sáng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 509

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 5. Thế độ Đàm Tạng, biết người kham nhập đạo tuyệt vời. Dạy 

 dỗ Phổ Minh, tin tưởng chí độ sanh rộng lớn. 

  

 6. Giúp Thí Thị hiếu thảo song đường, hai phen Diệu Hải Cung 

 tìm  tới.  Ấm  lòng  ông  Ngô  tìm  mẹ,  bên  ngọn  Đại  Dữu  ba  lượt  hiện 

 thân. 

  

 7. Ba năm thường kêu gọi, túc nghiệp rốt cuộc ngầm tiêu. Ngẫu 

 nhiên trì nửa quyển, mẹ hiền đã khuất siêu thăng. 

 8. Bà lão cài hoa, dạy vua bố thí. Hồ tăng mắt biếc, răn vua dứt 


can qua. 

  

 9. Cưỡi mây ra đi, tăng ngưỡng mộ thanh danh Hoa Tử. Chặt 

 đầu chẳng tổn, vãn hồi kiếp nạn đám nâu sồng. 

  

 10. Cho cô gái có tháng ăn trên biển, cảnh chẳng ngại tâm. Con 

 hiếu ngủ đầu non, mẹ vốn là Phật. 

  

 11.  Dưới  nhằm  siêu  độ  quỷ  thần,  còn  hiện  thân  Tiêu  Diện. 

 Muốn  độ  tiểu  trùng,  thị  hiện  Diệu  Hương  Khẩu.  Đều  là  hiện  hình 

 đồng loại, sống chung nhằm hóa độ. Đấy chính là chuyện hoằng pháp 

 thứ nhất của Đại Sĩ vậy. 



(1).  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  Tổ  Bồ  Đề  Đạt  Ma  đắc  chánh  pháp 

nhãn tàng, vượt biển cả đến Nam Hải. Lương Vũ Đế xuống chiếu mời 

đến  Kim  Lăng  (Nam  Kinh),  [đối  đáp]  chẳng  khế  hợp  căn  cơ,  Sư  bèn 

ngầm qua [lãnh thổ của nhà] Bắc Ngụy, ngồi nhìn vách suốt chín năm tại 

chùa Thiếu Lâm. Về sau, gặp được Huệ Khả, Tổ bèn truyền tâm ấn của 

Phật, rồi ngồi qua đời, chôn tại núi Hùng Nhĩ. Hai năm sau, sứ giả nhà 

Ngụy  là  Tống  Vân  gặp  Sư  ở  Thông  Lãnh  (Pamir)  chỉ  quảy  một  chiếc 

dép, đi một mình phơi phới. Hỏi Sư đi đâu, Ngài nói về Tây Thiên. Tống 

Vân trở về tâu lên Ngụy Chúa, vua sai mở quan tài ra xem, chỉ thấy còn 

một chiếc dép. Cõi đời đồn Sư là Quán Âm hóa thân. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, chép truyện Bảo Chí Đại Sĩ đời 

Lương như sau: Trước kia, có bà Châu ở Đông Dương, Kim Lăng, nghe 

tiếng trẻ khóc trong tổ chim ưng, bèn trèo lên cây ẵm về nuôi làm con. 

Sư  theo  học  Thiền  với  ngài  Tăng  Kiệm.  Đầu  niên  hiệu  Thái  Thỉ  đời 

Tống,  Sư  chợt  hiện  tướng  lạ,  treo  kéo  và  gương  nơi  đầu  trượng,  hoặc 

treo lụa. Trong niên hiệu Kiến Nguyên đời Tề, Ngài biến hiện đôi chút 

thần dị. Những lời Ngài nói với người khác, thoạt đầu khó hiểu, nhưng 

về sau đều ứng nghiệm. Lương Vũ Đế rất tôn sùng, kính trọng. Trong lời 

chiếu có những câu như  “lửa nước chẳng thể đốt cháy, nhấn chìm, rắn, 

 cọp chẳng thể xâm hại làm cho sợ hãi, những lời Sư nói đều thuận Phật 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 510

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 lý, ắt phải là bậc từ Thanh Văn trở lên”  v.v... Vua từng sai Trương Tăng 

Do vẽ tượng, ngài Bảo Chí liền biến đổi sắc mặt, xuất hiện tướng Quán 

Âm mười hai mặt, diệu tướng đẹp đẽ khác thường, hoặc từ bi, hoặc oai 

mãnh, Tăng Do chẳng thể vẽ được. 



Lại nữa, cả nhà ông Trần Chinh Lỗ tôn sùng ngài Bảo Chí, Ngài 

liền vì nhà họ Trần hiện chân tướng, tướng hảo quang minh giống hệt 

như Bồ Tát. Những sự tích linh dị khác đều chẳng thể ghi chép trọn. 



(2).  Theo  Phó  Đại  Sĩ  Ngữ  Lục,  Đại  Sĩ  mộng  thấy  đức  Thế  Tôn 

bảo:  “Ta sai một sa-di giúp ngươi hoằng dương giáo hóa” , chợt từ trong 

miệng Phật nhả ra một đứa bé. Sau đấy, có Huệ Tập tìm đến, đấy chính 

là  sa-di  được  thấy  trong  mộng  vậy.  Huệ  Tập  là  người  làng  Đại  Quát, 

huyện Phú Xuân, Ngô Quận, gặp Phó Đại Sĩ, liền khai ngộ thông suốt 

pháp  môn  giải  thoát,  bèn  du  hành  khắp  quận,  bố  thí,  phóng  sanh,  cứu 

khổ, trị bệnh, các thứ công đức chẳng thể thuật trọn. Phó Đại Sĩ bảo mọi 

người:  “Huệ Tập là Quán Âm, Phổ Mẫn là Văn Thù” . 



Theo Cao Tăng Truyện tập Ba, đời Đường, Tăng Già Đại Sĩ người 

nước Bắc Hà ở Thông Lãnh, đi khắp nơi, đến miền Giang Hoài, mới tỏ 

lộ sự thần dị. Ngài từng nằm trong nhà của Hạ Bạt, thân dài hơn giường 

cả  ba  thước,  hiện  hình  Quán  Âm  mười  một  mặt.  Họ  Hạ  liền  biến  nhà 

thành chùa. Đường Trung Tông đón Sư vào cung, tôn làm Quốc Sư. Nếu 

có ai bị bệnh, Sư dùng cành dương phẩy qua, hoặc sai rửa tượng sư tử 

bằng đá, hoặc quăng bình nước, hoặc bảo bắn qua thân, hoặc trừ khử tai 

họa nơi thân người ấy bằng cách bảo kẻ ấy đi tìm ngựa, hoặc cảnh giác 

về  tai  ách  gió  bão  bằng  chiếc  quạt  trắng,  hoặc  nhận  tiền  của  gã  trộm, 

hoặc kêu to: “Sợi dây đen buộc nơi cổ”, hoặc tìm giếng La Hán, hoặc 

biết Bùi Thị chết đuối, dự đoán trước trời sẽ đổ tuyết [vào lúc nào], cứu 

hạn hán bằng cách tuôn mưa. Thần biến khôn ngằn, chẳng thể suy lường 

được.  Vua  hỏi  Vạn Hồi,  Sư  nói:   “Tăng  Già,  người  nước  Hà,  chính  là 

 Quán Thế Âm Bồ Tát hóa thân vậy” . 



(3). Theo Quán Âm Cảm Ứng Truyện, năm Nguyên Hòa 12 (817) 

đời Đường, trên bãi Kim Sa ở Thiểm Hữu có một cô gái xinh đẹp xách 

giỏ  bán  cá,  người  ta  đua nhau  muốn  cưới  cô  ấy.  Cô  gái nói: “Tôi  dạy 

kinh, ai trong một tối có thể tụng thuộc phẩm Phổ Môn thì sẽ lấy người 

đó”. Sáng hôm sau có hai mươi người làm được. Cô gái nói: “Một thân 

làm  sao  gả  cho  nhiều  chồng?  Xin  đổi  sang  học  kinh  Kim  Cang,  theo 

đúng hạn định như trên”. Người làm được như vậy chỉ còn một nửa. Cô 

lại đổi sang kinh Pháp Hoa, hạn định ba ngày, chỉ có một người họ Mã 

làm được. Vừa mới đón dâu về, cô gái liền chết ngay. Ngay lập tức, thi 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 511

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thể  rữa nát hết, liền đem  chôn.  Về sau,  có vị  Tăng cùng  chàng họ  Mã 

quật mồ, [thấy trong quan tài] chỉ còn lại mảnh xương đòn gánh345 bằng 

vàng  ròng.  Vị  Tăng nói:  “Đấy  là  Quán  Âm  Bồ  Tát thị hiện để  hóa độ 

người  đời”.  Đến  hôm  trăm  ngày,  vị  Tăng  bay  lên  không  đi  mất.  Cảnh 

Liêm đời Tống có làm bài tán. 



Theo lời tựa cho bài Dương Trung Mẫn Gia Huấn, ông Trần Quân 

Tuyển có đứa con bị lao, sang Nam Hải cầu đảo. Giữa đường đi ngang 

qua  Trung  Hiếu  Từ,  nghe  có  tiếng  người  gọi  tên,  ngạc  nhiên  nhìn  thì 

thấy có một đạo nhân bảo: “Ông mắc oan khiên đời trước, trả báo nơi 

con ông. Cầu khẩn Bồ Tát thì phải thấu hiểu tấm lòng như cha mẹ của 

Ngài, giúp đỡ người nghèo khó, tận lực làm lành”, rồi rút ra một quyển 

sách, bảo: “Đây là mười chín điều gia huấn của Dương Tiêu Sơn, ông 

nên vâng làm theo thì bệnh con ông sẽ mau lành. Nếu lưu truyền rộng rãi 

sẽ được phước vô lượng”. Nói xong, chợt biến đâu mất. Ông Tuyển biết 

đó là  Đại  Sĩ  hóa thân,  liền trở về nhà, kể  lại chuyện  gặp  gỡ.  Đứa  con 

nghe chuyện vui mừng, bệnh giảm một nửa. Hơn tháng sau lành hẳn, về 

sau đỗ đạt. 

(4).  Sách  Nhĩ  Hải  Tùng  Đàm  có  chép  bảy  lần  ứng  hóa  của  đức 

Quán Âm:

- Lần thứ nhất là trong niên hiệu Vĩnh Huy đời Đường, Ngài hóa 

làm ông lão râu trắng, đội mão cánh sen hồng, khoác ca-sa, cầm bát đến 

nhà nông dân khất thực. 

-  Lần  thứ hai, hóa  thân  làm  vị  Tăng  người  Ấn  Độ,  cầm  bát  đến 

nhà người đàn bà đưa cơm [cho nông phu ngoài đồng] khất thực. 

-  Lần thứ ba hóa  làm  một  vị Phạm  tăng  ngồi  ở tảng  đá  trên núi 

báu, trước mặt có con trâu xanh, bên trái có con ngựa trắng, bên phải có 

con voi trắng, chung quanh có mây năm màu che phủ. Trong mây có hai 

đồng tử, một đồng tử cầm trượng, đứa kia cầm gương, một hồi lâu bèn 

ẩn. 

- Lần thứ tư hóa thành một vị Tăng, cầm trượng, ôm bát, dẫn con 

chó  trắng  đi  khất  thực  ở  quận  Khai  Nam.  Trong  thôn,  Sư  thường  bắt 

trộm  những  con chó  dữ,  [dân  làng]  bèn bắt  vị  Tăng  ấy,  chặt chân tay; 

trong khoảnh khắc Sư sống lại, họ lại giết chết, đốt xương ra tro, đựng 

trong ống tre, dìm xuống nước. Trong khoảnh khắc, ống tre vỡ, Sư thoát  

ra, hình thể chẳng bị tổn hại gì. Cả thôn kinh sợ, quy y. 

345 Xương đòn gánh (Clavicle, tỏa cốt, tỏa tử cốt) là một miếng xương nằm ngang 

nối xương ức với xương bả vai. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 512

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

-  Lần  thứ  năm  hóa  thành  vị  Tăng  cầm  cành  dương,  xỏ  guốc  gỗ 

bước đi, [người khác] giục ngựa đuổi theo chẳng kịp. Dùng tên bắn thì 

những mũi tên đều hóa thành hoa sen. Hiện thời, vùng Nhĩ Đông còn nói 

tới  “liên hoa thái” (rau hoa sen). 

- Lần thứ sáu hóa thân thành một vị du Tăng, chợt bay lên không, 

hiện tướng Đại Sĩ, ánh sáng chói lòa khiến người ta chẳng dám ngửa mặt 

lên nhìn. Có cụ già đúc tượng theo hình tướng ấy để thờ phụng. 

- Lần thứ bảy hóa thành vị Tăng tên là Bồ Đề Đà Ha, nói: “Ta là 

Tây Phương Liên Hoa Bộ Tôn Giả A Tha Da Quán Âm, hành hóa tới 

phương này, nay ở yên”. Nói xong, bèn tịch. Đấy chính là hóa thân của 

Đại Sĩ vậy. 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  niên  hiệu  Vạn  Lịch  đời  Minh,  có  một 

nam, một nữ tới đỉnh núi phía Nam động Triều Âm, hình dáng như ăn 

mày,  nhưng  cách  nói  năng  chẳng  thể  coi  thường  được.  Hỏi  tên  họ  thì 

đáp: “Có tên họ gì đâu?” Hỏi đến tuổi tác, đáp: “Có tuổi tác gì!” Hỏi là 

người  ở  đâu,  đáp:  “Có  nơi  chốn  nào  đâu”.  Hỏi  đã  thấy  được  đạo  nào, 

đáp: “Mắt thấy biển cả; tai nghe tiếng gió, tiếng mưa, tiếng sóng, tiếng 

chim”.  Hỏi:  “Hành  công  phu  nào?”  Đáp: “Hễ  nghĩ đến  Quán Thế  Âm 

bèn niệm mấy tiếng, chẳng có công phu chi cả!” Về sau, người đến xem 

đông nghẹt bèn nói: “Mỗi người các ông hãy nên an ổn rời đi, hỏi han ta 

làm chi?”, liền chẳng thấy họ đâu nữa. Thích Chân Nhất viết Nhị Đại Sĩ 

Truyện để lưu truyền. 



(5). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Đường, ngài Đàm Tạng 

năm mười lăm tuổi muốn xuất gia nhưng không có thầy, bèn kính cẩn 

niệm Quán Âm, liền nghe có tiếng chuông, thấy một ngôi chùa Tăng bèn 

tới xin xuống tóc. Xuống tóc xong, Sư liền đưa ra khỏi cửa, đi khoảng 

một trăm bước, nhìn lại đã không thấy chùa đâu nữa! Về sau, ngài Đàm 

Tạng trở thành đại pháp sư. Đường Thái Tông năm lượt thỉnh Sư thuyết 

pháp, hai lần mời vào cung. 



Theo lời tựa của Quán Âm Bổn Hạnh Kinh, vào đời Tống, sư Phổ 

Minh ở xứ Thượng Thiên Trúc thấy một vị lão tăng bảo: “Ông chỉ tu đạo 

vô thượng thừa thì chỉ tiếp độ hàng thượng căn, làm sao có thể cứu vớt 

trọn  khắp?  Hãy  nên diễn  nói,  tuyên dương  Tam  Thừa,  hành pháp  Đốn 

lẫn pháp Tiệm, rộng độ hàng trung hạ căn thì mới là báo ân Phật”. Sư 

hỏi:  “[Pháp  nào  mới  có  thể  độ  người?”  Tăng  nói:  “Cõi  này  có  nhân 

duyên  xa  xưa  với  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  hãy  nên  đem  đầu  đuôi  hành 

trạng của Bồ Tát lưu hành trong cõi đời. Kẻ cúng dường, trì tụng, phước 

chẳng luống uổng”. Ngay lúc ấy, do đã nói xong trọn hết nguyên do, vị  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 513

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lão tăng ấy liền ẩn thân biến mất. 



(6). Theo sách Quái Viên, vào đời Minh, vợ ông Vưu Tích Thụ là 

Thí Thị hiếu thảo với bố mẹ chồng, chợt bị ung thư thực quản. Có đạo cô 

bảo: “Ta từ Nam Hải đến, tên là Diệu Hải”, trao cho Thí Thị một viên 

thuốc  màu  đen  bảo  uống.  Đạo  cô  hỏi:  “Ngươi  đã  ăn  chay  hay  chưa?” 

Thưa: “Có lúc giữ, có lúc không”. Đạo cô bảo: “Ma đấy!” rồi vẽ một đạo 

bùa trên trán để trấn áp. Ra khỏi cửa, chợt chẳng thấy [đạo cô] đâu nữa! 

Ngày hôm sau, Thí Thị liền ăn uống được. Năm sau, theo mẹ chồng đến 

Phổ Đà lạy tạ, thấy ba chữ Diệu Hải Cung càng tin tưởng là Đại Sĩ hiển 

hóa. 

Trở về, lại có một đạo cô đến bảo: “Ta công hạnh đã viên mãn, chỉ 

có tấm lòng độ người là chưa thỏa”. Lại than thở: “Ngươi có năm tướng 

ngắn ngủi: Nhật nguyệt, tam quang ngắn ngủi (tuổi thọ ngắn ngủi), gặp 

gỡ  cha  mẹ  ngắn  ngủi,  duyên  anh  em  ngắn ngủi,  duyên  vợ  chồng ngắn 

ngủi, duyên lục thân346 ngắn ngủi. Ngươi chỉ thọ hai mươi chín tuổi, do 

bỏ tiền đúc một bức tượng vàng, lại từng thí tiền khắc một bức ván in 

kinh, lại còn tặng cho người đói một thố cơm. Ba điều lành ấy khiến cho 

ngươi thọ thêm ba năm. Lại gặp được nhục thân Bồ Tát điểm hóa nên 

chẳng chết yểu ngay”. Thí Thị sụp lạy cầu tiếp độ, đạo cô liền truyền ba 

giới: “Một, đoạn tình chồng vợ; hai, trừ phiền não; ba, buông bỏ nghiệp 

duyên tài sản”. Đạo cô lấy ra một cái đỉnh, mùi hương lạ tỏa thơm ngát, 

346 Chữ “lục thân” có năm cách hiểu khác nhau:  

1. Lục Thân là sáu mối quan hệ thân tộc: Cha con, anh em, anh em con chú con bác, 

anh em cháu ông chú ông bác (tức ông nội mình và ông nội người ấy là anh em ruột), 

anh  em  cháu  ông  cố  bác  ông  cố  chú,  anh  em  cùng  họ.  Đây  là  quan  điểm  của  Giả 

Nghị đời Hán được chép trong bộ Tân Thư. 

2. Lục Thân là cha con, anh em, chị em, cậu cháu, chồng vợ, bố mẹ chồng (vợ) và 

con dâu (con rể). Đây là quan điểm của Tả Truyện. 

3. Sách Hán Thư lại coi Lục Thân chỉ là ba mối quan hệ (do trong mỗi quan hệ có 2 

đối tượng nên 3x2=6) tức là cha mẹ, anh em, vợ con (trong đây đã gộp mối quan hệ 

chị em vào anh em). 

4. Sách Sử Ký cũng nêu quan điểm tương tự, nhưng hợp lý hơn:  Lục Thân là cha 

con, anh em, vợ chồng. 

5. Thiên Quản Án Liệt Truyện sách Sử Ký lại giảng Lục Thân là ông bà nội ngoại, 

cha mẹ, chị, em, con cái của anh em bên vợ, con cái của mẹ kế, con cái của con gái 

mình. Hiểu theo cách này thì lại thiếu mất cháu nội, cũng như con cái của anh em trai 

ta và con cái của chị em gái ta. 

Xét ra, Lục Thân thường được hiểu theo cách thứ ba hay cách thứ tư. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 514

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cắm bốn thứ hoa: Hạnh, hoa sen, thù du tía347, hồng mai. Trên hoa có đậu 

các  thứ  chim  yến  non,  bướm,  mỗi  thứ  một đôi, bảo:  “Đây  là  món  báu 

trong cung Đâu Suất”. Thí Thị lại sụp lạy, chớp mắt chẳng thấy đâu nữa. 

Lò hương, hoa, chim, đồng thời biến mất. 



Theo  Tiên  Tâm  Lục,  vào  đời  Minh,  mẹ  của  Ngô  Chương  được 

tuyển vào nội đình, về sau theo thân vương phi348 đến Thiều Châu. Ngô 

Chương  bỏ  nhà  đi  tìm  mẹ,  trong  thuyền  bày  tượng  Đại  Sĩ,  xót  xa  cầu 

đảo, khẩn thiết tột bậc, nguyện ắt gặp được mẹ. Vừa đến xứ Thiều, mẹ 

lại theo vương tới Nhiêu Châu. Ngô Chương bôn ba trên đường cát sỏi, 

chân đỏ bầm, nứt nẻ, nằm dưới mái hiên chùa. Có đạo nhân tự xưng là 

họ Tiêu, bó thuốc cho, chân liền lành. Đi qua Dữu Lãnh, bị con rắn đen 

mổ vào chân, đau đớn cùng cực, xây xẩm, ngã lăn ra, lại thấy Tiêu đạo 

nhân bôi thuốc, hết ngay đau đớn. Vào túp lều tranh trong hoang thôn, 

gặp một cô gái tuyệt đẹp, Ngô Chương nói: “Tâm tôi như dây mây khô, 

há còn có dâm ý?” Bươn bả ra khỏi cửa thì lều tranh không thấy nữa. 

Tuyết xuống dầy mấy thước, Ngô Chương ì ạch tiến bước. Nghỉ 

tại ngôi miếu cổ, lại thấy Tiêu đạo nhân đến, vỗ lưng nói: “Vì mẹ quên 

thân, quả là chàng trai kiên quyết, trời chẳng phụ nỗi khổ tâm của ngươi, 

không lâu nữa sẽ gặp mẹ”. [Chàng Ngô] lôi bánh ra gặm, quên ngay nỗi 

347 Thù Du (茱萸, Silverberry hoặc Oleaster ), còn gọi là Việt Tiêu hay Chi Tử. Thù 

Du là một loại cây xanh quanh năm, có hoa thơm, tinh dầu có tác dụng khử hàn tiêu 

độc, nên thường để chữa cảm mạo, có khoảng từ 40 đến 70 loài khác nhau. Loại cây 

này thường mọc thành bụi thấp, hoa bốn cánh có mùi thơm nhẹ, trái có thịt mọng ăn 

được nhưng vô vị. Thời cổ, vào tiết Trùng Dương (Trùng Cửu, tức mồng Chín tháng 

Chín âm lịch), người ta thường lùng hái lá cây này đem về phơi khô làm thuốc hoặc 

ngâm rượu uống dần. 

348 Thân Vương là tiếng gọi chung những người được mang tước vị cao nhất trong 

tước Vương. Bắt đầu từ thời Hán, hoàng tử và anh em của hoàng đế được mang tước 

Vương. Từ thời Ngụy Tấn, tước Vương được chia ra làm hai loại: Thân vương và 

Quận Vương. Thân Vương chỉ phong cho hoàng tử và anh em của hoàng đế, Quận 

Vương dành riêng cho  Hoàng Thái Tử. Về sau, Quận Vương được phong  cho các 

văn thần quan trọng (như những người giữ chức Tiết Độ Sứ đời Đường), chứ Thái 

Tử không còn được gọi là Quận Vương nữa, và tước Quận Vương đương nhiên có 

địa  vị  thấp  hơn  Thân  Vương.  Đời  Đường,  có  lệ:  Danh  xưng  của  những  vị  Thân 

Vương  chỉ  có  một  chữ,  còn  Quận  Vương  danh  xưng  có  hai  chữ.  Chẳng  hạn  như 

trước khi lên ngôi, Đường Duệ Tông mang tước Tương Vương, trong khi ấy, Quách 

Tử Nghi là quyền thần thời đó, được phong là Phần Dương Vương. Đến đời Minh, 

Thân Vương được phép có ngọc tỷ và vùng đất được phong sẽ gọi là Quốc. Đời nhà 

Thanh,  các  Thân  Vương  được  gọi  rõ  là  Thân  Vương  trong  danh  xưng.  Chẳng  hạn 

như các hoàng tử thường được gọi là Hòa Thạc Thân Vương. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 515

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đói  lạnh.  Ngày  hôm  sau,  họ  Ngô  tìm  đường  đến  Nhiêu  Châu,  tâu  lên 

vương, xin đón mẹ về phụng dưỡng suốt đời. Thoạt đầu, vương không 

chấp nhận. Về sau, mẹ bệnh ngặt nghèo, vương truyền cho vào gặp, mẹ 

đã hôn mê không nhận được ai. Ngô Chương đốt hương cầu trời, cắt thịt 

đùi  nấu  cháo  dâng  lên.  Mẹ  tỉnh  lại,  ôm  nhau  khóc.  Vương  khen  Ngô 

Chương là người hiền, thưởng cho vàng lụa, sai đưa mẹ về. Sau này, con 

là Hồng, cháu là Sơn đều làm quan đến chức Thượng Thư, đỗ đạt không 

ngớt. 



(7). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Tùy, sư Hồng Mãn lúc 

chưa xuất gia hai chân co quắp, tụng Quán Âm Kinh ba năm, chợt thấy 

một  vị  Tăng  đứng  trước  mặt,  hỏi:  “Sư  từ  đâu  tới?”  Đáp:  “Do  ngươi 

thường gọi nên ta tới. Đời trước, ngươi từng bắt trói loài vật, dư ương 

gây nên như thế. Ngươi nhắm mắt lại, ta sẽ chữa trị cho ngươi”. Hồng 

Mãn cảm thấy trên hai đầu gối vừa được nhổ đi cây đinh dài mấy tấc. 

Mở mắt ra, vị Tăng đã biến đâu mất, mới biết đấy là Quán Âm. 



Câu dưới xin xem lời chú thứ 16 trong đoạn  “cứu vớt sự đọa lạc” . 

Thêm nữa, trong Kim Cang Linh Ứng cũng chép chuyện này. 



(8). Theo Phổ Đà Chí, năm Khang Hy 28 (1689) đời Thanh, vua 

tuần du phương Nam, sắp đến Hòa Thành, chợt thấy một bà cụ giắt một 

đóa hoa hồng, một mình bơi chiếc thuyền con lướt ngang trước thuyền 

ngự.  Vua  hỏi:  “Thuyền  gì  thế?”  Đáp:  “Thuyền  chài”.  “Có  cá  không?” 

Đáp: “Có”. Khoảnh khắc chẳng thấy đâu nữa. Mọi người bảo đó là Đại 

Sĩ hóa thân, vua bèn ban tiền để tu bổ ngôi chùa báu. 



Theo Phổ  Đà  Chí,  đời  Tống,  Việt  Vương  là  Sử  Hạo  cầu đảo  tại 

động Triều Âm, được thấy tướng lành. Ban đêm, có vị Tăng đến thăm, 

bảo:  “Ngài  sẽ  làm  Thái  Sư  giống  như  Văn  Lộ  Công,  nhưng  quan  gia 

dụng binh phải hết sức cân nhắc. Hai mươi năm sau, tôi sẽ gặp gỡ ngài 

nơi đất Việt”. Về sau, ông Sử làm tướng trấn giữ đất Việt. Có đạo nhân 

tự xưng đã từng quen biết với Thừa Tướng, kẻ gác cửa cự tuyệt không 

cho  vào,  đạo  nhân  bèn  rút  bút  viết  rằng:   “Lộ  thừa  tướng  đầu  đen  trùi 

 trũi, vẻ vang vạn dặm rạng ngời thêm, Hồ tăng mắt biếc năm xưa ấy, trò 

 chuyện cùng nhau suốt một đêm” , rồi bỏ đi. Ông Hạo nhớ lại chuyện ở 

Phổ Đà đuổi theo thì đã không thấy đâu nữa! 





(9).  Trong  niên  hiệu  Gia  Tĩnh  -  Long  Khánh  đời  Minh,  có  Hoa 

Tử349 Quán Âm chẳng biết tên họ là gì, thường mặc quần áo lam lũ xin 

ăn; do vậy, đặt tên là như thế.  Ngài thường nằm ngủ dưới chân tượng  

349 Hoa Tử là tiếng gọi đùa những kẻ ăn mày vì quần áo vá chằng vá đụp nhiều mảnh 

vải khác màu cũng như thân thể họ thường ghẻ chốc, phải bôi phẩm xanh, phẩm đỏ 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 516

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Kim Cang chùa Thiên Phật ở kinh đô, biết rành chuyện vị lai của người 

khác.  Mỗi  lần  Ngài  đến  xin  ăn  [nơi  nào],  thần  Già  Lam  sẽ  báo  mộng 

trước. Năm Vạn Lịch thứ 9 (1581), Ngài phun ra lửa tự thiêu, cưỡi mây 

đi mất. 



Theo  Kỷ  Sử  Thông  Giám,  trong  niên  hiệu  Hồng  Vũ  đời  Minh, 

những gã dân ương bướng, phạm tội gian dâm, thường ẩn nấp trong đám 

sư sãi. Vua khinh ghét, bắt một trăm gã phạm tội, đào hố chôn thân họ 

xuống, cứ mỗi hàng là mười lăm tên cho ló đầu lên, dùng búa chém. Mỗi 

lần chém là mấy cái đầu rơi rụng. Có vị tăng lạ lùng tên là Tự Tại cũng 

bị  ghép  vào  hàng  ấy;  nhân đó  hiện  thần  biến,  đầu  đứt  rồi  lại  mọc  đầu 

khác, suốt mấy lượt, vua bèn tha chết cho những người còn lại. 



Lại nữa, theo truyện của ngài Đàm Thỉ đời [Lưu] Tống trong Cao 

Tăng Truyện, tập Một, khi Hách Liên Bột Bột350 phá ải, chém giết vô số, 

ngài Đàm Thỉ cũng thuộc trong số [những người bị hành hình ấy], nhưng 

đao  chẳng  thể  làm  tổn  thương  được.  Bột  Bột  bèn  tha  hết  các  sa-môn 

không giết. 



Lại nữa, Thác Bạt Đào351 hủy diệt Phật pháp, sai các đội quân binh 

chia nhau đi đốt cháy, cướp bóc chùa chiền, bắt Tăng, Ni bỏ đạo. Hễ bắt 

được kẻ nào lẩn trốn sẽ chém. Khi ấy, ngài Đàm Thỉ chống tích trượng 

đến  cửa  cung,  Thác  Bạt  Đào  ra  lệnh  [hành  hình]  theo  luật  định,  chém 

nhiều lần mà Sư chẳng thương tổn gì. Thác Bạt Đào càng nổi giận đùng 

đùng, tự rút gươm đang đeo ra chém, thân thể Sư vẫn chẳng khác gì, họ 

Thác bèn phục hưng chánh giáo. 



(10). Theo Phổ Đà Chí, tương truyền có em chồng và chị dâu hai  

để chữa ghẻ, trông như “vẽ hoa” nên được gọi là Hoa Tử. Do họ hay kêu gào, xin xỏ 

nên còn gọi là Khiếu Hóa Tử. 

350 Hách Liên Bột Bột (381-425), tự là Quật Kiết, thuộc bộ tộc Thiết Phất của giống 

Hung Nô, vốn có tên là Lưu Bột Bột, là vua khai sáng nước Hồ Hạ thời Thập Lục 

Quốc. Sư Đàm Thỉ sống vào thời Lưu Tống của Lưu Dụ (chứ không phải nhà Bắc 

Tống của Triệu Khuông Dẫn). Câu chuyện này xảy ra khi Lưu Dụ bận bịu truy kích 

tận  diệt  nhà  Tiền  Tần,  Hách  Liên  Bột  Bột  thừa  cơ  vây  hãm,  đoạt  lấy  Trường  An, 

xưng đế, thụy hiệu là Hạ Thế Tổ. 

351 Thác Bạt Đào (408-453) chính là Ngụy Thế Tổ Thái Vũ Hoàng Đế, là con của 

Thác Bạt Tự (Ngụy Minh Nguyên Đế), là một ông vua đầy tham vọng, chiến tranh 

liên miên, diệt các nước Hạ, Bắc Yên, Bắc Lương, kết thúc thời Ngũ Hồ Thập Lục 

Quốc, thống nhất phương Bắc. Vua ưa sử dụng hình phạt tàn nhẫn. Do tham vọng 

chiếm đoạt tài sản của Phật giáo và độc tôn Đạo giáo, ông đã hạ lệnh phế Phật dữ dội 

nhất (Sử thường gọi là Tam Vũ Diệt Phật, tức ba ông vua có đế hiệu là Vũ Đế hủy 

diệt Phật pháp, tức Ngụy Thái Vũ Đế, Châu Vũ Đế và Đường Vũ Tông). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 517

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

người kiền thành trì tụng mấy năm, tới núi lễ bái Đại Sĩ. Vừa cập bến, cô 

em chồng chợt đến kỳ hành kinh, chị dâu nghĩ như vậy là phạm lỗi, cô 

em chồng cũng tự thẹn ô uế, chẳng dám lên bờ. Trong khoảnh khắc biển 

dậy sóng, trong thuyền thiếu thức ăn, chợt có một bà cụ ném những viên 

đá nhỏ xuống nước, đạp trên đó để lên thuyền, xách giỏ cơm cho họ ăn. 

Cô em chồng lấy làm lạ, chưa dám nói thì chị dâu đã bảo: “Ta biết là Đại 

Sĩ hiện thân”. Chị dâu hướng về phía điện thờ lạy tạ, thấy tượng Đại Sĩ 

áo xống vẫn còn ướt. 



Theo Mộng Hoa Tạp Lục, hiếu tử họ Trương làm nghề đồ tể. Mỗi 

sáng chùi  chậu  rửa mặt  sạch sẽ, dâng  cơm  nước  hầu  mẹ  xong  rồi  mới 

gánh thịt tươi ra chợ, đổi lấy rượu và thức ăn đem về hầu mẹ xơi. Hễ mẹ 

không vui bèn diễn kịch, bầy trò hát xướng. Mẹ vui thì anh chàng đồ tể 

cũng vui. Trong làng có người vầy đoàn đi triều bái Nam Hải, chàng đồ 

tể cũng muốn cầu thọ cho mẹ, xin đi theo. Ban đêm ở trong quán trọ, anh 

ta chợt kêu ầm lên, đồng bạn hỏi nguyên do, kể: “Trong mộng nghe thấy 

tiếng  mẹ  tôi  gọi”,  mọi  người  chán  ngán  chàng  ta  bèn  [lén]  bỏ  đi  mất. 

Chàng đồ tể đi một mình lạc đường, lọt vào vùng núi non chập chùng, 

thấy một túp lều tranh, có một cụ già nhắm mắt, ngồi xếp bằng. Chàng 

đồ tể xin ngủ nhờ một đêm. Cụ già bảo: “Phổ Đà sơn cách đây mấy ngàn 

dặm, ngươi làm sao tới đó được? Hơn nữa, trong nhà ngươi tự có Phật, 

không cần phải đến núi thiêng!” Sáng ra, cụ già lay anh ta dậy, tặng hai 

tấm bánh, kéo ra sau núi, chỉ lối về. Anh chàng đồ tể ăn một tấm bánh, 

chân khỏe dị thường, đi mấy dặm, thấy bức tường thành thâm thấp, nhìn 

kỹ thì là quê cũ. Tự nghĩ: “Đấy chẳng phải là Bồ Tát chỉ điểm ta đó ư?” 

Anh ta chạy vội về, lấy bánh cho mẹ xơi. Bánh như tre non, thơm ngọt 

đã miệng. Mẹ sống ngoài chín mươi mới mất, anh chàng đồ tể vào núi, 

chẳng biết kết cục ra sao! 

Ghi thêm: Theo Mộng Xưởng Tạp Trước, Mẫn Trinh ở Hán Khẩu 

mồ côi từ bé. Vừa trưởng thành, thấy có người cúng giỗ treo hình ảnh 

cha mẹ, đau lòng chẳng biết hình ảnh của song thân ra sao, bèn học vẽ, 

đạt đến mức hết sức khéo léo. Anh ta sáng tối cầu đảo Quán Âm, cầu Bồ 

Tát rủ từ lực khiến cho gặp được người nào có diện mạo giống như cha 

mẹ của mình để vẽ hình. Người ta cười là gã ngốc. Một hôm, có kẻ lừa 

gạt,  bảo:  “Hôm  qua  tôi  từng  thấy  có  ông  bà  cụ  xách  giỏ,  chống  gậy, 

trông  rất  giống  lệnh  thân,  đi  trên  đường  vào  xứ  Kinh  -  Tương”.  Mẫn 

Trinh vội đuổi theo, mỗi ngày đi hơn hai trăm dặm, quả nhiên gặp ông 

bà cụ ấy, bèn mời quay về. Vẽ xong, không thấy hai người ấy đâu nữa. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 518

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Những người già cả nhìn vào bức vẽ, bảo tranh vẽ giống hệt như cha mẹ 

họ Mẫn, than thở hiếu tâm đã cảm động Đại Sĩ. 



(11).  Đối  với  câu  trên  xin  xem  ý  đã  nêu  trong  lời  chú  về  hình 

tượng Diện Nhiên trong đoạn tư. 



Theo  Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  Kinh,  Quán  Thế  Âm 

Bồ Tát muốn độ hữu tình, bèn hiện làm ong, trong miệng phát ra tiếng 

 “Nam-mô một-đà-dã”  (Namo Buddhaya). Các loài trùng kia nghe tiếng 

xưng  niệm  đều  được  vãng  sanh,  do  vậy,  [con  ong  ấy]  có  tên  là  Diệu 

Hương Khẩu. Một-đà-dã chính là Phật-đà-da. 

 2.2.4.2. Thuyết pháp  

 1. Bèn có: Xoa đầu Huệ Nhật, khuyên niệm hồng danh. Nghiêm 

 trách Bà La, đừng cầu vương vị. 

  

 2.  Chỉ  dạy  Linh  Chiếu,  Tịnh  Độ  chẳng  xa.  Răn  bảo  Bách 

 Nương, Tây Phương nên lễ. 

  

 3. Vâng thờ Đại Minh Chú Kinh, nên biết trọng đại. Tụng kinh 

 Kim Cang Bát Nhã, phải thật kiền thành. 

  

 4. Đốt hương cầu phước, đừng quăng giấy chữ. Thành kính trì 

 kinh, chớ dùng củi bẩn. 

  

 5. Răn cụ Lã ở Giang Ninh, làm điều thiện ắt hưởng tốt lành. 

 Than ông Đồ xứ Tiền Đường, quá nghiêm khắc, thiếu lòng nhân hậu. 

  

 6.  Trì  kinh  ắt  phải  quỳ,  thường  phải  nên  ân  cần  cung  kính. 

 Kiêng giết ắt vãng sanh, rộng ban bố giáo hóa từ bi. 

  

 7. Thói đời ngày càng tệ, quỷ thần giám sát càng nghiêm, dốc 

 lòng hướng về Tây, Bồ Đề tự nhiên bất thoái. 

  

 8.  Ấy  là  vì  Sa  Bà  quốc  độ,  dùng  thanh  luận  hòng  giảng  rành 

 rành, quần sanh ngu muội, tuy hiện thân, chẳng biết thuyết pháp. 

  

 9.  Vì  thế:  Đích  thân  dạy  bảo  trong  Định,  hoặc  truyền  trong 

 mộng, vừa thoảng qua tai, liền thành đạo chủng (Gồm hai đoạn). 

(1).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  đời  Đường,  ngài  Huệ  Nhật 

cưỡi thuyền sang Thiên Trúc, lễ thánh tích của Như Lai. Tại nước Kiện 

Đạt La (Gandhāra), trên ngọn núi của phía Đông thành, Sư kiền thành 

cầu  đảo  Quán  Âm,  đích  thân  thấy  Bồ  Tát  hiện  thân,  răn  dạy:   “Hãy

 chuyên niệm Tây Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật, phát nguyện 

 vãng sanh thì sẽ thấy Phật và ta, đắc đại lợi ích. Ông nên biết pháp môn 

 Tịnh Độ vượt trỗi các hạnh” . Lúc trở về, Sư được vua ban hiệu là Từ 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 519

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Mẫn  Tam  Tạng,  siêng  tu  Tịnh  Độ,  soạn  Vãng  Sanh  Tịnh  Độ  Tập  lưu 

hành trong cõi đời. 



Theo Đường Tam Tạng Truyện, khi ngài Giới Hiền giảng Du Già 

(Yogācāra: Duy Thức) cho ngài Huyền Trang, có một vị Bà La Môn nói: 

“Tôi từng ở núi Bố Trách Ca, đối trước tượng Quán Tự Tại Bồ Tát phát 

nguyện  làm  vua.  Bồ  Tát  hiện  thân  quở  trách:  ‘Đến  lúc  nọ  sẽ  có  Giới 

Hiền giảng Du Già cho vị tăng Chi Na, ngươi đến đó nghe, do nghe pháp 

sẽ thấy Phật, thành vua để làm gì?” Quả nhiên là như vậy. 



(2). Theo Phật Tổ Thống Kỷ, đời Tống, ngài Linh Chiếu mở Tịnh 

Nghiệp  Xã,  tham  dự  có  hai  vạn  người,  đa  phần  được  ứng  nghiệm.  Sư 

thường mộng thấy nghi dung của Tam Thánh, quỳ hỏi: “Chiếu tụng kinh 

Đại Thừa mong sanh Tịnh Độ, có được thỏa nguyện hay chăng?” Quán 

Âm chỉ dạy:  “Tịnh Độ chẳng xa, hễ có nguyện liền được vãng sanh” . 



Theo Di Kiên Chí, vào đời Tống, Vương Bách Nương mồ côi từ 

bé, đã xuất giá lại góa bụa, sống nhờ nơi dinh quan của cậu. Trong niên 

hiệu Thiệu Hưng (1131-1162), bà Vương mắc bệnh câm điếc, người cậu 

dạy bà Vương hãy dốc lòng thành nơi Quán Âm, bà Vương bèn sáng tối 

lễ niệm. Mỗi khi nghỉ ngơi, thấy tướng lành trang nghiêm của đức Quán 

Âm, răn dạy thiết tha, khuyên lễ Tây Phương Di Đà Phật. Bồ Tát truyền 

kệ  rằng:   “Nguyện lực  châu sa  giới,  vân hà độc lễ  Tây?  Đản năng  hồi 

 nhất niệm, xúc xứ thị Bồ Đề” (Nguyện lực trọn sa giới, sao chỉ lễ Tây 

Phương? Chỉ vì xoay một niệm, đâu đâu cũng Bồ Đề). Lại dạy bà Vương 

hãy khuyên khắp mọi người tụng niệm. Chưa đầy một tháng, bệnh liền 

lành, tâm cũng thông sáng. 



(3). Theo Dị Đàm Khả Tín Lục, em gái tướng quốc nước Trịnh bị 

hồ ly quấy phá, tụng Tâm Kinh bèn thoát nạn. Lại có nữ quỷ dựa thân, tự 

xưng là Mậu Tam Cô. Tướng quốc hứa tụng ba trăm quyển Tâm Kinh để 

siêu  độ,  [quỷ  bèn]  chắp  tay  cảm  tạ.  Về  sau,  em  gái  mộng  thấy  Đại  Sĩ 

dạy:  “Họ Mậu được tụng ba trăm quyển kinh nên trở thành địa tiên352. 

352 Theo Tiên Kinh của Đạo Giáo thì:  “Bậc thượng sĩ bay lên hư không thì gọi là 

 Thiên Tiên, bậc trung sĩ ngao du các danh sơn thì gọi là Địa Tiên, bậc hạ sĩ chết đi 

 rồi mới thành tiên thì gọi là Thi Giải Tiên” . Dựa theo luận điểm này, các Đạo Sĩ đặt 

ra năm loại tiên (quỷ tiên, nhân tiên, địa tiên, thiên tiên và kim tiên), trong đó là Địa 

Tiên là những đạo sĩ đã tu luyện đến mức tinh khí thần hợp nhất, đắc năm môn thần 

thông, có thể hấp thụ tinh khí của nhật, nguyệt, thiên, địa nhằm bổ dưỡng thân mạng, 

nhục thân bất hoại, không còn Ngã Chấp và Pháp Chấp. Họ cũng báng bổ coi Phật 

chỉ là một trong số những vị  Kim Tiên  của  Đạo Giáo. Nhà Phật  gọi  chung những 

thần thánh trong nhân gian là Địa Tiên nhằm phân biệt với chư thiên. Chữ Địa Tiên ở 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 520

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tâm  Kinh  của  ta  trọng  đại,  hãy  càng  nên  cung  kính  phụng  trì”.  Tâm 

Kinh còn gọi là Đại Minh Chú Kinh do ngài Cưu Ma La Thập dịch. 



Theo  Hải  Nam  Nhất  Chước,  trong  niên  hiệu  Đạo  Quang  (1821-

1850)  đời  Thanh,  Nghiêm  Thụy  Năng  ở  Phù  Lương  bị  bệnh  chết.  Sai 

dịch cõi âm bắt đến một dinh thự. [Diêm Vương] vừa mới thẩm tra thì 

Đại Sĩ đến, khoác áo choàng hoa sen, có một ông già đen xạm đi theo. 

Đại  Sĩ  bảo:  “Thụy  Năng  chưa  hết  tuổi  thọ,  sao  lại  bắt  đến?”  [Diêm 

Vương] liền phạt trượng bọn sai dịch. Đại Sĩ lại nói: “Ba đời nhà Thụy 

Năng không ăn thịt bò, thịt chó, cả nhà trì Quán Âm Trai, tụng Quán Âm 

Kinh.  Ông  già  đen  xạm  này  có  thể  làm  chứng”.  Dạy  xong,  dẫn  Thụy 

Năng đi khắp các địa ngục, răn dạy ông ta khi sống lại, hãy bảo người 

nhà ăn chay, niệm kinh, ai nấy phải chú trọng thành kính. Hơn nữa, kinh 

Kim Cang công đức chẳng thể nghĩ bàn, người tụng hãy cẩn thận, đừng 

có đầu không cuối, rồi đưa về nhà, Thụy Năng liền tỉnh lại. 



(4). Theo Tích Tự Biên, tại miếu Quán Âm ở Kim Lăng, trong các 

tháng  Hai,  tháng  Sáu,  tháng  Chín,  người  đến  dâng  hương  đông  nghẹt, 

quăng  bừa  bãi  những  bao  hương  bằng  giấy  có  in  chữ,  mặc  cho  tín  đồ 

giẫm đạp. Người đất Hoàn (tỉnh An Huy) là Tôn Hữu Mai, cầu đảo mẹ 

được lành bệnh, mộng thấy Đại Sĩ dạy rằng:  “Người đến thắp hương đa 

 số muốn cầu phước mà nếu quăng bỏ giấy chữ thì đã ngược ngạo tạo 

 lắm tội nghiệp. Ngươi hãy nên kể lại, nhắc nhở mọi người kính tiếc giấy 

 chữ”.  Hữu Mai tỉnh giấc bèn kể với người khác, về đến nhà mẹ đã lành 

bệnh. 



Theo Vấn Tâm Biên, trong niên hiệu Chánh Hòa (1111-1118) đời 

Tống, Lý Bát bị bệnh cùi, các thầy thuốc đều nói chẳng chữa được. Họ 

Lý  trước  đó  tụng  đủ  ba  tạng  Quán  Âm  Kinh.  Đến  lúc  này,  có  một  vị 

Tăng cho một viên thuốc, ông Lý nhận lấy nhưng chưa uống. Đêm mộng 

thấy Tăng nói: “Ta là Quán Thế Âm. Thường ngày ngươi ưa dùng củi dơ 

nấu đồ ăn xúc phạm quỷ thần, nên mắc phải bệnh ấy. Nghĩ ngươi tụng 

kinh thành kính, nghiêm cẩn, đặc biệt ban cho ngươi một viên cứu khổ 

đan, sao lại chẳng uống?” Tỉnh giấc, uống ngay, râu, lông mày lại mọc 

ra. 



(5).  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  ông  Lã  ở  Giang  Ninh  bệnh  nguy 

cấp,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  bảo:  “Ngươi  do  tụng  kinh,  ham  làm  lành,  nên 

được tăng thọ. Hãy nên khuyên khắp người đời, làm lành thì điều lành sẽ 

giáng xuống, làm ác thì tai ương sẽ giáng xuống, tơ hào chẳng sai!” 

đây cũng có thể hiểu là Địa Hành Tiên, tức là một trong mười loại tiên được nhắc tới 

trong kinh Thủ Lăng Nghiêm. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 521

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Vào đời Thanh, Thái Thú Đồ Tiềm Viên bệnh nguy ngập, mộng 

thấy Đại Sĩ dạy: “Ngươi đời trước làm quan, công bình nhưng nghiêm 

khắc, rất tổn hại lòng nhân hậu, lại giết nhiều sanh mạng, đáng mắc quả 

báo đoản  thọ.  May  là  trong  khi bệnh  tật vẫn ôm  lòng làm  lợi  ích,  cứu 

giúp, thệ nguyện kiên cố, nên có thể tăng tuổi thọ”. 



(6). Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Ngô Thị là vợ ông Trương, ăn 

chay, tu Tịnh Độ, mộng thấy Quán Âm Đại Sĩ dạy hãy quỳ niệm; vì thế, 

hễ niệm Phật bèn quỳ. 



Đối với câu kế tiếp, hãy xem lời chú trong số hai trong đoạn Lành 

Bệnh thứ nhất, tức chuyện Vương Ứng Cát. 



(7). Đối với câu trên, xin hãy đọc lời chú thứ bảy trong đoạn thứ 

ba nơi phần Trường Thọ về chuyện Thang Sính sống lại. Đại Sĩ dạy ông 

Sính:  “Ông  gặp  sắc  chẳng  dâm,  nên  ta  đến  cứu.  Ngày  nay  lòng  người 

hiểm ác, gian dối, quỷ thần giám sát cực nghiêm. Như ông X... lẽ ra thi 

đậu, nhưng do làm chuyện không đoan chánh nên lỡ làng. Ông Y... tu 

thiện, cho đến khi công lao đầy đủ sẽ được giáng phước. Ông hãy nên có 

lòng tin, ưa làm lành”. 



Theo Tây Phương Công Cứ, vợ của Bành Tế Thanh là Phí Thị qua 

đời. Hoàng Kính Phu lễ bái Phổ Môn Đại Sĩ để hồi hướng cho bà ta, Đại 

Sĩ dạy: “Một niệm đem hồi hướng, gởi lòng chốn Tây Phương, công tu 

tích tụ lâu, trọn chẳng thoái Bồ Đề”. 



(8).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Kim  thử  Sa  Bà  quốc,  thanh  luận  đắc 

 tuyên minh”  (Nay trong cõi Sa Bà thì nhờ âm thanh biện luận mà được 

giảng rõ). 



Theo Quán Âm Cảm Ứng, Đường Văn Tông ăn sò, trong sò hiện 

tướng Bồ Tát. Đem hỏi thiền sư Duy Chánh, Sư nói: “[Bồ Tát thị hiện 

trong] loài vật, chẳng phải ứng hiện xuông, mà là nhằm khơi gợi tín tâm 

của bệ hạ, hãy bớt tiêu dùng, thương yêu con người. Kinh dạy: Nên dùng 

thân Bồ Tát để độ được bèn hiện thân Bồ Tát để thuyết pháp”. Vua nói: 

“Đã hiện thân Bồ Tát nhưng chưa nghe thuyết pháp”. Sư nói: “Bệ hạ có 

tin hay chăng?” Vua bảo: “Nào dám chẳng tin!” Sư nói: “Bệ hạ đã nghe 

thuyết pháp rồi đấy”. Vua cả mừng, thôi ăn sò, xuống chiếu hạ lệnh các 

tự viện trong thiên hạ đều tạc tượng Quán Âm. 



(9). Theo Định Huệ Tương Tư Ca:  “Vừa nghe pháp, thoảng qua 

 tai, có thể huân tập chủng tử giác ngộ trong tạng thức” . 

 1.  Giống  như  Nguyên  Mô  sắp  bị  giết,  truyền  mười  câu  kinh. 

 Kính Đức sắp tử hình, Cao Vương linh hiển. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 522

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 2.  Sơn  Đông  ngự  sử,  chú  thuật  Bạch  Y.  Yên  Chi  vương  phi, 

 kinh  xưng  mộng  dạy.  Chép  trong  Giản  Biên,  ứng  như  dùi  vừa  gõ 

 trống,  liền  có  tiếng  vang.  Vốn  chẳng  phải  là  sấm  truyền  của  lũ  dân 

 ma, dám dựa dẫm, bám víu xằng bậy, cũng chẳng giống như cơ bút 

 của linh quỷ giáng đàn, vờ vĩnh giả danh. Đấy là sự hoằng pháp thứ 

 hai của Đại Sĩ vậy (Trong đoạn này ca tụng cả kinh thế tục). 

(1). Đối với chuyện Vương Nguyên Mô trong Tống Thư, xin xem 

lời chú thứ nhất trong đoạn thứ nhất của phần  “khỏi bị giết chóc” . 



Sách  Thái  Bình  Quảng  Ký chép  Nguyên Mô nằm  mộng thấy  có 

người dạy tụng Quán Âm Kinh một ngàn biến, ông Mô nói: “Mạng chỉ 

còn  trong  sáng  tối,  làm  sao  tụng  một  ngàn  biến  cho  được?”  Bèn  dạy 

rằng:   “Quán  Thế  Âm,  nam  mô  Phật,  có  nhân  với  Phật,  có  duyên  với 

 Phật, có duyên với Phật pháp, thường, lạc, ngã, tịnh, sáng niệm Quán 

 Thế  Âm,  tối  niệm  Quán  Thế  Âm,  niệm  niệm  từ  tâm  khởi,  niệm  Phật 

 chẳng lìa tâm” . Đấy gọi là bài kinh gồm mười câu. 



Sách Pháp Hoa Cảm Thông cũng chép Nguyên Mô mộng thấy có 

người dạy tụng phẩm Phổ Môn, nhưng một đêm mà tụng một ngàn biến, 

quả thật cảm thấy chẳng dễ, có lẽ sách Thái Bình Quảng Ký chép gần sự 

thật hơn. Còn như sách Nam Hải Từ Hàng chép [ông Nguyên Mô] tụng 

Cao  Vương  Kinh  tức  là  chẳng  biết  khi  Nguyên  Mô  bị  Thác  Bạt  Đào 

đánh bại cho đến thời Cao Hoan là đã trễ hơn tám mươi năm353, thuở ấy, 

làm gì có danh tự Cao Vương Kinh? Cõi đời tụng phẩm Phổ Môn được 

353 Cao Hoan (496-547) là người Tiên Ty được Hán hóa, vốn có tên là Hạ Lục Hồn, 

là một tay quyền thần thời Bắc Ngụy và Đông Ngụy, từng nắm quyền Thừa Tướng, 

thâu tóm quyền hành nhà Ngụy, đặt nền móng cho nhà Bắc Tề. Do vậy, đôi chỗ gọi 

Cao Hoan là Cao Vương, tuy ông ta chưa hề xưng vương. Sách Nam Hải Từ Hàng 

cho rằng kinh Cao Vương Quán Âm là kinh do Vương Nguyên Mô được Quán Âm 

Bồ Tát truyền trong mộng, và do ông Nguyên Mô siêng năng trì tụng nên khi bị vua 

Bắc Tề xử tử, đao chém nhiều lần bị gãy. Vì Nguyên Mô được vua Bắc Tề (họ Cao) 

tha tội chết, nên bài kinh đó gọi là Cao Vương Quán Âm. Thật ra, Vương Nguyên 

Mô sống cùng thời với Thác Bạt Đào (Ngụy Thái Vũ Đế), bị Thác Bạt Đào đánh bại, 

toan đem ra hành hình, và Thác Bạt Đào mất năm 453, trong khi Cao Hoan mãi đến 

năm 496 mới sanh ra, tức là 43 năm sau khi Thác Bạt Đào đã chết. Hơn nữa, Cao 

Hoan chỉ là người thâu tóm chánh quyền Đông Ngụy, phế vua, lập cơ sở quyền bính 

cho con là Cao Tường soán ngôi nhà Đông Ngụy  lập ra nhà Bắc Tề vào năm 550 

(tức  3  năm  sau  khi  Cao  Hoan  đã  chết),  chứ  chưa  bao  giờ  làm  vua.  Do  vậy,  Cao 

Vương không phải là Cao Hoan mà là Cao Tường. Nếu theo thuyết của Nam Hải Từ 

Hàng thì sự việc Nguyên Mô bị hành hình đã trễ hơn hơn 80 năm và lúc đó Nguyên 

Mô đã ngoài trăm tuổi! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 523

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ứng  nghiệm,  nhưng  truyền  tụng  sai  lầm  là  kinh  Cao  Vương,  đại  để  là 

như vậy đó. 



Đối với chuyện Tôn Kính Đức ở Định Châu chép trong Tề Thư, 

xin hãy xem lời chú thứ tư trong đoạn thứ nhất của phần  “thoát nạn giết 

 chóc” . 



Kinh Cứu Khổ như vừa nói [trong đoạn trên] còn được gọi là Cứu 

Sanh Kinh, hoặc gọi là Thập Cú Kinh, nhưng theo như Tam Bảo Cảm 

Thông Lục thì kinh ấy có danh hiệu chư Phật, như vậy thì kinh được nói 

trong  Tam  Bảo  Cảm  Thông  Lục  phải  là  kinh  Cao  Vương  được  lưu 

truyền trong thế tục. 



(2).  Đối  với  câu  trên,  xin  xem  lời  chú  thứ  mười  hai  trong  đoạn 

 “khỏi bị hành hình” . 



Khi  Minh  Thành  Tổ  còn  là  Yên  Vương,  vợ  ông  ta  trong  hôm 

Nguyên Đán nhập Định, thấy Đại Bi Quán Âm hiện quang minh đủ các 

màu, tràng phan, anh lạc, lầu gác trang nghiêm, Đại Sĩ bảo: “Phật Thuyết 

Đệ Nhất Hy Hữu Đại Công Đức Kinh có thể tiêu tai, chứng quả. Ngươi 

sắp làm mẫu nghi thiên hạ, phước dày, tánh sáng, có thể vâng lãnh lời 

phó chúc, cứu vớt sanh linh”. Bèn dùng cam lộ quán đảnh, [vương phi] 

thân tâm thanh lương. Tỉnh mộng, trong miệng vương phi có mùi thơm 

lạ, trì tụng kinh chú được truyền trong mộng không sai sót. Trong thời 

Tĩnh Nạn, trong thành bị vây mấy lần, đều dựa vào sức che chở của kinh 

này. Còn những kinh khác như hai thiên trung hạ của Tâm Kinh, Quán 

Âm Bổn Nguyện v.v... đều là do người đời sau ngụy tạo, trọn chớ nên 

tin! 

 2.2.4.3. Ban cho người tiếp nối dòng pháp 

 1. Bèn có Bồ Tát Vạn Hồi, danh đề trụ Phật. Thai Tông354 Tuân

 Thức, mộng trao minh châu. 

  

 2. Lão Tăng ngủ nhờ, có Niệm Thường kể lại chuyện xưa. Sao 

 Mai vào bụng, được Từ Tạng hoằng truyền giới luật. 

  

 3. Loa Khê tôn giả, chuyển thành Kế Trung. Bà lão xách giỏ cá, 

 đưa Nguyên Chánh tới. 

  

 4.  Cung  kính  nhận  tượng,  Bích  Phong  quả  là  chàng  trí  huệ. 

 Trong tiệc quán tưởng, Quốc Bảo thật xứng ngôi Thái Sư. 

  

 5.  Thánh Đạt  tướng lạ khôn tầy,  Tịnh Chi xương nhìn sáng  

354 Thai Tông: Tông Thiên Thai. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 524

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 sạch. 

  

 6. Cầu nơi chùa tháp, Đại Giác chẳng thẹn sư thừa. Mộng chiếu 

 thần quang, Đạo Phi hết lòng hiếu thảo. 

  

 7. Đại Thông ban hiệu, hiểu sách vở tót vời. Khai Huýnh nhân 

 từ, cứu khắp sanh mạng. 

  

 8. Trao cho chuỗi châu, Tuyết Song đắc đế lý viên dung. Nuốt 

 ánh sáng vàng, Sơ Thạch phá hư không tan nát. 

  

 9.  Quán  Huyễn  lừng  danh,  từng  làm  quan  Thái  Sử.  Dịch 

 Đường nối pháp, con thơ thừa kế nghiệp nhà. 

  

 10. Tăng chúng kính như Bắc Đẩu, Hám Sơn thanh danh chói 

 rực. Kim chỉ nam trong biển khổ, Ngẫu Ích đạo đáng tôn sùng. 

  

 11. Cổ Am hiện tướng giữa mây, Chuyên Ngu nhập thai trong 

 mộng. 

  

 12. Da Khê xứng danh “sư tử nhi”, Ký Thiền hợp điềm mộng 

 Mục Công. 

  

 Chư vị đã chói ngời Tăng sử, mừng bậc long tượng xuất hiện 

 đông  đầy.  Nào  có  biết  những  vị  nối  pháp  do  Bồ  Tát  ban  tặng,  đều 

 nhận  lời  phó  chúc  tại  Linh  Sơn.  Đấy  là  chuyện  hoằng  pháp  thứ  ba 

 của Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo bài Lưỡng Kinh Ký trong Đàm Tân Lục, đời Đường, sư 

Vạn Hồi, họ ngoài đời là Trương, mẹ cầu nguyện nơi tượng Quán Âm 

bèn có mang. Lúc sanh ra, Sư giống như ngu ngốc. Do đi sang doanh trại 

của người anh ở An Tây, sáng đi, tối về, [tính ra] một ngày đi vạn dặm, 

[người  ta]  mới  hết  sức  kinh  ngạc.  Ngài  Huyền  Trang  đến  Thiên  Trúc, 

thấy trên trụ Phật có đề: “Bồ Tát Vạn Hồi bị đày sang Văn Hương giáo 

hóa”. Sư trở về gặp ngài Vạn Hồi, lễ làm thầy. Võ Tắc Thiên đón sư Vạn 

Hồi vào triều, Sư nói rất nhiều chuyện linh nghiệm. Vạn Hồi gặp Tăng 

Già Đại Sĩ, lễ yết rất cung kính. Đại Sư vỗ đầu Vạn Hồi bảo: “Tiểu tử đi

được rồi đó”. Đại Sư tịch xong thì Vạn Hồi cũng mất. 



Theo Liên Tông Bảo Giám, mẹ của sư Tuân Thức đời Tống cầu 

đảo Quán Âm, mộng thấy cô gái xinh đẹp trao cho viên minh châu bèn 

sanh ra Sư. Vừa tròn bảy tháng, Sư đã có thể niệm Quán Âm. Dốc sức 

học hành đến nỗi ho ra máu, thấy Bạch Y Đại Sĩ duỗi tay chỉ vào miệng, 

khêu ra mấy con trùng. Từ đầu ngón tay, cam lộ lại tuôn vào miệng, thân 

tâm thanh lương, bệnh trầm kha từ trước liền khỏi ngay. Sư đảnh tướng 

cao cả tấc, tay thòng quá gối, tiếng như hồng chung, được vua ban hiệu 

là Từ Vân Sám Chủ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 525

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(2). Theo Từ Lâm Tập, sư Niệm Thường đời Nguyên, hiệu là Mai 

Ốc. Mẹ cầu đảo Đại Sĩ, mộng thấy có vị lão tăng lông mày rậm xin ngủ 

nhờ, bèn có mang Sư. Lúc Sư sanh ra có ánh sáng tốt lành, mùi hương 

lạ. Xuất gia, Sư nghiên cứu rộng khắp các sách. Vua tôn Sư làm thầy, 

tôn kính, sủng ái. Sư soạn bộ Phật Tổ Thông Tải Tập lưu hành trong cõi 

đời, người thời ấy gọi Sư là  “Tăng trung ban mã”355. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  ngài  Từ  Tạng  đời  Đường,  họ 

Kim, cha là Vũ Lâm, thuộc hoàng tộc xứ Tân La (Silla). Phụ thân Sư tạo 

một ngàn bộ kinh Quán Âm để cầu con, bà mẹ mộng thấy ngôi sao lọt 

vào bụng, sanh ra Từ Tạng. Sư hoằng diễn giới luật, đáng giữ ngôi Tể 

Tướng, nhưng Sư nhiều lần tránh né không nhận. Vua tức giận, sai sứ 

vào núi đâm chết. Ngài Từ Tạng nói: “Ta thà giữ giới một ngày rồi chết, 

chẳng  phá  giới  cả  đời  để  được  sống!”  Sứ  giả  bèn  tha  đi.  Sư  liền  sang 

Trung Quốc thuyết pháp, tuôn cam lộ, quyến thuộc của nhà vua càng tôn 

sùng. 



(3). Theo Phật Tổ Thống Kỷ, Thích Kế Trung, tự là Pháp Thần, 

cha mẹ cầu tự trong miếu Phật, cùng mộng thấy  một vị Tăng trao cho 

đứa con, bảo: “Gởi ngươi nuôi Loa Khê tôn giả”. Sư xuất gia bị bệnh, 

bèn hành Thỉnh Quán Âm Tam Muội. Đại Sĩ phóng quang, dùng nước 

355 Ban Mã là Ban Cố và Mã Dung là hai văn học gia nổi tiếng. Ban Cố (32-92), tự là 

Mạnh  Kiên,  người  xứ  Hàm  Dương,  tỉnh  Thiểm  Tây,  là  thi  nhân,  kiêm  sử  gia  thời 

Hán. Ông là tác  giả của bộ sử  Hán  Thư  (Tiền  Hán Thư) nổi tiếng  gồm 100 thiên. 

Trong thời gian ông biên soạn bộ này, có kẻ vu báng ông lén lút xuyên tạc quốc sử, 

nên bị hạ ngục. Em trai ông là Ban Siêu ra sức trần tình với Hán Minh Đế nên vua 

tha tội, phong Ban Cố làm Lan Đài lệnh sử. Ban Cố từng theo Đậu Hiến đánh Hung 

Nô, đảm nhiệm chức Hành Trung Tướng Sự. Sau khi đại phá Hung Nô, Đậu Hiến sai 

Ban Cố viết bài minh khắc trên núi Yên Nhiên. Về sau, do Ban Cố không khéo dạy 

dỗ con cái, gây hiềm khích với quan lại ở Lạc Dương, nên khi họ Đậu thất thế, tự sát, 

Ban Cố bị vu tội cấu kết bè đảng với Đậu Hiến, bị tống giam và chết trong ngục. Do 

bộ Hán Thư chưa soạn xong, Hán Hòa Đế bèn sai em gái ông ta là Ban Chiêu (Tào 

Đại Gia) soạn tiếp, nhưng chưa xong thì bà này cũng chết, vua phải sai môn nhân 

của bà là Mã Tục tiếp tục hoàn thành sự nghiệp biên soạn Hán Thư. Mã Dung (79-

166),  tự  Quý  Trưởng,  người  xứ  Hưng  Bình,  tỉnh  Thiểm  Tây,  là  một  nhà  kinh  học 

(chuyên viên về các kinh điển Nho gia) thời Hán. Ông tinh thông sách vở thởi ấy, 

từng chú thích các bộ Chu Dịch, Thượng Thư, Mao Thi, Luận Ngữ, Hiếu Kinh v.v... 

biên soạn bộ Tam Truyền Dị Đồng Thuyết. Ngoài kinh điển Nho gia, ông còn chú 

thích Đạo Đức Kinh, Hoài Nam Tử, Ly Tao, Liệt Nữ Truyền. Những nhà chú giải 

kinh sách cổ nổi tiếng như Trịnh Huyền, Lô Thực đều là học trò của ông. Do vậy, từ 

ngữ “tăng trung ban mã” có ý ca ngợi ngài Niệm Thường có tài biên soạn sử liệu, 

chú giải kinh điển chẳng kém gì Ban Cố và Mã Dung. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 526

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tưới đảnh, bệnh liền khỏi ngay. Sư hiểu sâu xa Giáo Quán, ngài Tuyết 

Đậu Hiển nói:  “Đạo của Tứ Minh có người truyền rồi!” 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  mẹ  của  Trung  Tán356  Nguyên  Chánh  cầu  đảo 

Đại Sĩ, mộng thấy bà lão xách giỏ cá vào cửa, trao cho một con cá chép, 

bèn có thai. Đêm Nguyên Chánh sanh ra, sáng ngời như ban ngày. Thầy 

bói bảo: “Mạng không thọ”, do vậy bèn xuất gia, về sau đắc pháp nơi 

ngài Dịch Đường. 



(4).  Theo  Kê  Cổ  Lược,  sư  Bảo  Kim,  hiệu  là  Bích  Phong,  họ 

Thạch. Cha mẹ đều thích làm lành. Có một vị Tăng tặng tượng Quán Âm 

cho mẹ Sư bảo: “Hãy nghiêm cẩn thờ phụng thì sẽ sanh ra đứa con trai 

có trí huệ”. Không lâu sau sanh ra Sư, bạch quang chiếu khắp nhà. 





Thái  Sư  nhà  Nguyên  hiệu  là  Quốc  Bảo,  tên  là  An  Tạng,  hiệu là 

Long Quan Lão Nhân. Cha ngài đang ngồi trong tiệc mà nhập Quán Âm 

Quán, [trong khi quán tưởng] chợt có người ẵm đứa bé đến trao cho, mẹ 

Sư  liền  có thai.  Đến  khi sanh  ra ngài, hồng quang  ngập nhà. Lúc  năm 

tuổi, Sư có lần ngủ vùi suốt ba ngày đêm, bảo: “Văn Thù thuyết pháp 

cho con”. Về sau, Sư ngồi qua đời, mùi hương lạ sực nức, viên tướng 

ngưng  đọng  trong  phòng,  bạch  hào  quang  hướng  về  Tây  rồi  chiếu  về 

phương Nam, xá-lợi ngũ sắc vô số. 



(5). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, sư Chân Quán tự là Thánh 

Đạt. Phụ mẫu khiết tịnh, trai giới, lập thệ, tụng kinh Dược Sư, Quán Âm, 

Kim Cang để cầu có đứa con trí huệ. Đến lúc sanh ra, Sư tướng lạ khôn 

sánh tầy. Chỉ tay trong bàn tay trái hợp thành hình chữ Tiên (仙), chỉ tay 

trong bàn tay phải hợp thành hình chữ Nhân (人). 



Lại nữa, cha mẹ ngài Tịnh Chi nghĩ đến điều lành, nhưng không 

có người nối dõi, cầu đảo khắp nơi nhưng không được toại nguyện, bèn 

niệm Quán Âm, trong vòng mười ngày bèn có thai. Đến năm lên tám, Sư 

ưa thích Di Đà Quán Hạnh, thấy cảnh xinh đẹp, quán xương sáng sạch. 



(6).  Theo  Thiền  Lâm  Tăng  Bảo  Truyện,  mẹ  ngài  Hoài  Liên  cầu 

đảo nơi tháp ngài Tứ Châu Tăng Già sanh ra Sư. Trong niên hiệu Hoàng 

Hựu  (1049-1454),  Sư  được  vua  ban  hiệu  là  Đại  Giác.  Sư  trì  luật  tinh 

nghiêm, được vua ban bát thơm bằng gỗ long não, Sư bèn đốt bát trước 

mặt  sứ  giả.  Thuở  nhỏ,  Sư  theo  học  với  Hiểu  Thuấn  thiền  sư.  Thuấn 

356 Trung Tán còn gọi là Trung Thừa, được lập ra từ thời Hán, có nhiệm vụ phụ tá 

Ngự Sử Đại Phu, đặc trách nhiệm vụ giám sát và đàn hặc các quan. Đến thời Minh, 

chức vụ này bị phế và thay bằng chức Đô Sát Viện. Đến đời Thanh, chức vụ Tuần 

Phủ thường kiêm nhiệm chức Hữu Phó Đô Ngự Sử của Đô Sát Viện trong một tỉnh 

nên Tuần Phủ cũng thường gọi là Trung Thừa hay Trung Tán. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 527

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thiền Sư bị Quận Sứ đố kỵ, nên phải mặc đồ thường, đến nương náu với 

ngài Hoài Liên. Ngài Hoài Liên để thầy nghỉ nơi chánh tẩm, giữ lễ đệ tử. 

Vương công đến thân cận Sư thấy lạ, ngài Hoài Liên đem sự thật trình 

bày. Tống Nhân Tông bèn cho phép ngài Hiểu Thuấn xuống tóc trở lại. 



Lại nữa, ngài Đạo Phi đời Hậu Châu, mẹ là Hứa Thị trì phẩm Phổ 

Môn  cầu  con,  mộng thấy  thần  quang  chiếu  vào  thân  bèn  có  mang.  Về 

sau, Sư xuất gia, gặp năm đói kém bèn nhịn ăn nuôi mẹ. Sư đến Hoắc 

Sơn  tìm  xương  cha,  gom  các  hài  cốt  tụng  kinh,  chúc  nguyện:  “Xương 

nào chuyển động tức là hài cốt của cha”. Mấy hôm sau, quả nhiên có đầu 

lâu từ đống xương trồi lên, đến trước Đạo Phi lắc lư một lúc lâu. Đạo Phi 

khóc lóc, ôm về. Trước hôm Sư về đến nhà một ngày, mẹ Sư mộng thấy 

chồng quay về nhà. 



(7).  Theo  Giác  Hổ  Tập,  sư  Thiện  Bản  đời  Tống  trong  niên  hiệu 

Nguyên Phong (1078-1085) được vua ban hiệu là Đại Thông. Mẹ ngài 

cầu đảo Bạch Y Đại Sĩ mà sanh ra Ngài. Sư thông hiểu sách vở tột bậc, 

trong Định thấy Phật Di Đà hiện thân sắc vàng. 



Theo Từ Lâm Tập, ngài Khai Huýnh là con nhà họ Trương. Mẹ 

Sư cầu đảo Đại Sĩ bèn có mang, sanh Sư nhằm đúng ngày Đại Sĩ thành 

đạo, sáng rực cả nhà. Bà nội Sư có để lại mấy thoi vàng. Gặp năm đói 

kém, Sư đem thí hết. Thí xong, lại có người đến xin, Sư hận không có gì 

để cứu giúp, phát nguyện xả thân để sanh vào nhà vua chúa. Sư lên Quán 

Âm Nham gieo thân xuống, rốt cuộc chẳng bị thương tổn gì. Biết là Đại 

Sĩ từ bi che chở, bèn phát nguyện xuất gia. Cha Sư ngăn trở, tới đêm, Sư 

mộng thấy có người áo trắng lôi đi, cửa ngõ mở toang, bèn trốn ra, được 

dịp xuống tóc. 



(8).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Bốn,  ngài  Ngộ  Quang  đời 

Nguyên hiệu là Tuyết Song, mẹ ngài cảm Đại Sĩ trao cho chuỗi châu bèn 

có mang. Đến khi sanh, có điềm lạ như gió mây rạng ngời. Xuất gia, Sư 

cật lực tham cứu có chỗ tỉnh, Tam Đế357 viên dung, nhất tâm thấu triệt 

rạng ngời, được vua ban hiệu là Phật Nhật Viên Minh Phổ Tế Thiền Sư. 



Lại  nữa, ngài  Trí  Hoạch đời  Nguyên là người  xứ  Nhật  Bản. Mẹ 

cầu  đảo  Đại  Sĩ,  mộng  thấy  nuốt  ánh  sáng  vàng  bèn  có  mang.  Lúc  Sư 

sanh ra, ánh sáng tốt lành ngập nhà. Trong mộng, Sư thấy mình đi đến 

ngọn Sơ Nham của Trung Quốc, bèn tự đặt tên là Sơ Thạch. Sư tu sám 

cảm thần minh hiện giữa không trung. Tham khấu lâu ngày,  thân chợt 

đại ngộ, có những câu như  “đẳng gian kích toái hư không cốt” (trong

357 Tam Đế: Ba sự thật viên dung theo tông Thiên Thai, tức là Không Đế, Giả Đế, và 

Trung Đế. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 528

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khi bình đẳng, đập nát xương hư không). 



(9). Theo Kê Cổ Lược, sư Nguyện Đăng, mẹ họ Đào, cầu đảo Đại 

Sĩ sanh ra Sư. Xuất gia, trụ tại chùa Thủy Tây, soạn Quán Huyễn Tử Nội 

Ngoại  Thiên,  chủ  trương  Nho  Thích  nhất  quán.  Tống  Liêm  đem  tác 

phẩm ấy dâng lên Minh Thái Tổ, vua bèn phong Sư làm quan Hàn Lâm 

dự bị. 



Theo Phổ Đà Chí, sư Dịch Đường Minh Tâm, con nhà họ Thiệu, 

mẹ mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ ẵm đứa bé vào nhà bèn sanh ra Sư. Sư đắc 

pháp nơi hòa thượng Triều Âm. 

Phẩm Anh Nhi Hạnh của Niết Bàn Kinh có câu:  “Chẳng thể đứng, 

 ngồi, lui, tới, nói năng thì gọi là Anh Nhi Hạnh”358. 



(10). Theo Nhất Hạnh Cư Tập, ngài Hám Sơn pháp danh là Đức 

Thanh, họ ngoài đời là Thái. Bà mẹ mộng thấy Đại Sĩ bế đứa trẻ đến trao 

cho bèn sanh ra Sư. Chín tuổi, Sư đã có thể tụng phẩm Phổ Môn, trước 

thuật vô cùng phong phú. 



Lại nữa, ngài Ngẫu Ích pháp danh là Trí Húc, con nhà họ Chung ở 

Ngô Huyện. Cha là Kỳ Trọng, trì Bạch Y Chú và Đại Bi Chú mười năm 

để cầu con, mẹ mộng thấy Đại Sĩ ẵm đứa trẻ đến trao cho, bèn sanh ra 

Sư. Lúc còn sống, Sư soạn thuật hơn bốn mươi loại sách, nhưng Di Đà 

Yếu Giải là tác phẩm giản yếu, thiết thực nhất. 



(11).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập Bốn,  ngài  Hiển  Thị đời  Minh, 

pháp tự là Cổ Am. Bà mẹ mộng thấy Quán Âm hiện giữa mây ngũ sắc 

bèn  có  mang  Sư.  Sư  nhiều  lần  trung  hưng  Lan  Nhã,  thanh  danh  ngày 

càng  tăng.  Về  sau,  Sư  chuyên  chí  Tây  Phương,  nhiều  lượt  cảm  được 

điềm lành. 



Lại nữa, ngài Quán Hành đời Minh, pháp tự là Chuyên Ngu. Mẹ 

Sư mộng thấy Đại Sĩ dắt một bé trai vào nhà, thích quá, ôm lấy, bèn sanh 

ra Quán Hành. Sư thường niệm thánh hiệu Quán Âm, dáng điệu toát ra 

vẻ  tự  tại,  tỏ  lộ  như  thế  mà  Sư  chẳng  biết.  Về  sau,  vào  những  đêm  có 

trăng, Sư đi kinh hành, đắc tối thượng chánh giác từ nơi tông chỉ Lăng 

Nghiêm, soạn Lễ Quán Âm Nghi (một quyển), suất lãnh đại chúng huân 

tu. Những hành giả thật sự chứng đắc gồm mười lăm người. 



(12). Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, ngài Chí Nhã đời Minh, 

358 Đây là câu chú thích cho lời ca tụng trong nguyên văn  “thống kỷ Dịch Đường, 

 khắc thiệu anh nhi chi hạnh”  (Dịch Đường tiếp  nối giềng mối, quả nhiên tiếp nối 

hạnh anh nhi). Kinh Niết Bàn dùng hình ảnh Anh Nhi (trẻ thơ) không thể tự đi, lại, 

ăn, uống, nói năng để hình dung bậc chứng đắc đã dứt bặt tạo tác phiền não, không 

còn suy lường, đắm chìm trong ngôn từ hý luận hư huyễn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 529

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

pháp tự là Da Khê. Mẹ là Yến Thị cầu đảo Bạch Y Đại Sĩ, cầu sanh được 

đứa  con  tốt  lành.  Mộng  thấy  một  vị  Tăng  chân  trần  bảo:  “Ta  ban  cho 

ngươi một đứa con sư tử”, tỉnh giấc bèn sanh ra Chí Nhã. Sư diễn kinh, 

tọa thiền, được xưng tụng là  “nhất đại sư tượng”  (bậc thầy cả đời). 



Lại nữa, ngài Kính An đời Thanh, pháp tự là Ký Thiền, biệt hiệu 

là Bát Chỉ Đầu Đà. Bà mẹ cầu đảo Bạch Y Đại Sĩ, mộng thấy hoa lan 

bèn sanh ra Sư. Ngài không học mà biết làm thơ, tu ròng Thiền Định, 

rắn, hổ chẳng làm hại. 

Đối  với  điển  tích   “mộng  lan” ,  xin  xem  lời  chú  thứ  mười  trong 

đoạn thứ nhất của phần “có được con nối dõi” [trong quyển hai]. 

 2.2.4.4. Hộ pháp 

 1.  Bèn  có:  Giới  Nhật  nối  ngôi,  làm  minh  quân  xứ  Ấn;  Minh 

 Biện lưu thân, sống mãi cùng loài Tu La. 

  

 2. Cầu thạo tiếng Hán, Bạt Đà đổi đầu; nhằm biến Tần âm, Tri 

 Huyền thay lưỡi. 

  

 3.  Thiên  tướng  ôm  đao,  dặn  Đạo  Quynh  nhận  hương;  thần 

 nhân vác kích, nhắc Từ Ân đường đi. 

  

 4. Pháp Kiều cầu báo, giọng vang ngăn cả mây trôi, Tịnh Ý cảm 

 ân, tâm cảm nhận Phật ngầm phù hộ. 

 5. Châu Lý không bị chê ngắc ngứ, Đổng Già ngộ bản lai diện 

 mục. 

  

 6.  Nuốt  hạt  son,  giống  tiên  nuốt  thuốc Đạo  Gia;  chú  nát  bình 

 phong đá, khiến Phật pháp nổi trội kinh thành. 

  

 7. Khởi Chinh phát nguyện, Đạo Nguyên mộng cúng kinh văn. 

 Nguyên Lý thắp hương, ông Mạo liền trao thiện bản359. 

  

 8. Vách đá hiện bài mật chú, làng trúc truyền dạy ấn quyết. 

  

 9. Liên tục gọi Bồ Tát, khiến Tổng Trấn tâu trình; mộng đến Bổ 

 Đà, Hiếu Tông càng vững lòng tín ngưỡng. 

  

 10. Nhập mộng Kinh  Vương, xin vá áo xiêm. Tới cửa Nghiễm 

 Trai, mong được tượng mới. 

  

 11. Ngạn Tông có điềm mộng trao chén ngọc, Giác Uyển than 

 tượng linh thiêng rớt vào tay . 

  

 12. Trong mộng nhắc đoạt lại thân vàng, gõ xử báo trả lại bảo 

 thạch. 

359 Thiện bản: Bản văn hoàn chỉnh, chính xác nhất. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 530

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 13.  Mua  giấy,  kinh  hồn  giấy  cắt  vụn;  tráo  nồi  bị  đòi  phải  bồi 

 hoàn. 

  

 14. Bình phong trơn lặng lẽ, trừ giùm A Tú hung tàn. Miếu xưa 

 bụi phủ đầy, cứu giúp Vạn Lam ngăn trở. 

  

 15. Thí vàng, mắc hãm, hiện áo trắng giải vây. Ngồi nhờ thuyền 

 bị chìm, đèn sáng dẫn đường giải cứu. 

  

 16.  Đạo  Hiến  ngã  xuống  nước,  Bồ  Tát  đến  nâng.  Dưới  chân 

 Duy Tân, nhờ hoa sen đỡ. 

  

 17.  Rơi  mất  y  bát,  Đạo  Uông  nhờ  mây  mù  toàn  mạng;  thân 

 vướng lồng nung, Nguyên Lễ được tăng nhân cứu vớt. 

  

 18. Quan Đế răn đừng cúng đồ mặn; oan hồn tránh né thần hộ 

 giới. 

  

 19.  Cử  Nguyên  Thản  [làm  Trụ  Trì]  bèn  mộng  thấy  trâu;  ghi 

 chuyện Nguyên Đạt được ban áo tía. 

  

 20.  Trạm  Tu  dạy  chú,  đất  không  còn  tai  ương  cọp  dữ.  Trinh 

 Biện vững Thiền, thiên ma trọn chẳng dám khinh nhờn. 

  

 21. Ông Châu cảm vật cũ, mang tượng thêu về. Họ Trương phá 

 trai, tượng vẽ hủy mất. 

  

 22. Trên lầu Vạn Thọ, Bát Quái đặt vững Âm Dương. Họ Trình 

 xứ Hiếu Cảm, chỉ rõ năm tốt xấu . 

  

 23.  Mây  hoa  cúng  dường,  truyền  đem  cỗ  tặng  cho  người  đói. 

 Thê Hà hết lương, dặn tặng gạo cao tăng. 

  

 24.  Sách  tấn  tịnh  niệm  của  Tăng  Đoan,  Mẫn  Dự  thoát  khỏi  ổ 

 dâm. (Gồm ba đoạn) 

(1).  Theo  Đường  Tam  Tạng  Truyện,  vua  Giới  Nhật360 tánh nhân

từ. Đầu thời Trinh Quán, lúc sắp nối ngôi, vua thỉnh ý Quán Âm, Đại Sĩ 

dạy: “Ngươi đời trước là tỳ-kheo, phước lực đáng làm vua năm xứ Ấn 

Độ”. Sau khi lên ngôi, vua mấy lượt tổ chức Vô Giá đại hội361. Khi ngài

Huyền Trang đến, vua lễ kính tột bậc. 

360 Vua Giới Nhật (Siladitya, 589-674) là vua thứ sáu của triều đại Harsha (còn viết 

là Harshavardhana) ở Ấn Độ, lãnh thổ bao gồm vùng Punjab, Gurajat, Bengal, Orissa 

và phía Bắc vùng bình nguyên  giữa sông Hằng và sông Narmada. Vua siêng năng 

chăm lo việc nước, đóng đô tại thành Khúc Nữ (Kanauj). 

361 Vô Giá đại hội: Vô Giá (無遮) có nghĩa là “không ngăn che”. Đây là một trai hội 

bố thí nhằm kết đại thiện duyên. Không phân biệt sang, hèn, tăng, tục, ngu, trí, thiện, 

ác đều nhất loạt đối đãi bình đẳng. Theo ngài Huyền Trang, tại Ấn Độ cứ năm năm 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 531

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Lại nữa, vị Tăng Ấn Độ tên là Minh Biện, đối trước tượng Quán 

Âm, nhịn ăn, cầu thỉnh [Bồ Tát chỉ cách để giữ xác thân] đợi Di Lặc Bồ 

Tát hạ sanh. Đại Sĩ hiện thân, dạy tụng chú Kim Cang ba năm: “Trong 

quả núi to ở phía Nam thành ấy có cung Tu La. Hãy tụng chú vào hạt cải 

ném vào vách đá thì vách đá tách ra liền vào trong ấy đợi khi ngài Di 

Lặc  ra  đời,  ta  sẽ  báo  cho  biết”.  Minh  Biện  đúng  pháp  làm  theo,  quả 

nhiên vách núi tách ra, có sáu người đi theo vào đó, cả vạn người đến 

xem. 



(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, đời Tống, ngài Cầu Na Bạt 

Đà  La  được  Nam  Tiếu  Vương  thờ  làm  thầy,  thỉnh  Sư  giảng  Hoa 

Nghiêm,  nhưng  Sư  chưa  thông  tiếng  Hán.  Sáng  tối  lễ  sám  cầu  khẩn 

Quán Âm để mong được cảm ứng. Đêm mộng thấy thần cầm  một đầu 

người đến đổi. Từ đấy, thông hiểu tiếng Hoa, bèn giảng kinh đến mấy 

chục lượt, người nghe bội phục. Trong sách khác cũng chép chuyện ngài 

Đàm Vô Sấm được đổi đầu. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  đời  Đường,  ngài  Tri  Huyền  là 

người  đất  Thục  (Tứ  Xuyên),  phô  diễn  kinh  luận,  Tăng,  tục  đều  kính 

ngưỡng, nhưng buồn vì ngữ âm không chỉnh, bèn tụng chú Đại Bi nơi 

núi Tượng Nhĩ. Sư mộng thấy thần tăng cắt lưỡi trao đổi. Hôm sau bèn 

nói đúng giọng xứ Tần, được vua ban hiệu là Ngộ Đạt quốc sư362. 

tổ chức Vô Giá đại hội. Ở Trung Quốc, truyền thống này khởi đầu từ thời Lương Vũ 

Đế. 

362 Đây chính là vị quốc sư đã soạn Từ Bi Tam Muội Thủy Sám Pháp (thường gọi tắt 

là  Thủy  Sám).  Quốc  sư  là  người  xứ  Hồng  Nhã,  My  Châu  (nay  thuộc  Tứ  Xuyên), 

pháp  danh  Tri  Huyền,  pháp  hiệu  Hậu  Giác,  xuất  gia  với  pháp  sư  Pháp  Thái  năm 

mười  một  tuổi,  chuyên  nghiên  cứu  kinh  Niết  Bàn.  Sở  học  của  Sư  vượt  trỗi,  năm 

mười  ba  tuổi  đã  được  tăng  chúng  chùa  Đại  Từ  ở  Tứ  Xuyên  cung  thỉnh  thăng  tòa 

thuyết pháp, người nghe bội phục, than thở không thôi, thanh danh vang dội đến tận 

kinh thành tuy Sư mới chỉ là một chú tiểu! Đường Vũ Tông ham mê Đạo giáo, thích 

luyện đan tu tiên, bèn hạ lệnh Sư phải tranh luận với Đạo Sĩ nhằm hạ nhục Phật giáo. 

Ngài Tri Huyền biện luận lưu loát, vạch ra những chỗ xằng bậy của lũ Đạo Sĩ, can 

gián vua không nên mê tín. Sư nói rất thẳng, không nể nang chút nào, suýt mấy lần 

bị vua và lũ quần thần xu nịnh kết tội. Vua tuy không tin Phật, nhưng tâm gièm pha 

Phật giáo cũng giảm bớt mấy phần. Đến đời Đường Tuyên Tông, vua triệu ngài Tri 

Huyền vào cung giảng pháp, khâm phục khôn cùng, ban ca-sa tía, cho phép các chùa 

từng bị phế bỏ dưới thời Vũ Tông được trùng hưng. Từ đó, Sư du hóa khắp nơi, chấn 

hưng Phật giáo Trung Quốc. Đến đời Đường Ý Tông, vua tôn Sư làm Quốc Sư, ban 

tòa ngồi giảng pháp bằng trầm hương, giữ lễ đệ tử hết sức cung kính. Do vậy, Sư 

khởi tâm kiêu mạn, bị ghẻ mặt người mọc trên đầu gối, may được Ca Nặc Ca Bồ Tát 

hóa độ, thuyết pháp, chữa trị. Sư tỉnh ngộ, soạn bộ Từ Bi Tam Muội Thủy Sám Pháp. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 532

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(3).  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Gia 

(424-453)  đời  Tống,  Lâm  Xuyên  Vương  trấn  giữ  Quảng  Lăng,  thỉnh 

ngài Đạo Quynh làm lễ Quán Âm Trai mười ngày. Đêm khuya, chúng 

tăng đều lui về ngủ. Đạo Quynh thức dậy, lễ bái, chợt thấy bốn vách có 

vô  số  sa-môn,  đều  hiện  nửa  thân.  Một  vị  Phật,  búi  tóc  xoắn  ốc  phân 

minh  rành  rẽ.  Một  người  to  lớn  tay  cầm  đao,  diện  mạo  hùng  vĩ,  cầm 

hương trao cho Đạo Quynh, Đạo Quynh không nhận. Người trong vách 

nói: “Quynh công nên nhận hương hòng che chở, bảo vệ chủ nhân”. 



Theo Đường Tam Tạng Truyện, ngài Huyền Trang trụ tại chùa Từ 

Ân, vì thế được gọi là Từ Ân pháp sư. Thoạt đầu, Sư sang Tây Vực, bị 

khốn  đốn  ở  Lưu  Sa,  xin  xem  lời  chú  thứ  nhất  trong  đoạn  thứ  hai  của 

phần Thoát Hiểm. Khi ấy, gió mát thổi qua thân, bèn ngủ thiếp đi một 

chốc, mộng thấy một vị thần cao mấy trượng, cầm kích chỉ, nói: “Chẳng 

thể không gắng đi”. Pháp sư giật mình tỉnh giấc, đi tiếp, bèn đến được 

chỗ có cỏ, nước. 



(4).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Một,  đời  Tấn,  Bạch  Pháp  Kiều 

thích đọc tụng, nhưng không có giọng. Do vậy, nhịn ăn sám hối suốt bảy 

ngày đêm, lễ bái Quán Âm. Ngày thứ bảy, ông cảm thấy cổ họng rỗng 

rang,  tiếng  vang  xa  cả  dặm,  xa  gần  than  thở  kinh  ngạc,  đều  đến  xem 

nghe. Sau đấy, ông tụng kinh suốt ngày đêm, giọng tụng êm nhẹ, uyển 

chuyển, lay động lòng người. Đến chín mươi tuổi giọng vẫn không suy. 



Theo Liệt Tử, Tần Thanh vỗ vào miếng tín phù363, ca ai oán, tiếng 

hát lay động rừng cây, tiếng vọng khiến mây ngừng trôi. 



Theo  Lập  Mạng  Toàn  Thư,  vào  đời  Minh,  Du  Đô  ở  Giang  Tây, 

học giỏi, nhưng nhà nghèo, dạy học, năm đứa con trai chết yểu mất bốn. 

Một đứa con còn sót lại thì dưới bàn chân trái có hai nốt ruồi, cực thông 

minh,  tuấn  tú,  bị  thất  lạc.  Con  gái  bốn  đứa  chết  yểu  mất  ba.  Vợ  khóc 

thương con cái, hai mắt lòa hẳn. Du Đô tự xét mình chẳng phạm lỗi lớn 

lao nào mà bị trời phạt thê thảm. Mỗi dịp cuối năm đều dâng sớ cầu đảo 

ông Táo. Đến đêm Trừ Tịch364 năm bốn mươi bảy tuổi, một cụ già đội 

Do Trường An (nay là Tây An thuộc tỉnh Thiểm Tây) là kinh đô thời ấy, nên giọng 

đất Tần được coi là giọng chuẩn. 

363 Nguyên văn là “Tiết” là một miếng gỗ hay ngọc, có khắc phù hiệu để làm tin. 

364 Trừ Tịch (còn gọi là Đại Niên Dạ, Trừ Dạ, Tuế Trừ, Đại Hối Nhật) là đêm 30 Tết. 

Trừ (除) ở đây có nghĩa là chia ra. Vì đêm 30 Tết là đêm phân chia giữa năm cũ và 

năm mới nên gọi là Trừ Dạ, Trừ Tịch hay Tuế Trừ. Do là ngày kết thúc một năm nên 

gọi là Đại Niên Dạ. Đêm 30 Tết trời rất tối nên cũng gọi là Đại Hối Nhật (Hối (晦) là

tối tăm). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 533

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khăn  xéo,  mặc  áo  dài  đen  đến  hỏi:  “Nghe  ông  buồn  rầu  than  thở  nên 

muốn đến an ủi”. Du Đô kể lại mạng vận trắc trở, đọc sớ, vừa đọc vừa 

rơi nước mắt. Ông cụ nói:  

- Tôi đã sớm biết rồi. Ông phóng sanh nhưng quả thật không có 

tâm  từ  bi,  vì  người  khác  mà  làm  cho  xong  chuyện  đó  thôi!  Tôm  cua 

thường vào bếp nhà ông, tội lỗi nơi miệng càng nhiều hơn, cõi Âm ghi 

chép rành rành. Tuy không tà dâm, nhưng thấy sắc tâm động, chỉ không 

có tà duyên tụ hội mà thôi. Thượng Đế xem sớ, xét thấy ông trọn chẳng 

có điều lành thật sự nào đáng để ghi chép, mà ý niệm tham dâm, ghen 

ghét, ý niệm nghĩ mình cao quý, khinh rẻ kẻ khác, ý niệm báo ân, trả thù, 

chư thần ghi chép ngày càng nhiều. Trốn họa còn chẳng xuể, huống là 

cầu phước ư? 

Du Đô khiếp phục nói:  

- Ngài đã thông hiểu chuyện u huyền, xin rủ lòng cứu độ. 

Ông cụ nói:  

- Từ nay trở đi hãy trừ tuyệt ác niệm, làm lành, chẳng cầu danh, 

chẳng cầu báo, chẳng so đo lớn, nhỏ, khó, dễ, cứ thật tâm làm. Dẫu sức 

không  kham  nổi  thì  cũng  tán  thán,  tùy  hỷ,  khiến  cho  thiện  niệm  viên 

mãn, lâu dần sẽ tự ứng nghiệm. 

Ông cụ đứng dậy đi xuống bếp rồi biến mất, mới biết ông cụ chính 

là thần Tư Mạng (Táo Quân)365. Do vậy, [Du Đô] đặt biệt hiệu là Tịnh Ý, 

trừ lỗi, hướng lành, đối trước Quán Âm Đại Sĩ khấu đầu đến nỗi chảy 

máu, phát thệ cầu thiện niệm chân thật, tinh thuần, mỗi sáng tụng danh 

hiệu Đại Bi một trăm lần để mong ngầm che chở. Mỗi lời nói, mỗi hành 

động chẳng dám dối trá, phóng túng, hết thảy chuyện giúp người lợi vật, 

bất luận là chuyện lớn hay bé, thân nhàn hay bận, người khác biết hay 

không, có đủ tài lực hay không đều hoan hỷ hành trì, thành tựu cặn kẽ. 

Hễ gặp người khác đều khuyên chỉ, chỉ lo thời gian không đủ. Ba năm 

như thế, được Tể Tướng Trương Cư Chánh366 mời về đứng đầu các gia 

365 Do Đạo Giáo tôn xưng Táo Quân là Đông Trù Tư Mạng Đế Quân, nên người ta 

thường gọi tắt ông Táo là thần Tư Mạng, tuy Tư Mạng thường được dùng để chỉ một 

vị thần thuộc Văn Xương Cung chuyên giám sát thiện ác, họa phước của nhân gian. 

366 Trương Cư Chánh (1525-1582), tự là Thúc Đại, hiệu Thái Nhạc, người xứ Giang 

Lăng, Hồ Quảng, làm Thủ Phụ (Tể Tướng) từ năm 1572 đến năm 1582 (nhằm niên 

hiệu Long Khánh của Minh Mục Tông), mất năm Vạn Lịch thứ 10 (1582). Ông đậu 

Tiến Sĩ năm Gia Tĩnh 26 (1547), được bổ làm Hàn Lâm Viện Biên Tu vào năm ấy. 

Do sử sách Trung Hoa có thói quen gọi những nhân vật nổi danh theo chức tước cuối 

cùng của họ nên khó thể biết đích xác Du Đô làm gia sư cho Trương Cư Chánh khi 

nào (không biết khi ấy Trương Cư Chánh đã làm Tể Tướng hay chưa), ta chỉ có thể 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 534

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sư, thi đỗ Tiến Sĩ. Từ nhà của Dương Nội Giám, gặp gỡ con trai, dẫn về 

báo với vợ. Vợ ôm con khóc ròng, con liếm mắt mẹ, hai mắt liền sáng 

lại. Do vậy, ông soạn bài văn Ngộ Táo Thần Ký để răn dạy con cháu. 



(5). Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, đời Minh, sư Châu Lý tự là 

Triệt Dung, nói năng ngắc ngứ, lắp bắp chẳng rõ ràng. Do vậy, lễ tụng 

Quán Âm ba năm, mộng thấy người áo trắng vào nhà, trao cho ba viên 

thuốc bảo nuốt. Từ đấy, ăn nói lưu loát. 



Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  Đổng  Già  hâm  mộ  Thiền tông  từ  bé,  trì 

chú Đại Bi, cảm Quán Âm thí pháp, ngộ được diện mục sẵn có trước khi 

cha mẹ sanh ra. 



(6). Theo Từ Lâm Tập, đầu đời Thanh, ni sư Đẳng Linh chuyên tu 

Tịnh Độ, sáng tối lễ tụng danh hiệu Đại Sĩ chẳng ngớt miệng. Giữa đêm, 

chợt cảm thấy trong tay có vật gì, bỏ vào miệng rồi thì trong nắm tay vẫn 

còn ba viên khác nữa đỏ như châu sa. Từ đó, tuyệt thực, trọn chẳng đói 

khát, mà thân thể vẫn bình thường, tinh thần khỏe khoắn. 



Lăng Nghiêm Kinh:  “Kiên cố phục nhĩ nhi bất hưu tức, thực đạo 

 viên  thành,  danh  Địa  Hành  Tiên”   (Kiên  cố  ăn  nuốt  thuốc  tiên  không 

ngưng nghỉ, không cần ăn uống thì gọi là Địa Hành Tiên).367



Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, sư Sùng Huệ là người Hàng Châu, 

là  đệ  tử  của  ngài  Kính  Sơn  Khâm,  chuyên  tụng  chú  Phật  Đảnh,  có  vị 

thần bảo: “Phật pháp ở kinh đô bị ngoại giáo lấn hiếp, đợi Sư đến giải 

cứu”. Ngài Sùng Huệ sang miền Tây, cùng với đạo sĩ Sử Hoa đi chân 

trần leo lên thang kết bằng đao nhọn, lại đi vào lửa mạnh, thọc tay vào 

dầu  sôi, ăn lá sắt.  Sử  Hoa  hoảng  sợ  bỏ trốn.  Theo  [những bài  viết về] 

phỏng đoán là tối thiểu một vài năm sau khi Trương Cư Chánh đã ra làm quan và tối 

thiểu phải một vài năm trước khi Cư Chánh mất; vì vậy, câu chuyện này chỉ có thể 

xảy ra vào cuối niên hiệu Gia Tĩnh, trong khoảng niên hiệu Long Khánh hoặc vào 

đầu thời Vạn Lịch. 

367 Sách Lăng Nghiêm Chánh Mạch Sớ giảng câu này như sau:  “Chữ Nhĩ (餌)  ở đây 

 mang ý nghĩa nung luyện hòa hợp thành hoàn, thành bánh. Ăn uống những thứ ấy 

 đạt được công hiệu, nên bảo là ‘thực đạo viên thành’.  Địa Hành Tiên thân thể khỏe 

 mạnh, tuổi thọ lâu dài, nhưng chưa được nhẹ nhàng để bay lên, nên gọi Địa Hành 

 (đi trên đất)”.  Trong Đạo Giáo, “thực đạo viên thành” nghĩa là không cần ăn uống 

mà vẫn khỏe mạnh. 

Do nguyên văn lời tán dương là  “thốn lai châu  khỏa, đẳng Đạo  Gia phục nhĩ chi 

 tiên”   (nuốt  hạt  châu  sa  đưa  tới,  giống  như  vị  tiên  uống  thuốc  trong  Đạo  Gia)  nên 

trong phần chú thích, cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh mới dẫn câu kinh Lăng Nghiêm để chỉ rõ 

nguồn gốc chữ Phục Nhĩ. Do vậy, chúng tôi chỉ dịch ý: “Nuốt hạt son, giống như tiên 

 nuốt thuốc Đạo Gia”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 535

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hành trạng của ngài Kính Sơn thì ngài Sùng Huệ tụng chú Câu Chi Quán 

Âm368  ở  chỗ  ngài  Kính  Sơn  Khâm,  tụng  chú  vào  tấm  bình  phong  bằng 

đá, bình phong bèn vỡ làm ba mảnh. 



(7). Theo lời Bạt của sách Kim Cang Giải Nghĩa, trong niên hiệu 

Khang Hy đời Thanh, Mã Khởi Chinh tính mời những người cùng chí 

hướng khắc kinh Kim Cang. Đêm  mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ hiện kim 

thân,  La  Hán  vây  quanh  chừng  như  đang  tiếp  dẫn.  Sáng  hôm  sau, 

Trương Đạo Nguyên đến bảo: “Hôm qua mộng thấy cùng với ông đến 

một ngôi chùa cổ, thấy lực sĩ khiêng một cái khăn trùm đầu màu vàng, 

hương hoa xúm xít vây quanh, giữa khăn đặt kinh văn bằng chữ Phạn. 

Vị Phạm tăng bảo: ‘Các ông có đại nhân duyên, nay mới gặp gỡ”. Khởi 

Chinh nêu ý nguyện muốn rủ ông Trương cùng in kinh, ông Trương mới 

biết nguyên do vì sao có giấc mộng ấy. 



Trong  lời  tựa  sách  Cảm  Ứng  Thiên,  ông  Tiền  Dưỡng  Thứ  đời 

Minh viết:  “Tôi lễ ngài Vân Thê, ngoài thời khóa Tịnh Độ, thầy còn dạy 

 phụng trì Cảm Ứng Thiên. Đau đáu nghĩ đang thời sóng gió, đạo tặc, 

 sách này hết sức linh dị. Vu Nguyên Lý cùng tôi theo học với ngài Vân 

 Thê, được quả báo cũng giống như thế, muốn hợp sức khắc ván để lưu 

 thông, nghe ông Mạo ở Quảng Lăng có bản hoàn chỉnh, khổ rằng chưa 

 thể  sang  đấy  được.  Ông  Vu  bèn  đốt  hương  đối  trước  Đại  Sĩ,  đảnh  lễ, 

 khẩn cầu. Hơn mười ngày sau, bên Quảng Lăng gởi sách đến. Tính ra 

 hôm ông Mạo sửa chữa bản sách nhằm đúng hôm ông Vu đảnh lễ. Sao 

 mà Đại Sĩ linh cảm đến như thế ấy!” 



(8).  Theo  Duyệt  Vy  Thảo  Đường  Bút  Ký:   “Đại  Học  Sĩ  Ngũ  Di 

 Thái đời Thanh kể: ‘Trước kia ở tại Tây Tạng, tôi thấy trên đá nơi vách 

 núi cheo leo trong ngõ cụt có bài chú Đại Bi của đức Quán Âm bằng chữ 

 Phạn do thiên nhiên tạo thành, chữ nào chữ nấy phân minh. Sức người 

 chẳng thể làm được, mà cũng chẳng tìm được dấu tích của ai’. Ông ta là 

 người suốt đời không nói dối” . 



Theo Linh Cảm Phú, Trúc Lý Lão Nhân Hà Nhị Như thường tụng 

chú Đại Bi, con gái và đầy tớ cùng mộng thấy trên đỉnh đầu cha phóng 

quang.  Trong quang minh  có  người  râu đỏ  và  cô  gái  xõa tóc, bảo  hãy 

cùng  ngồi  lên  lưng  sư  tử  đi  gặp  Phật,  nói:  “Cha  ngươi  chưa  biết  ấn 

quyết, ngươi hãy truyền lại: Tụng chú thì chắp hai tay lại, hai ngón cái 

đan vào nhau, ngón cái bên phải bấm vào gốc ngón trỏ bên trái, ngón cái 

bên trái thì áp lên đốt ngón trỏ bên phải. Đó gọi là Đại Bi Ấn. Tụng chú 

368 Câu Chi Quán Âm là  gọt tắt của danh hiệu Thất Câu Chi Phật Mẫu Chuẩn Đề 

Quán Âm. Do vậy, chú Câu Chi Quán Âm chính là chú Chuẩn Đề. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 536

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đến chữ Sa-bà-ha lần thứ nhất thì ngón út từ từ tách ra. Từ đó trở đi, mỗi 

khi tụng đến chữ Sa-bà-ha thì lần lượt ngón vô danh (ngón đeo nhẫn), 

ngón giữa, ngón trỏ từ từ tách ra. Đến câu chú kết thúc là  “nam-mô hát-

 ra-đát-na”  thì tréo hai ngón giữa lại, co ngón giữa bên phải gác lên mép 

ngoài ngón giữa bên trái, ngón giữa bên trái áp lên mép trong ngón giữa 

bên phải. Tụng đến câu  “nam-mô A-rị-da”  hai ngón giữa giao nhau, co 

ngón giữa bên phải gác lên mép ngoài ngón giữa bên trái, ngón giữa bên 

trái áp lên mép trong ngón giữa bên phải. Tụng đến câu  “sa-bà-ha kiết-

 đế”  hai tay chắp chặt lại như lúc ban đầu. Đấy là ấn quyết Đại Bi”. 



(9).  Theo  Phổ  Đà  Chí,  Thanh  Thánh  Tổ  (Khang  Hy)  tuần  du 

phương  Nam,  Tổng  Binh  Hoàng  Đại  đến  nghênh  giá.  Ban  đêm  đang 

ngủ, kêu ầm lên: “Bồ Tát trở lại!” Ngày hôm sau tâu xin vua tu bổ hai 

chùa. 



Theo Phổ Đà Chí, trong tháng Bảy năm Long Hưng nguyên niên 

(1163) đời Tống Hiếu Tông, vua mộng thấy đến chơi Phổ Đà, được điềm 

lạ, bèn ngự chế bài Quán Thế Âm Bồ Tát Tán. 



(10).  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  trong  niên  hiệu  Gia  Tĩnh  (1522-

1566) đời Minh, Kinh Vương mộng thấy có người bảo: “Vá áo xiêm ta 

thì ta sẽ ban cho vương con cháu”. Vương hỏi: “Ngài là ai?” Đáp: “Căng 

mắt sẽ thấy, nghiêng tai sẽ nghe, hãy tự biết lấy”. Vương tỉnh giấc, ngơ 

ngác. Một hôm, nhìn thấy tượng Quán Âm, vương đột nhiên vỡ lẽ nói: 

“Căng mắt nhìn là Quán, nghiêng tai nghe là Âm”. Cạnh phủ có Quán 

Âm Các, vương đến xem, rường mái đã nghiêng ngửa, mục nát, tượng 

đắp đã long lở, liền dốc sức sai người sửa chữa, khắc bia để ghi lại sự 

kiện. 



Lại  nữa,  trong  niên  hiệu  Khang  Hy  (1662-1722)  đời  Thanh,  vị 

Tăng ở am Bảo Xứng là Huệ Như nhân thấy tượng Đại Sĩ hư hoại, đi 

quyên  mộ,  hơn  cả  tháng  không  ai  cúng  dường.  Một  đêm,  Sư  lén  đặt 

tượng [Đại Sĩ] ở cửa nhà quan Trung Thừa Vương Nghiễm Trai. Viên 

phu  nhân  mộng  thấy  một  cô  gái  áo  trắng  nói  từ  Phổ  Đà  đến  xin  một 

chiếc áo. Tỉnh dậy, bà kể lại với quan Trung Thừa thì ông cũng mộng 

thấy giống hệt như vậy. Sáng, ra nghe người gác cửa báo tượng Đại Sĩ ở 

ngoài cửa bèn thắp hương tạ tội, gọi Tăng đến tạc tượng mới, đưa sang 

Phổ Đà. 



(11).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  đời  Tùy,  Ngạn  Tông  ở 

trong dinh của Tần Vương, mộng thấy người to lớn sắc vàng cao tới ba 

trượng, cầm chén lưu ly trao cho. Về sau, Thái Vương sai vẽ tượng Quán 

Âm, thân lượng được vẽ giống hệt như trong giấc mộng khi trước. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 537

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Theo Linh Cảm Phú, đời Tống, Giác Phạm Hồng mộng thấy một 

vị Tăng dẫn vào trong nhà, trên vách có hình tượng của Bảo Công Bồ 

Tát  (tức  tượng  ngài  Bảo  Chí  Thiền  Sư),  chợt  rụng  vào  tay  mình,  hóa 

thành  Quán  Âm  mười  một  mặt.  Giác  Phạm  kinh  dị.  Ngày  hôm  ấy,  vị 

Tăng ở Nam Châu là Đức Phùng mời thợ khéo vẽ tượng Quán Âm, gởi 

thư đến xin ngài Giác Phạm viết bài tán. Do vậy, Sư hết sức cảm thán. 



(12).  Đời Minh, vị  Tăng  ở  chùa  Bảo  Nghiêm  tại  Ninh Ba  mộng 

thấy tượng Quán Âm bằng đồng trong điện thờ nói: “Ta  mắc nạn, hãy 

mau  cứu”.  Thức dậy  nhìn  xem  thì tượng đã  bị trộm  mất,  đuổi  theo ba 

dặm, kẻ cướp sắp hủy tượng. Kẻ cướp sợ hãi, tan chạy, bèn thỉnh tượng 

về. 



Theo Xuy Ảnh Biên, trên trán tượng Đại Sĩ ở hậu điện Đại Đức 

Vạn  Thọ  Tự  có  gắn viên  bảo  thạch  màu  đỏ,  đường  kính  một  tấc.  Đầu 

thời Càn Long (1736-1795) nhà Thanh, có kẻ cắp đến ăn trộm, đã cạy ra 

rồi.  Vị  Tăng  tên  Đại  Vân  vừa  mới  ngồi Thiền,  bị  nhức đầu,  chợt  thấy 

thần hộ pháp dùng xử đánh vào trán, lòng biết là có chuyện lạ, đứng dậy 

lên điện xem, bọn cắp bỏ trốn. Đến nay viên đá báu vẫn còn nguyên, chỉ 

hơi khuyết một góc, tức là dấu vết bị cạy vậy. 



(13).  Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  đời  Tống,  Châu  Thế  Hanh  phát 

nguyện  chép  hai  trăm  quyển  kinh  Quán  Âm  để  thí  cho  người  khác  trì 

tụng, đem tiền và gạo đưa cho người thợ làm giấy họ Giang, cậy ông ta 

chế  giấy  chép  kinh.  Ông  thợ  làm  giấy  họ  Giang  bèn  ra  chợ  mua  giấy 

[chứ không chịu làm giấy], đến khi lấy giấy ra thì mỗi một xấp giấy đều 

bị cắt nát thành sáu bảy đoạn, kinh sợ, quay về, cấp tốc làm giấy giao 

cho ông Châu. 



Theo Phổ Đà Chí, trong điện Đại Hùng chùa Pháp Vũ có một bức 

tượng Quán Âm bằng sắt. Đầu bức tượng ấy chính là đầu tượng Phật đã 

phóng quang ở bãi cát Thiên Bộ. Vũ Vân Sơn ở Giang Nam chở đầu ấy 

sang Kim Lăng, quyên mộ đúc kim thân, có người đưa giùm cái nồi của 

người hàng xóm đến cúng, ông ta tham cái nồi ấy bèn đem cái nồi đã 

thủng thế vào. Đến đêm, mộng thấy thần kim giáp đến đòi nồi, tỉnh dậy 

liền ngã bệnh, bèn trả lại nồi, sám hối thì mới lành bệnh. 



(14). Theo Tiễn Đăng Dư Thoại, đời Nguyên, Thôi Anh dẫn vợ là 

Vương  Thị  sang  Vĩnh  Gia nhậm  chức  Thái  Úy.  Cùng nhau uống  rượu 

trong  thuyền,  đồ  uống  rượu  toàn  bằng  vàng  bạc.  Phu  thuyền  dìm  ông 

Anh xuống nước, giết bọn nữ tỳ, đầy tớ, chừa Vương Thị lại, toan giao 

cho  con  trai  lấy  làm  vợ.  Vương  Thị  ẩn  nhẫn,  gặp  tiết  Trung  Thu,  bọn 

cướp đều say  mèm,  bèn lên bờ, trốn  vào  ni  am  xuất  gia, pháp danh  là 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 538

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Huệ Viên, hằng ngày lễ Đại Sĩ, thầm khấn những điều ẩn kín trong lòng. 

Ngẫu nhiên thấy một bức tranh cuộn vẽ hoa sen, biết là do Thôi Anh vẽ. 

Do vậy, bèn viết một bài từ theo điệu Lâm Giang Tiên369 [trên bức vẽ], 

trong đó có câu:  “Tố bình tịch mịch bạn khô thiền, kim sanh duyên dĩ 

 đoạn,  nguyện  kết  tái  sanh  duyên”   (Bên  bình  phong  trơ  trụi,  tịch  mịch 

chốn cửa thiền, sống khô héo tháng ngày, đời này duyên đành dứt, kiếp 

sau nguyền nối duyên). Về sau, bức tranh ấy được bán cho nhà quan Thị 

Ngự Cao Nạp Lân. Thôi Anh từ bé đã tập bơi lội nên chưa chết, do viết 

chữ thuê để kiếm sống mà gặp gỡ ông Cao, được ông mời làm gia sư. 

Vào trong dinh, thấy bức bình370 hoa sen và lời đề từ, liền khóc lóc kể 

với ông Cao. Ông bảo phu nhân sai người đón Huệ Viên đến, ngầm hỏi 

dò biết tấm bình phong do thuyền phu là Cố A Tú tặng cho ni am, bèn 

vây bắt, xử theo đúng luật lệ, trả tài sản lại cho Thôi Anh. Đưa Vương 

Thị ra, vợ chồng ôm nhau khóc lóc. Ông Cao tặng cho họ nô tỳ, đưa đến 

nhiệm sở. Vương Thị cảm kích Đại Sĩ ngầm che chở, ăn chay trường, trì 

Quán Âm Kinh đến khi mất. 



Theo Dị Đàm Khả Tín Lục, Triệu Thiên Tước khi làm huyện lệnh 

ở Cú Dung, đêm ngủ trong tòa cổ miếu, mộng thấy bà lão mặt đóng bụi, 

369 Lâm Giang Tiên là một điệu hát được các ca nhi dùng trong các tiệc rượu (nhất là 

trong các cuộc tửu lệnh, nghĩa là ca nhi ôm đàn hát, cứ mỗi một chữ, chén rượu được 

chuyền sang người bên cạnh. Khi tới chữ nào nằm đúng vần trong lời Từ hoặc khi ca 

khúc  chấm  dứt,  người  cầm  chén  lúc  ấy  phải  uống  cạn).  Lời  ca  được  viết  theo  Từ 

Điệu, tức là những bài thơ ngắn, không theo thể thức như thơ Đường hoặc các loại 

thơ khác, mà gieo vần và mẹo luật uyển chuyển hơn nhằm dễ diễn tả cảm xúc. Lâm 

Giang Tiên còn có tên là Tạ Thân Ân, Nhạn Hậu Quy, Họa Bình Xuân v.v... Bài từ 

này gồm 58 chữ, chữ dùng phải tuân theo luật bằng trắc nhất định, chia làm hai đoạn, 

những chữ ăn vần với nhau phải  cùng vần bằng. Câu hai, ba, năm, bảy,  tám, chín 

phải vần với nhau. Chẳng hạn, Dương Thận đã viết một bài Lâm Giang Tiên Từ như 

sau  (những  chữ  in  đậm  là  những  chữ  ăn  vần  với  nhau):   “Cổn  cổn  Trường  Giang 

 đông  thệ  thủy,  lãng  hoa  đào  tận  anh  hùng,  thị  phi  thành  bại  chuyển  đầu  không, 

 thanh sơn y cựu tại, kỷ độ tịch dương hồng, bạch phát ngư tiều giang chử thượng, 

 quán  khan  thu  nguyệt  xuân  phong,  nhất  hồ  trược  tửu  hỷ  tương  phùng,  cổ  kim  đa 

 thiểu sự, đô phó tiếu đàm trung” (Trường Giang cuồn cuộn chảy về Đông, sóng mòi 

vùi lấp sạch anh hùng, đúng sai, thành bại hóa thành không, núi xanh còn đó y như 

cũ, mấy độ tà dương rực ánh hồng, bến nước ngư tiều đều bạc tóc, lặng ngắm trăng 

thu, hóng gió xuân, một bầu rượu đục mừng tao ngộ, bao chuyện xưa nay một trận 

cười). 

370 Thông thường, Bình có nghĩa là cái bình phong, ở đây chỉ có nghĩa là một trong 

nhiều bức tranh được treo sát liền nhau với nhiều bức tranh khác tạo thành một mảng 

lớn trên tường. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 539

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

bảo: “Vạn Lam chẹn họng ta, hãy mau cứu ta”. Giật mình tỉnh dậy thì 

dường  như  còn  thấy  thấp  thoáng.  Sáng  hôm  sau  thấy  tượng  Quán  Âm 

giống hệt như người trong mộng. Hỏi nhà sư: “Ở nơi đây có Vạn Lam 

hay không?” Sư đáp:  “Nhà Vạn Lam ở đằng trước”. Gọi Vạn Lam tới 

hỏi: “Nhà của ngươi là do tổ tiên để lại ư?” Đáp: “Nhà tôi vốn nằm trên 

đường  ra  vào  Quán  Âm  Đường,  nhà  sư  bán  cho  tôi”.  Ông  Triệu  bèn 

chuộc về, lại sửa chữa. Về sau, phu nhân mộng thấy một bà cụ ẵm đứa 

trẻ trao cho, liền sanh được con. 



(15).  Theo  Huyền  Tháp  Biên,  có  thương  nhân  thấy  tượng  Quán 

Âm ở Bạch Y Am tại Ngô Huyện bị mưa dột, hư hoại, bèn bỏ tiền thếp 

vàng tu bổ. Tăng nhân liếc thấy ông ta lắm vàng, liền phục rượu say, sắp 

sửa giết, thương nhân ai oán kêu cầu, bèn giam trong mật thất, bức bách 

thương nhân tự thắt cổ. Khi ấy, tuần cảnh thấy có cô gái áo trắng bước 

vào chùa, liền theo rình, thấy cô bước vào căn phòng ngầm, tuần cảnh ập 

vào thì thương nhân đã bị thắt cổ gần chết, bèn cởi trói cho thương nhân, 

trói tăng lại, chẳng thấy cô gái đâu, mới biết là Đại Sĩ hóa thân nhằm dẫn 

tuần cảnh giải cứu thương nhân vậy. 



Lại nữa, tại Giang Thượng thuộc thôn Xa Cứu (huyện Dư Diêu, 

tỉnh Chiết Giang), có Tăng nhân quyên mộ tu bổ Đại Sĩ Viện. Thương 

nhân đi qua đó thí tiền, Tăng liếc trộm thấy ông ta giàu có, bắt giữ, tính 

giết. Thương nhân xin tự thắt cổ chết, Tăng bèn chấp thuận. Cách Giang 

Thượng  mấy  dặm,  có thuyền  lính,  một  cô gái  áo trắng  lên  thuyền  nói: 

“Xin chở tôi đến Quán Âm Viện sẽ hậu tạ nhiều vàng”. Họ chở đến chùa 

thì  thương  nhân  mới  vừa  tự  thắt  cổ,  mọi  người  bắt  giữ  gã  cướp,  thả 

thương nhân, [thương nhân] bèn đền tạ [các binh sĩ] đúng như lời cô gái 

nói. 



Theo Hàng Trung Phàm, trong thời Vạn Lịch nhà Minh, Tiêu X... 

ở  Giang  Âm  đi  nhận  nhiệm  sở,  có  ông  Tăng  người  đất  Sở  (Hồ  Nam) 

quyên mộ được sáu trăm lạng vàng, đem qua Phổ Đà dựng chùa, ngồi ké 

trên  thuyền  xuôi  Nam.  Một  đêm  gió  dữ,  ông  Tiêu  xô  vị  Tăng  xuống 

sông,  đoạt  vàng.  Đến  sáng,  chợt  thấy  Tăng  từ  dưới  nước  ngoi  lên  đòi 

mạng và vàng. Họ Tiêu kinh hoàng, ngã bệnh, trở về nhà mời tăng và 

đạo sĩ đến cúng bái, giải hạn, nhưng Tăng chỉ hô “đền mạng ta và vàng 

để ta đi Nam Hải”. Sư từ trong vách bước ra, chiếm giường, quấy nhiễu 

không ngừng. Một bữa, người nhà hoảng hốt kêu: “Vị Tăng lại đến”. Họ 

Tiêu nghe nói, thẹn thùng muốn tự sát, nhưng Tăng đã đến trước giường, 

nói:  “Ta  là  người,  chẳng  phải  là  quỷ.  Năm  ngoái  té  xuống  nước,  chợt 

thấy Quán Âm Bồ Tát từ trên hư không giáng xuống, cầm một ngọn đèn 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 540

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

dẫn vào đám lau lách, gặp thuyền chài được cứu. Nay lại quyên mộ được 

vàng đến Phổ Đà hoàn nguyện. Qua đây, nghe nói ông mắc bệnh lạ nên 

đặc biệt đến đây giải trừ mối nghi con rắn trong chén”.371 Cả nhà sụp lạy, 

vị Tăng đi rồi, hình quỷ cũng mất tăm, nhưng rốt cuộc họ Tiêu vẫn chết. 

Một  đứa  con  của  ông  ta  đang  nổi  danh  văn  chương  chợt  nhảy  xuống 

sông  chết.  Vị  Tăng  từ  Nam  Hải  trở  về,  lại  đến  thăm,  than  thở  không 

ngớt. 



(16). Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, sư Đạo Hiến do được quan 

Thứ Sử nhờ vẽ bảy bức tranh Quán Âm, bèn bảo họa sĩ trước hết hãy giữ 

trai giới, dùng Nhũ Đầu Hương372 thay cho chất keo, sắp đặt cực trang 

nghiêm. Về sau, Đạo Hiến qua sông bị té xuống nước, vội niệm Quán 

Âm, thấy dưới đáy nước có ánh sáng lạ, bảy vị Bồ Tát đã vẽ đứng xung 

quanh, bảo Sư rằng: “Chỉ niệm A Di Đà Phật”. Đạo Hiến vội vàng niệm, 

bảy vị Bồ Tát cùng tới đỡ chân, Sư liền trồi khỏi nước, đi hơn bốn mươi 

dặm, lên được bờ. 



Theo Linh Cảm Phú, Dương Duy Tân ở Tú Thủy trì thần chú của  

371 Đây là một điển tích thường được gọi là  “bôi cung xà ảnh” , thường được coi là 

xuất phát từ một câu chuyện do Ứng Thiệu chép trong chương Quái Thần của sách 

Phong Tục Thông Nghĩa. Theo đó, ông nội của Ứng Thiệu là Ứng Lâm làm ấp lệnh 

đất Cấp. Trong hôm Hạ Chí, Ứng Lâm mời viên Chủ Bạ dưới quyền là Đỗ Tuyên 

đến thưởng rượu. Khi ấy, trên bức vách phía Bắc của căn phòng có treo chiếc cung. 

Bóng cung chiếu vào chén trông như con rắn nhỏ đang duỗi mình. Đỗ Tuyên kinh 

sợ, nhưng không dám từ chối. Kể từ hôm ấy, ông ta đau bụng dữ dội, luôn cảm thấy 

rắn bò trong bụng, bỏ cả ăn uống, hình sắc tiều tụy, chữa chạy đủ cách nhưng không 

lành được. Sau đấy, Ứng Lâm có việc, đến thăm, hỏi duyên cớ. Đỗ Tuyên kể lại nỗi 

sợ bị con rắn chui vào bụng. Sau khi nghe Ứng Lâm giải thích, liền sai người chở Đỗ 

Tuyên đến chỗ cũ, chỉ cho thấy cái cung treo trên vách, và bảo Đỗ Tuyên ngồi đúng 

chỗ cũ, quả nhiên trong chén hiện bóng con rắn lờ mờ. Đỗ Tuyên vỡ lẽ, khỏi bệnh 

ngay lập tức. Trong bộ sử Tấn Thư, truyện Lạc Quảng cũng chép tương tự về người 

khách của Lạc Quảng. Do vậy, đây rất có thể là một câu chuyện ngụ ngôn lưu truyền 

đã lâu rồi được gán cho những nhân vật nổi danh. 

372 Nhũ Đầu Hương chính là Nhũ Hương (Frankincense hoặc Olibamum) là một loại 

nhựa cây trích từ những cây thuộc họ Nhũ Hương Mộc (có tên khoa học là Boswellia 

Thurifera hoặc Boswellia Sacra). Nhũ Hương còn được gọi là Huân Lục Hương, Mã 

Vĩ Hương, Tháp Hương, Tây Hương, Thiên Trạch Hương, Ma Lặc Hương, Đa Già 

La hương hay Mộc Hương. Loại cây này sống trong những điều kiện rất khắc nghiệt 

của vùng Trung Đông và cung cấp nhiều nhựa. Nhựa cây này có mùi thơm nhẹ và rất 

được khối Ả Rập và Tây Phương coi như nhiên liệu quý để dâng hiến trong các nghi 

lễ tôn giáo. Ở đây, ngài Đạo Hiến bảo thợ dùng Nhũ Hương làm chất keo để giữ cho 

màu vẽ dính vào giấy thay vì dùng chất keo chế bằng xương thú (như A Giao chẳng 

hạn). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 541

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đại Sĩ đã lâu, lên thuyền bị té xuống nước, dưới chân trổ hoa sen, nhờ đó 

chẳng chết chìm. 



(17). Theo Cao Tăng Truyện, tập Một, đời Tấn, sư Đạo Uông theo 

Lô Sơn Viễn Công xuất gia, đi qua Lương Châu, bị người Khương vây 

bắt, rơi mất y bát. Đạo Uông cùng mấy người đệ tử cùng niệm danh hiệu 

Quán Âm. Trong khoảnh khắc như có mây mù che khắp thân nhóm ngài 

Đạo Uông, bọn giặc tìm không thấy nên họ được thoát nạn. 



Trong đời Đường, Lô Nguyên Lễ bị bệnh, chết đi rồi tỉnh lại, nói: 

“Thấy một trăm cái lò, hơi nóng bốc lên nghi ngút, mấy ngàn vạn người 

ở  trong  lồng  nướng,  bèn  niệm  Cứu  Khổ  Quán  Âm,  nguyện  đem  thân 

chịu thay cho họ, rồi cởi áo, nhảy vào lửa. Chợt có vị Tăng kéo ra, đưa 

về”. 



(18). Theo Đồng Sanh Lục, đầu đời Minh, Quan Đế giáng bút như 

sau:  “Ta  quy  y  Phổ  Môn  Đại  Sĩ  cùng  với  Vi  Đà  tôn  giả  hộ  trì  chánh 

 pháp. Kẻ tế ta đừng dùng rượu thịt” . 



Theo Quán Cảm Lục, đời Thanh, viên nha lại ở Vô Tích là Vương 

X... trong niên hiệu Thuận Trị (1643-1661) do chuyện Tiền Cốc mà bị 

giam vào ngục chết ở Bắc Đô. Về sau, Kim Hán Quang từ kinh đô quay 

về, trong thuyền nghe có tiếng người hô: “Chở giùm đi, ta là Vương X... 

đây, oán quỷ đấy! Xin cho ta ở nhờ góc thuyền để theo về Nam”. Đi mấy 

ngày, trời sắp tối, quỷ xin đậu vào bờ, nói: “Chỗ này thí thực, tôi muốn 

đến nhận”. Trong khoảnh khắc trở về bảo: “Quán Âm Đại Sĩ chủ đàn, 

không cho tôi ăn, bảo lúc sống tôi thích ăn nhiều thịt bò”. Hán Quang 

kinh  sợ nói:  “Tôi  cũng  ăn  thịt bò, từ  nay  sẽ  kiêng  ăn”.  Nói  xong,  quỷ 

khóc: “Thần hộ giới cõi trời đã đến rồi, tôi không thể ở được nữa”, bèn 

rời đi. 



(19). Theo Linh Cảm Phú, đời Tống, sư Nguyên Thản trụ tại chùa 

Hưng  Giáo  ở  Tuyên  Châu  làm  Thủ  Tòa.  Hoài  Thiền  Sư  muốn  cử 

Nguyên Thản làm Trụ Trì, nhưng sợ Thái Thú Điêu Cảnh Thuần dị nghị, 

bèn cầu Quán Âm báo mộng cho họ Điêu. Quả nhiên, ông Điêu mộng 

thấy có con trâu lên tòa, bèn hỏi Hoài Thiền Sư [thì ra] Nguyên Thản họ 

Ngưu, do vậy, quyết định cử Sư làm Trụ Trì. 



Vào đời Tống, sư Nguyên Đạt qua Thiên Trúc lễ Đại Sĩ, thấy cô 

gái  áo  trắng  từ  trong  chùa đi  ra, bảo với  Nguyên  Đạt:  “Xá  Nhân373 họ 

373 Xá Nhân là một chức quan. Thoạt đầu danh xưng này để chỉ người cầm đầu bọn 

tôi tớ nhà quý tộc, về sau được lập thành một chức quan. Tùy theo từng bộ, doanh 

hay thự khác nhau mà Xá Nhân có danh xưng, nhiệm vụ, cấp bậc khác nhau, chẳng 

hạn như Trung Thư Xá Nhân, Thái Tử Trung Xá Nhân, Thái Tử Xá Nhân, Khởi Cư 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 542

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tăng sẽ làm quan Trung Thư, ông cũng sẽ được tôn làm thầy, ban danh 

hiệu”. Về sau, ông Tăng làm Thừa Tướng, còn Nguyên Đạt quả nhiên 

được ban y ca-sa tía. 



(20).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Bốn,  vào  đời  Thanh,  sư  Diễn 

Nghĩa tự là Trạm Tu, thường trì chú Đại Bi, nói là có thể trừ nạn hổ. Khi 

ấy, người đất Tương (Hồ Nam) khổ sở vì bị hổ làm hại, tự bắt chước làm 

theo, tiếng tụng chú Đại Bi vang khắp các hẻm núi, cuối cùng hổ tuyệt 

tích. 



Lại nữa, sư Trinh Biện trích máu vẽ tượng Quán Âm. Có hai thiên 

nữ đến quấy rối, Trinh Biện thề rằng: “Tâm ta không phải là đá, ta dùng 

thần chú bắt ngươi, sao còn chẳng đi?” Từ đấy ma trọn không còn tung 

tích. 



(21).  Theo  Thương  Túc  Am  Tùy  Bút,  đời  Thanh,  vợ  của  Minh 

Phủ Châu Chỉ Tương là Vương Thị, lúc lên mười thêu tượng Bạch Y Đại 

Sĩ, sáng tối đảnh lễ. Sau khi lấy chồng, tặng tượng cho ni am thờ phụng. 

Không lâu sau cô ta qua đời. Chỉ Tương nghe nói đến bức tượng ấy, hận 

chưa được thấy. Về sau, am bị cháy, ni sư đem tượng sang Ngư Đài, Sơn 

Đông, ông Tương được cử đi thi ở kinh đô trở về374, đi qua Ngư Đài. Tối 

hôm  trước, ni  sư  mộng  thấy  Đại  Sĩ nói: “Ta  muốn trở về  Giang  Nam, 

sáng mai có quan nhân đến, ta sẽ đi theo”. Khi ông Tương đến nơi, ni sư 

bèn trao tượng cho, ông Tương chẳng biết tượng ấy là do người vợ đã 

khuất thêu, chỉ cảm thấy mơ hồ như gặp lại vật cũ mà thôi. Đem về, đưa 

cho mẹ vợ coi, bà ta vừa thấy, liền khóc: “Đây là tác phẩm của đứa con 

gái đã mất của ta mà!” 



Theo  Hải  Nam  Nhất  Chước,  trong  niên  hiệu  Đạo  Quang  nhà 

Thanh, Trương X... ở Phù Lương trì Quán Âm Trai; gặp đúng ngày ăn 

chay, hàng xóm là X... rủ ăn uống, bèn thắp đèn trước tượng rồi đi. Trở 

Xá Nhân, Thông Sự Xá Nhân... Nói chung, Xá Nhân là viên quan phụ tá người đứng 

đầu một cơ quan. Nhan Sư Cổ giảng:  “Xá Nhân là tiếng gọi chung những người thân 

 cận”. 

374 Nguyên văn  “bạt cống triều khảo” . Bạt Cống là một hình thức tuyển sinh viên 

vào học trường Quốc Tử Giám ở kinh đô dưới thời Thanh. Thoạt đầu, mỗi năm mở 

khóa thi hai lần, đến thời Càn Long quy định mỗi 12 năm mới mở khóa thi một lần. 

Quan Học Chánh các tỉnh chọn lựa những người có tài văn chương đã đỗ Cống Sinh 

(đậu thi Hương) trong tỉnh đưa về kinh đô dự thi, những người ấy được gọi là Bạt 

Cống Sinh. Khi lên kinh, họ được học ở Quốc Tử Giám rồi dự kỳ thi do triều đình tổ 

chức (gọi là Triều Khảo). Ai thi đậu hạng đầu sẽ làm quan bậc thất phẩm ở kinh đô, 

hạng nhì được cử làm Tri Huyện, hạng ba sẽ bổ làm Giáo Thụ tại các tỉnh. Những 

người thi rớt sẽ bị đuổi về, gọi là Phế Cống. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 543

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

về, tượng bị cháy sạch, nhưng giấy dán bồi quanh tượng trọn chẳng có 

vết lửa nào, biết là Bồ Tát cảnh tỉnh ông ta đã không kiền thành trì trai. 



(22).  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  đời  Thanh,  Ôn  Như  Hoàng  kính 

phụng Đại Sĩ, mỗi năm đều thí kinh. Trong thời Càn Long, mọi người do 

thấy lầu Vạn Thọ bỏ không, tính thờ tượng Đại Sĩ [trên đó]. Ông Hoàng 

mộng thấy Đại Sĩ nói: “Thờ ta trên lầu là ý rất hay, nhưng cung ấy được 

lập ra chưa đầy mười năm mà đã chôn hai vị Tăng là vì hình Bát Quái 

khắc trên cửa đá điên đảo Âm Dương mà ra”. Nói xong, chợt biến mất. 

Tỉnh giấc nhìn thì quả nhiên hình Bát Quái lầm loạn, bèn xóa đi, rước 

tượng Đại Sĩ vào. 



Theo  Linh  Cảm  Phú,  vào  đời  Minh  nhà  họ  Trình  ở  huyện  Hiếu 

Cảm  thờ  Quán  Âm  kiền  thành.  Hễ  có  chuyện  tốt  lành  thì  tượng  hiện 

dáng  điệu  vui  vẻ,  hễ  có  tang  tóc  thì  hiện  dáng  sầu  bi.  Do  vậy,  có  thể 

đoán biết là năm ấy tốt hay xấu. 



(23).  Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  bà  ni  ở  Sáp  Hoa  Miếu  tại 

Thương Châu, vào ngày khánh đản Đại Sĩ, cúng dường tinh khiết xong, 

mệt mỏi bèn nằm ngủ, mộng thấy Đại Sĩ dạy: “Ngoài chùa có bốn năm 

người xin ăn không được, hãy giúp họ, nên dọn cỗ cúng cho họ ăn”. Giật 

mình tỉnh giấc, ra xem thì quả đúng như vậy. Từ đấy, hễ dọn cỗ cúng 

xuống bèn thí cho kẻ ăn mày, bảo là ý của Bồ Tát. 



Đời Minh, pháp sư Tố Am trụ tại chùa Thê Hà ở Kim Lăng, nhằm 

năm đói kém hết sạch gạo, Sư ngồi yên bảy ngày không ăn. Chúng tăng 

không một ai rời chỗ. Có họ Hác ở Vu Hồ mộng thấy Đại Sĩ báo tăng 

chúng ở Thê Hà đói, bèn cúng một trăm hộc375 gạo, nhìn Sư thấy giống 

hệt như trong giấc mộng. 



(24). Theo Tỳ Kheo Ni Truyện, ni Tăng Đoan đời Lưu Tống gia 

đình nhiều đời thờ Phật, chị em thệ nguyện xuất gia, nhưng bà xinh đẹp 

nổi tiếng trong làng xã, có nhà giàu đã nhờ mai mối xin cưới, mẹ và anh 

đã  bằng  lòng.  Trước  hôm  đón  dâu  ba  ngày,  Tăng  Đoan  trốn  vào  chùa 

Phật, tụng kinh Quán Âm, nước mắt đầm đìa, dập đầu lạy suốt ngày đêm 

không nghỉ. Ba hôm sau trong khi lễ bái, thấy Phật dạy: “Chàng rể của 

ngươi đã hết tuổi thọ, ngươi chỉ nên siêng năng, chuyên ròng, đừng nặng 

lòng lo nghĩ”. Ngày hôm sau, chàng rể bị trâu húc chết. 



Theo Dạ Đàm Tùy Lục, Mẫn Dự ở Chiết Tây bị người ta dụ vào 

quán rượu, bỏ thuốc mê vào rượu, bèn hôn mê bất tỉnh. Khi tỉnh ra thì đã 

bị một mụ ni cô dâm đãng giam cầm, nhưng không có cách nào thoát ra 

375 Vào đời Minh, một Hộc là 50 lít. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 544

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

được. Trong phòng có thờ tượng Quán Âm từ trước, Mẫn Dự bèn sáng 

tối lễ bái, cầu đảo, mong thoát hầm bẫy. Lại nữa, trên bàn có cuốn Quán 

Âm Chú, Mẫn Dự bèn thành tâm trì tụng, trong mộng mị cũng tụng niệm 

không ngớt. Một tối vừa mới tụng chú thì một bà lão kêu tên, bảo: “Mau 

tới đây, ta đưa ngươi về”. Mẫn Dự khoác áo, đi chân trần theo sau. Bà 

lão dùng tay phất qua cửa, cửa tự mở ra. Trên thân bà lại có ánh sáng 

trắng, chiếu rõ như ban ngày. Qua mấy lớp cửa, hễ vừa đến, cửa liền mở. 

Đến tầng cửa cuối cùng, bà lão bảo hãy mau ra, đừng ngó lại, vừa muốn 

nói lời cảm tạ, đã chẳng thấy tăm tích đâu nữa, mới biết là Đại Sĩ cứu 

khổ, liền niệm thánh hiệu không dứt. Trở về kể với chú, chú khóc bảo: 

“Nếu  không  phải  là  Đại  Sĩ  từ  bi  cảm  ứng  thì  ngươi  muốn  sống  há  có 

được chăng?” 

Ghi thêm: Theo Dạ Đàm Tùy Lục, nhà buôn X... ở Tân An giàu 

có nhưng dâm đãng, tàn bạo, có đứa con gái xinh đẹp, thông minh, vào 

núi  hái  trà,  núp  mưa  dưới  vách  đá.  Chợt  trong  đá  có  tiếng  nói:  “Cha 

ngươi  cưỡng  hiếp  ô  nhục  con  gái  nhà  lành  đến  chết;  âm  báo  lụy  đến 

ngươi. Quán Âm Đại Sĩ nghĩ mẹ ngươi trai giới, tụng kinh mà giải trừ 

ách nạn cho ngươi, hãy mau quay về”. Cô đuổi kịp đám bạn gái, nhưng 

lũ  thiếu  niên xấu  ác  đã  đuổi  theo  bén  gót.  Trở  về  thưa  với  mẹ,  bà  mẹ 

càng  thêm  kính  tín.  Thương  nhân  trở  về,  bà  vợ  đem  chuyện  này  cảnh 

tỉnh chồng. Hắn giận dữ nói: “Nếu có địa ngục, nguyện thân ta sẽ trải 

khắp các ngục hòng mở rộng kiến thức”. Hơn tháng sau, hắn ngã bệnh, 

thấy những cô gái đã bị hắn bức chết dẫn lũ quỷ đến đòi mạng, bèn khóc 

lóc cầu vợ con tụng kinh sám hối. Nói chưa dứt, chợt kêu to: “Ta đi” rồi 

chết! 

 1. Như Vô Kiệt cầu kinh, sư tử bảo vệ. Nguyên Khang đắc huệ, 

 tùy ý cưỡi nai. 

  

 2.  Thiện  Giác  trì  danh,  đạo  cao,  hổ  phục.  Pháp  Hồng  phạm 

 pháp, buồn cảm cỡi trâu. 

  

 3. Trước chùa Bạch Tước, nai đến làm lễ. Bên am Liên Hoa, cá 

 chép kính mừng. 

  

 4. Nghỉ trong núi, vẹt lượn lưng trời. Đoạt kinh văn, cá to ngăn 

 lối. 

  

 5.  Trứng gà  trong  bếp  vua, từng  nghe  có  tiếng kêu  rên.  Tuyết 

 Nương trong điện vàng, cũng tha thiết nguyện quy y. Tuy nói mỗi loài 

 đều có tánh linh, nhưng Phật không gì chẳng độ  (Đoạn này ca tụng sự  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 545

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 kiện cảm ứng loài vật). 



(1).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Một,  đầu  thời  Nguyên  Gia  nhà 

Tống, ngài Đàm Vô Kiệt (Dharmodgata)376 và hai mươi mấy đồ đệ đến 

nước Phật cầu kinh, trải đủ mọi thứ hiểm nạn. Đến được Thiên Trúc thì 


giữa  đường  gặp  một  bầy  voi  núi.  Đàm  Vô  Kiệt  niệm  danh  hiệu  Quán 

Âm, có sư tử từ trong rừng xông ra, lũ voi chạy tan tác. Lại có lũ trâu 

quái dị rống lên chạy ùa tới, toan làm hại, ngài Đàm Vô Kiệt xưng danh 

như cũ, chợt có một con kên kên to bay tới, lũ trâu kinh sợ, chạy tứ tán, 

nên thoát nạn. 

Chép thêm: Theo Tỳ Kheo Ni Truyện, vào đời Tấn, ni Minh Cảm 

thoạt đầu bị giặc bắt, thề chẳng chịu nhục, càng phải hứng chịu đủ nỗi 

khổ sở. Về sau, gặp một tỳ-kheo dạy kinh Quán Âm bèn tập tụng, ngày 

đêm không nghỉ. Trốn đi, không biết đường, đi vào núi sâu, có hổ dẫn 

đường. Sau mười ngày đến được Thanh Châu. Sắp vào thôn, liền chẳng 

thấy hổ đâu nữa. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  đời  Đường,  sư  Nguyên  Khang 

thường niệm Quán Âm, cầu tăng huệ giải, cảm được một con nai, sừng 

chia tám nhánh, hình dáng hết sức kỳ lạ. Nguyên Khang vỗ về, nai liền 

vâng phục, bèn nuôi dưỡng. Cưỡi đến nơi xa, nai chẳng lộ vẻ mệt nhọc. 



(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, vào đời Đường, tướng quốc 

Bùi  Hưu  đến  thăm  sư  Thiện  Giác  ở  Hoa  Lâm,  hỏi  Sư  có  thị  giả  hay 

chăng? Sư nói: “Hai đứa”, rồi gọi “Đại Không, Tiểu Không”, hai con hổ 

từ sau am chạy ra. Bùi Hưu kinh hoàng, Sư bảo: “Hễ có khách thì tránh 

376 Ngài Đàm Vô Kiệt (dịch là Pháp Dũng), họ Lý, người xứ Hoàng Long, U Châu. 

Tu khổ hạnh từ lúc còn là sa-di, rất được thầy bạn trọng nể. Nghe chuyện ngài Pháp 

Hiển  sang  Thiên  Trúc  cầu  pháp,  Sư  cũng  lập  thệ  xả  thân  noi  theo.  Sư  chiêu  tập 

những  người  cùng  chí  hướng  gồm  25  người  như  các  vị  Tăng  Mãnh,  Huyền  Lãng 

v.v...  sang  Thiên  Trúc  vào  năm  Vĩnh  Sơ  nguyên  niên  (420)  đời  Lưu  Tống.  Sư  và 

đồng bạn đi qua các nước Quy Tư, Sa  Lặc, Thông  Lãnh v.v... Sau khi vượt Tuyết 

Sơn, 12 người mất mạng. Sư đến được nước Kế Tân lễ bái bình bát của Phật, học 

tiếng Phạn, thỉnh được Quán Âm Thọ Ký Kinh, rồi sang xứ Nhục Chi lễ bái xương 

đỉnh đầu Phật, học giáo  pháp Tam Thừa tại chùa Thạch  Lưu ở phía Nam núi Đàn 

Đặc, thọ giới với đại sư Phật Đà Đa La (Giác Cứu). Khi sang Thiên Trúc, 8 người 

trong đoàn thị tịch, Sư gặp phải voi dữ và trâu hoang trong chuyến đi này. Sau khi 

đến được  Nam Thiên Trúc, Sư mới theo thuyền  trở về Quảng Châu. Không  rõ Sư 

mất khi nào. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 546

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đi”, hổ gầm  gừ  bỏ  đi.  Bùi  Hưu  hỏi:  “Làm  cách  nào để  cảm  được  như 

thế?” Sư nâng xâu chuỗi, bảo: “Chỉ niệm Quán Thế Âm”. Lại nữa, sách 

Đại Tạng Trực Chỉ gọi Sư là Phục Hổ Thiền Sư. 



Về chuyện của sư Pháp Hồng đời Tấn trong Cao Tăng Truyện, tập 

Một,  xin xem  lời  chú  thích trong  đoạn  tư  của  phần  “thoát  hành hình”. 

Khi ấy, Sư sắp bị hành hình thì trâu chạy quàng khiến xe bị hư, do vậy 

bèn được tha. 



Theo  U  Minh  Lục,  vào  thời  Nguyên  Gia  nhà  Tống,  Thứ  Sử  Ích 

Châu là Cát Hàn thường cưỡi một con trâu xanh. Đến khi ông mắc bệnh 

nhiều ngày, trâu cũng không ăn. Khi ông mất, trâu chảy nước mắt đầm 

đìa. 



(3). Theo Quái Viên, chùa Bạch Tước ở Ngô Hưng tương truyền 

là do Lý Thân377 đời Đường xây. Hiện thời đạo tràng hưng thịnh trở lại, 

nhang đèn trỗi hơn các nơi khác. Trước điện Quán Âm thường có hổ đến 

nằm phục, chẳng làm hại ai, nhưng người ta thường kinh sợ, hổ bèn bỏ 

đi. Từ đấy có con nai đến làm lễ, tợ hồ do hổ sai đến. 



Theo Hải Nam Nhất Chước, ngoài cửa Đông huyện Quảng Phong 

có  Liên  Hoa  Am.  Mỗi năm,  nhằm  ngày  khánh  đản  Đại  Sĩ  trong tháng 

Hai, nước mùa Xuân dâng tràn, ắt có con cá chép to dẫn lũ cá chép bé, 

ngược dòng đến ở trước am. Vì thế, từ lâu đã có lời đồn rằng chúng đến 

triều bái  Đại  Sĩ.  Cá chép  to  triều  bái  xong,  đột  nhiên  không  thấy  nữa. 

Nếu thôn dân đánh bắt cá chép nhỏ thì sẽ lập tức ngã bệnh. 



(4).  Theo  Thiên  Trúc  Chí,  ngày  Mười  Chín  tháng  Hai  là  ngày 

Khánh Đản Đại Sĩ, những người xa gần trai giới theo đúng kỳ hạn về núi 

chắc cũng phải đông đến ức vạn người. Trong điện thờ chẳng thể chứa 

nổi,  họ  đều  ngồi  ngoài  trời  chờ  sáng,  nên  gọi  là  Túc  Sơn.  Trong  dịp 

Khánh  Đản  năm  Giáp  Dần  (1554)  thời  Gia  Tĩnh  nhà  Minh,  trăng  sao 

sáng ngời, chợt thấy con vẹt (két) trắng từ trong điện bay ra, lượn quanh 

trên không trung. Muôn người nhìn không chớp mắt. Tiếng khen ngợi, 

niệm Phật náo động cả khu rừng. Biến hiện như thế mấy lần. 



Theo Phổ Đà Chí, trong thời Thuận Trị nhà Thanh, tên cướp biển 

Nguyễn Tuấn cùng bọn giặc lùn (cướp biển Nhật Bản) toan cướp tạng 

377 Lý Thân (772-846), tự Công Thùy, là một thi nhân nổi tiếng giữa đời Đường. Ông 

là người Hào Châu (tỉnh An Huy). Cùng với Bạch Dị và Nguyên Chẩn, ông được tôn 

xưng là thủ lãnh của lối thơ Tân Nhạc Phủ. Ông từng làm quan đến chức Thượng 

Thư Hữu Bộc Xạ Môn Hạ Thị Lang, tước Triệu Quốc Công, hai lượt làm Tiết Độ 

Sứ. Hiện ông còn để lại những tác phẩm như Truy Tích Du Thi và Tạp Thi, nhưng 

nổi tiếng nhất là bài Mẫn Nông (thương nhà nông). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 547

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

kinh  của  chùa  Phổ  Đà.  Vị  Tăng  tên  Chiếu  Trung  suất  lãnh  mấy  trăm 

người đến Châu Sơn xót xa cầu xin không ngừng. Nguyễn Tuấn giận dữ 

nói:  “Các  ngươi  muốn  lấy  lại  kinh  thì  hãy  xin  từ  nơi  long  cung,  thủy 

phủ”.  [Bọn  hắn]  giong  buồm  ra  ngoài  khơi,  chợt  có  con  cá  to  chặn 

thuyền, thuyền chẳng đi được suốt mấy ngày, Nguyễn Tuấn hối hận, bèn 

đem kinh trả lại, chưa đầy nửa ngày đã đến Đạo Đầu378, bèn cúng bái rồi 

đi. 



(5). Theo Tuyên Thất Chí, Đường Kính Tông sùng Phật giáo, tăng 

chúng  ngày  càng  đông  đảo.  Đường  Văn  Tông  kế  vị,  có  kẻ  gièm  siểm 

Phật  giáo  là  sâu  mọt  của  quốc  gia,  bèn  xuống  chiếu  cấm  tăng  chúng 

không  được  giảng  nghĩa  trong  sách  Phật.  Lại  có  kẻ  bài  xích,  xin  cấm 

không được tu tập [Phật pháp]. Vua xuống chiếu, sắp thi hành, viên quan 

trông  nom  bếp  núc  là  Hội  Thượng  luộc  trứng  gà  trong  cái  đỉnh,  chợt 

nghe  trong  đỉnh  như  có  tiếng  người  nói.  Lắng  nghe  thì  chính  là  tiếng 

nhiều  người  kêu  cầu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Tâu  lên,  Văn  Tông  xét 

nghiệm, thấy đúng như vậy, liền bảo: “Đạo Phật có thể được như vậy thì 

phải ban chiếu cho những tinh xá trong các quận dựng tượng Quán Âm”. 



Theo  Minh  Hoàng  Tạp  Lục,  xứ  Lãnh  Nam  dâng  chim  vẹt  trắng 

hiểu tiếng người rành rẽ. Đường Minh Hoàng và Dương Quý Phi đều gọi 

nó  là  Tuyết  Y  Nữ  (cô  gái  áo  trắng  như  tuyết),  bọn  bầy  tôi  gọi  vẹt  là 

Tuyết Y Nương. Quý Phi dạy nó đọc Tâm Kinh. 

 1.  Còn  như  hủy  tượng  bị  chết  chìm,  lửa  đốt;  nung  chảy  kim 

 thân ắt đọa địa ngục. 

  

 2. Đổi đá chuốc lấy quả khổ; thiêu kinh hãm nhập súc sanh. 

  

 3. Ăn trộm vàng sủa như chó dại; ra khỏi điện bị rắn độc cắn. 

  

 4. Quả báo rành rành, chẳng nỡ kể trọn. 

  

 5. Đấy chẳng phải là Như Lai gây nhân duyên phiền não, mà là 

 muốn khiến hạng Xiển Đề được an trụ trong chánh pháp. Đây chính 

 là chuyện hoằng pháp thứ tư của Đại Sĩ vậy (Phần này ca tụng kèm thêm sự 

 răn đe điều ác). 



(1). Đời Tống, Trầm Tăng Phú ăn trộm tượng Phật, tượng Quán 

Âm nhỏ bằng đồng từ các chùa tại Sơn Dương để đúc tiền. Sự việc bị 

phát giác, hắn bị bắt giải lên kinh đô. Lên thuyền, liền tự nói: “Lửa đốt”, 

378 Đạo Đầu là một bến thuyền ở Phổ Đà, cách đảo chừng 30m, có tên gọi đầy đủ là 

Đoản Cô Đạo Đầu, tức là gộp đá nơi dừng thuyền của chị em cô gái có kinh đã được 

nhắc đến trong lời chú thứ 10 của phần Ứng Hóa (2.4.1). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 548

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

kêu  gào  khó  thể  chịu  đựng  được.  Chưa  đến  kinh  đô  thì  [thân  thể]  đã 

trương phù, nứt nẻ như bị đốt chết. 



Châu  Thế  Tông379  hủy  tượng  Phật  để  đúc  tiền.  Đại  tượng  Quán 

Âm  ở  Chân  Châu  linh  thiêng  nhất,  không  ai  dám  hủy.  Thế  Tông  đích 

thân cầm búa bửa ngực tượng. Về sau, ngực vua nát bấy, lộ cả ngũ tạng 

rồi chết. Đến thời Khai Bảo (968-976) nhà Tống, có người chết rồi sống 

lại, [kể chuyện] thấy Thế Tông nằm trong giường sắt, bị ngục tốt cầm 

búa bửa tay không ngừng, hỏi loại tiền lưu hành đời Châu vẫn còn hay 

chăng? Loại tiền ấy hết rồi thì [Châu Thế Tông] mới thoát địa ngục. Tâu 

lên Tống Thái Tổ, vua truyền trong dân gian hễ có loại tiền đời Châu thì 

phải đem đúc tượng Phật hết. 



Theo Thái Bình Quảng Ký, đời Đường, Phó Dịch hủy tượng Quán 

Âm bằng đá để dùng làm ngói – Phùng Thiếu Phủ chết rồi sống lại, kể 

Phó Dịch bị tống vào địa ngục. Lại nữa, Thái Sử Phó Nhân Quân chết đi, 

báo mộng cho Tiết Di cũng gọi Phó Dịch là  “nê lê nhân”  (người trong 

địa ngục) – mấy ngày sau chết đột ngột, tướng ác khi chết chẳng thể kể 

trọn. 



Theo Khuyến Giới Biên, đời Tống, Vương cư sĩ ở Giang Âm tìm 

được một tượng Quán Âm bằng trầm hương ở dưới nước. Mỗi năm làm 

lễ  kính  mừng  hai  lần,  người  trong  ấp  đều  tham  dự.  Có  huyện  lệnh  họ 

Vương  cho  người  gọi  chàng  rể  (anh  này  vốn  là  nha  lại)  nhưng  anh  ta 

không  tới,  biết  là  [chàng  rể]  đã  đi  dự  hội,  huyện  lệnh  giận  quá,  đem 

tượng ấy đốt đi, rồi vào chầu cấp trên, nhưng bị tim đau, thân nứt, lòi 

ruột, về ngang chùa Quán Âm thì nhảy xuống sông tự tử. 

379 Châu Thế Tông tên là Sài Vinh (921-959), do làm con nuôi của Quách Oai nên sử 

Trung Hoa thường gọi hắn là Quách Vinh. Y xuất thân từ một gia đình buôn trà, tánh 

tình quả cảm, tàn bạo, lắm thủ đoạn. Quách Oai lập ra nhà Hậu Châu chỉ làm vua 

được bốn năm rồi chết, Sài Vinh kế vị trở thành Châu Thế Tông. Với tham vọng mở 

rộng lãnh thổ, Sài Vinh tìm mọi cách có tiền và tận dụng kim loại để đúc vũ khí và 

tiền, nên đã hạ lệnh hủy diệt Phật giáo nhằm chiếm đoạt tượng đồng, chuông, khánh 

cũng như điền sản của nhà chùa để có phương tiện tiến hành chinh phạt, lấn chiếm 

lân  quốc.  Hắn  ra  lệnh  nung  chảy  tượng  Phật  bằng  đồng  để  đúc  tiền  Châu  Nguyên 

Thông Bảo. Trong đại nạn Tam Vũ Nhất Tông Chi Nạn (nạn hủy diệt Phật giáo dưới 

thời ba vua Vũ và một vua Tông, tức Ngụy Thái Vũ Đế, Bắc Châu Vũ Đế, Đường 

Vũ Tông và Hậu Châu Thế Tông), Sài Vinh là người hủy diệt Phật giáo dữ dội nhất. 

Do đích thân cầm búa đập tượng Quán Âm, Sài Vinh bị ung loét ở ngực, lộ cả nội 

tạng ra, ngã bệnh trầm trọng trên đường vây hãm U Châu, đành phải rút lui, chết trên 

đường về, chỉ thọ ba mươi chín tuổi (tức là chỉ làm vua được 5 năm). Ngôi vua trao 

cho  đứa  con  mới  bảy  tuổi  là  Sài  Tông  Huấn  kế  vị  được  vài  tháng;  rốt  cuộc  binh 

quyền bị Triệu Khuông Dẫn cướp sạch, lập ra nhà Bắc Tống, nhà Châu diệt vong! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 549

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Theo Phổ Đà Chí, trong thời Khang Hy nhà Thanh, lũ “phiên lông 

vàng”380 đến núi, cướp sạch những thứ như tượng đúc, phan, tràng v.v... 

đem bán ở Nhật Bản được hơn hai mươi vạn lạng vàng. Chúng sắp trở 

về nước mình thì trong thuyền bốc lửa, đều bị chết cháy hay chết chìm 

hết sạch. 



Lại nữa, tăng chúng đã dọn vào đất liền, bọn cướp địa phương bèn 

nung tượng, cháy lan sang điện vũ, bọn giặc không thoát ra được, đều 

chết cháy. 



Lại nữa, vào đời Minh, có gã Tăng tên Thiên Nhiên ở Hàng Châu, 

mẹ là ni sư hóa duyên tạo tượng Đại Sĩ, trong lòng tượng đặt các thứ quý 

báu. Thiên Nhiên đục lưng tượng ăn trộm vật báu, chợt cầm đao tự cắt 

cổ. Đầu đã rơi xuống vai vẫn nói rì rầm: “Ta nhiều đời làm Tăng, cũng 

không mắc lỗi lớn lao nào, chẳng ngờ khởi tâm trộm cắp, tạo nghiệp Vô 

Gián, nay đọa địa ngục A Tỳ” rồi chết. 



Theo Dẫn Am Tỏa Ngữ, vào đời Minh, Trần Kinh Sơn tánh hung 

bạo,  ham  cờ  bạc.  Trong  nhà  hắn  thờ  tượng  Đại  Sĩ.  Hễ  thắng  bạc  thì 

hương,  hoa,  lễ  bái,  hễ  thua  thì  chửi  bới  vung  vít.  Một  hôm  thua  đậm, 

đem  tượng  ném  vô  nhà  xí.  Đêm  Hai  Mươi  Bảy  tháng  Tư  năm  Sùng 

Trinh 17 (1644), nhà hắn bị hỏa hoạn, Kinh Sơn đã chạy ra, chợt lại chạy 

vô nhà xí, bị thiêu chết. 



Theo Âm Chất Văn Quảng Nghĩa, đầu thời Khang Hy nhà Thanh, 

Đàn  Hương  rất  đắt. Tiệm  bán hương ở  Tô  Quận  mua  được  một  tượng 

Đại Sĩ lớn, tính phá ra làm Đàn Hương sẽ kiếm lời gấp mấy lần. Sắp hủy 

tượng thì một người làm công sợ tội bèn cực lực ngăn cản. Nhằm lúc đó, 

chàng  rể  của  chủ tiệm  đến  đón vợ, quở mắng:  “Mày  là  đứa  làm  công, 

việc gì đến mày?” Cô gái chợt đau bụng, không thể về nhà chồng được. 

Ngay đêm ấy, cửa tiệm bốc cháy, cả nhà chết sạch. Người làm công do 

được người khác mời ép đi nên thoát chết; nhà hàng xóm cũng vô sự. 



(2). Theo Hiện Quả Tùy Lục, chùa Bạch Tước ở Hồ Châu dựng 

điện  Đại  Bi.  Phan  X...  cúng  tiền  mua  đá  xây  bậc  thềm.  Vị  Tăng  tên 

Nhược Am mượn đá ấy để kê nhà cầu. Không lâu sau, Sư chết đi, dựa 

vào  thân  người  khác  nói:  “Ta  lầm  lẫn,  khinh  nhờn  tảng  đá  vốn  được 

380  Chỉ  người  Hòa  Lan  hoặc  Bồ  Đào  Nha.  Khi  ấy,  Nhật  Bản  đã  bị  thực  dân  Tây 

Phương (chủ yếu là Bồ Đào Nha, Tây Ban Nha và Hòa Lan) ép Mạc Phủ (Bafuku: 

Chính quyền của đại tướng quân (shogun), giống kiểu chúa Trịnh ở Việt Nam) mở 

cửa  giao thông, buôn bán với Tây Phương.  Khi  chưa  chiếm được Trung Hoa, bọn 

thực dân Tây Phương thường xuất phát từ Nhật Bản tấn công các đảo dọc theo duyên 

hải miền Hoa Nam. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 550

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

dùng để xây thềm điện Đại Bi nên Diêm phủ dùng đá ấy đè ta, khổ sở 

chẳng thể nói nổi! Hãy mau vì ta cậy đá ấy lên, rửa sạch sẽ để làm thềm 

và tụng kinh Phạm  Võng thì ta mới có thể thoát khổ”. Làm theo đúng 

lời, người ấy không còn nói giọng quỷ nữa. 



Theo Tích Tự Biên, thầy trò tăng chúng chùa Phổ Môn gồm chín 

người. Lũ học trò nhận lời [tín chủ] mời đến làm lễ Diệm Khẩu, liền đốt 

Tâm  Kinh,  tro  bay  khắp  đồng.  Một  tiểu  tăng  nghĩ  làm  như  vậy  là  sai, 

nhưng không nói. Đêm  mộng thấy bị bắt xuống Âm Phủ, bảy vị Tăng 

đều quỳ, nghe quở mắng rằng: “Các ngươi thiêu kinh văn bừa bãi, sẽ đọa 

trong đường súc sanh”. Bảo tiểu tăng rằng: “Chừa ngươi lại để về báo 

với mọi người: Niệm kinh thì được, chớ nên thiêu kinh!” Tỉnh giấc thì 

mấy hôm sau, bốn ông Tăng bị tường đè chết, hai ông Tăng chết đuối, 

một ông bị ma hại chết. 



(3).  Theo  Quả  Báo  Văn  Kiến  Lục,  trong  thời  Khang  Hy  nhà 

Thanh, một bà ni ở Từ Gia Kiều tích cóp bảy lạng bạc từ tiền mộ duyên 

để tặng cho cháu trai cưới vợ, mộng thấy Đại Sĩ quở: “Ngươi đem tiền 

bố thí thanh tịnh để dùng cho tục gia, cõi Âm phạt ngươi làm chó bảy 

ngày”. Bà ni tỉnh giấc, kể lại với người thân. Đang trong lúc nửa tin nửa 

ngờ,  bỗng bị  chó  dại  cắn.  Qua hôm  sau,  nghe tiếng  trống,  tiếng bạt381, 

bèn đau đớn ngã lăn ra đất, miệng sủa như chó, ủng oẳng bảy ngày rồi 

chết. 



Theo Phổ Đà Chí, năm Khang Hy 11 (1672) đời Thanh, quân lính 

đậu thuyền ở Lạc Già, vào điện Đại Sĩ, thấy vẫn thanh tịnh như thường 

lệ. Vừa ra khỏi cửa, rắn độc ùa tới, há miệng phun nọc. Lại có chó dữ cả 

bầy xúm lại cắn, tử thương vô số. Xét ra, lúc ấy tăng chúng đã dời hết 

vào đất liền, cả núi không có một tăng nhân nào, những gã lính ấy ắt đã 

làm những chuyện như hủy hoại kinh tượng v.v... 



(5). Trong Niết Bàn Kinh, Ca Diếp Bồ Tát bạch Phật:  “Bồ Tát thị 

 chúng  sanh,  đồng  ư  tử  tưởng,  vân  hà  Như  Lai  đoạn  tuyệt  Bà  La  Môn 

381 Bạt (còn gọi là Não Bạt, Đồng Bạt, Đồng Bàn, Đồng Sát - cymbal), ta thường gọi 

là chập chõa hay chũm chọe, tức là một nhạc cụ giống như hai cái đĩa tròn hơi khum, 

ở giữa vun lên như hai cái bát, chính giữa có khoét lỗ để xỏ giây thành quai nắm. Khi 

đánh, người ta nắm hai giây quai, chập hai mép bạt vào nhau cho vang ra tiếng, hoặc 

chà xoay tròn hai mép bạt vào nhau để tạo từng hồi ngân dài (Cách này hầu như chỉ 

dùng trong các tự viện Chân Ngôn Tông Nhật Bản khi mở đầu lễ Hỏa Cúng). Tùy 

theo kích thước và vật liệu chế tạo mà có Tiểu Bạt (còn gọi là Tiểu Sát), Đại Bạt, 

Ngân Bạt v.v... Riêng trong các tự viện Phật giáo Trung Hoa, nhất là tại Đài Loan, 

trong khi tán tụng, thường dùng một loại não bạt nhỏ, thành mỏng, tiếng ngân không 

lớn lắm để đệm nhịp, gọi là Kha. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 551

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 mạng, hà cố thuyết Đề Bà Đạt Đa si nhân vô tu, linh bỉ sanh sân, xuất 

 Phật  thân  huyết,  Như  Lai  phục  ký  đương  đọa  địa  ngục,  nhất  kiếp  thọ 

 tội”  (Bồ Tát coi chúng sanh giống như con, cớ sao Như Lai dứt mạng Bà 

La Môn, vì sao nói Đề Bà Đạt Đa là gã si không biết hổ thẹn khiến ông 

ta nổi sân, làm thân Phật chảy máu, Như Lai lại huyền ký ông ta sẽ đọa 

địa ngục, chịu tội một kiếp). Phật dạy:  “Giả linh thủy vi can tướng, hỏa 

 vi lãnh tướng, phong vi trụ tướng, Như Lai chung bất vị chúng sanh tác 

 phiền não nhân duyên. Bồ Tát vị hộ chánh pháp, tiên thát chúng sanh. 

 Báng Đại Thừa giả, hoặc đoạt kỳ mạng, mạng chung đọa A Tỳ địa ngục, 

 tức ư Đại Thừa kinh điển, sanh kính tín tâm, sanh Cam Lộ Cổ Như Lai 

 thế giới”.  (Dẫu cho tướng của nước là khô, tướng của lửa là lạnh, tướng 

của gió là đứng yên, Như Lai trọn chẳng gây nhân duyên phiền não cho 

chúng sanh. Vì hộ trì chánh pháp mà Bồ Tát đánh đập chúng sanh. Đối 

với kẻ báng Đại Thừa, hoặc đoạt mạng hắn, kẻ ấy chết đi liền đọa địa 

ngục A Tỳ, nếu hắn sanh lòng tin kính đối với kinh điển Đại Thừa thì sẽ 

sanh về thế giới của Cam Lộ Cổ Như Lai). 

Phật lại nói:  “Ngã hóa thân đại lực phục Khoáng Dã quỷ, dĩ mộc 

 đả hộ pháp quỷ, thôi dương đầu quỷ linh đọa sơn hạ, diệc dĩ châm thích 

 tiễn mao quỷ thân, chung bất linh bỉ quỷ thần hữu diệt một giả, trực dục 

 linh bỉ an trụ chánh pháp. Cố thị như thị chủng chủng phương tiện” (Ta

hóa thân đại lực hàng phục quỷ Khoáng Dã, dùng gỗ đánh quỷ hộ pháp, 

cũng dùng kim đâm quỷ lông cứng nhọn như tên, trọn chẳng khiến cho 

những quỷ thần ấy bị chết mất, mà thật ra là muốn khiến cho họ an trụ 

trong chánh pháp, cho nên thị hiện các thứ phương tiện như vậy). 

 2.2.4.5. Khơi mở trí huệ  

 1.  Bèn  có  thiện  nữ  xưng  danh  hiệu  Quán  Âm,  được  chiêm 

 ngưỡng chân thân đức Phật; Nghĩa Tịch lên đài Văn Thù, chợt cùng 

 Đại Sĩ đồng thể. 

 2. Mổ ngực hiện đầu, Huệ Mục chiếu quang minh; rạch ức thay 

 tim, Ngạn Luân khởi diệu ngộ. 

  

 3. Theo U Khê tu tập sám pháp, Khán Vân đốn ngộ vô sanh. Chỉ 

 bức vẽ của Đạo Tử, Cảnh Huyền đừng ngờ hữu tướng. 

  

 4. Bảo Cung đến học, ngỡ khoảnh khắc thật lâu dài; Pháp Kinh 

 đổi tên, liền rạng danh khắp ba đời. 

  

 5. Nguyên Khang cầu trí, được Tông, Thuyết đều thông; Tiệm 

 Nguyên nghe kinh, biết đạo lìa sanh tử. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 552

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 6.  Ba  lượt  gõ  nắp  đỉnh,  diệu  trí  hiện  tiền;  ngẫu  nhiên  chạm 

 chấn song, ngộ giải viên văn382. 

  

 7. Hắc phong thổi thuyền, sân tâm vô duyên cớ khởi lên; que cời 

 gõ củi, tánh Nghe vốn chẳng trói buộc. 

  

 8. Mười hai mặt đi về nơi đâu, chẳng cho xoay mình; ba mươi 

 hai tướng tuy đẹp, chẳng mến, sợ hành tà đạo. 

 9.  Quy  Tông khảy  ngón tay,  đúng  sai trở  về  tánh  Nghe.  Nhân 

 Nhạc tu Quán, chợt như mộng tỉnh. 

 10. Đêm mò mẫm gối, khắp thân nào giống toàn thân? Tay lần 

 xâu chuỗi, cầu người chẳng bằng cầu mình. 

 11. Ễnh ương, giun đất, giúp ông phát khởi căn cơ; bánh xèo, 

 mạn đầu, khiến người sâu xa tỉnh ngộ. 

 12. Trọng Hỷ tự vá áo nát, mau đắc biện tài; Huệ Tài được trùm 

 ca-sa, lập tức triệt ngộ. 

 13.  Tách  rời  tay  mắt,  Phạm  Am  liền  đắc  thanh  lương;  chẳng 

 chuyển ý căn, Hám Sơn chợt quên thân thế. 

 14. Hải Ninh thất học, tự biết ngâm thơ; Cốc Thanh tụng kinh, 

 chợt như quen thuộc. 

 15. Rót nước từ bình lưu ly, Tử Anh đắc pháp Viên Thông. Trao 

 lư xưa bằng gỗ, Nhiếp Am sáng bừng tâm địa. 

 16.  Cầm  đao mổ  xẻ,  Độc  Quán  gội  ân  thay  xương.  Đội  tượng 

 kinh hành, Vân Cốc ngộ duy tâm yếu chỉ. 

 17. Xả thân trên biển, Hành Đồng thông hiểu Phạn âm, gột nhơ 

 bến sông, Nguyên Sơ chóng biết đường về. 

 18. Xoa đầu Tuyết Quan, Thiền Tịnh kiêm tu. Vỗ thân Đại Vân, 

 nhân duyên kiếp xưa sẵn trọn. 

 19.  Ngoài  ra,  xoa  thân  họ  Vương,  văn  tài  nổi  trội.  Rửa  mắt 

 Oánh Sư, chợt thông Địa Lý. Ấy là vì Bồ Tát trọn đủ muôn vàn trang 

 nghiêm, cho nên chúng sanh tùy theo căn cơ được hưởng lợi ích. Đây 

 chính là chuyện hoằng pháp thứ năm của Đại Sĩ vậy. 



(1).  Đối  với  chuyện  Thỉnh  Quán  Âm  Kinh,  xin  xem  lời  chú  thứ 

tám trong phần Trừ Tà Quái. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  đời  Tống,  sư  Nghĩa  Tịch  khi  ở 

chùa  Dục  Vương  tại  Tứ  Minh,  mộng  thấy  lên  chùa  Quốc  Thanh.  Phía 

trên chùa có tòa trang nghiêm bằng những cái tràng báu, đề bảng Văn 

382 Viên văn: Tánh Nghe viên thông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 553

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thù Đài, có lập hàng rào mắt cáo ngăn cách. Sư muốn vào nhưng không 

có cách nào. Trong khoảnh khắc, Quán Âm Đại Sĩ từ trong điện đường 

bước ra, gạt bỏ “hành mã” (hàng rào) đi, bèn khom mình tiếp đón, chợt 

cảm thấy thân mình và thân Quán Âm hòa lẫn với nhau; do vậy, bèn giật 

mình tỉnh giấc. Từ đấy, nhạo thuyết biện tài vô tận. Người ta cho là Sư 

đã nhập Phổ Môn Trí.  “Hành mã” (行馬) chính là cái hàng rào mắt cáo, 

tức lan can vậy. 



(2). Pháp sư Vĩnh Gia Huệ Mục, trong điện thờ Quán Âm tỏa ánh 

sáng, trì chú nghe mùi hương lạ. Mộng thấy Bồ Tát dùng tay banh ngực 

Sư, xuất hiện đầu Phật to như cái sọt, quang minh chiếu sáng rực. Tỉnh 

dậy, Sư đắc trí huệ, thâm nhập Giáo Quán. 



Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  Thích  Ngạn  Luân  từng  bị  mắc  bệnh 

dịch, chữa trị trăm cách không lành, bèn tận lực niệm thánh hiệu Quán 

Âm. Sư mộng thấy một phụ nữ khoét banh lồng ngực Sư, thay quả tim 

khác, dùng tay xoa lên, bệnh liền khỏi. Những gì đã xem trước kia không 

gì chẳng nhớ thông suốt, cất bút liền thành văn chương, nhưng [lời văn] 

luôn trang trọng, tao nhã. 



(3). Đời Minh, sư Khán Vân nương theo ngài U Khê, tu Quán Âm 

Tam Muội bốn mươi chín ngày, được đại sư giảng yếu chỉ của pháp tu 

sám: Một là tác pháp sám, hai là thủ tướng sám, ba là vô sanh sám. Khán 

Vân bèn phát sanh trí huệ to lớn. 



Theo  Tăng  Bảo  Truyện, đời  Tống,  Cảnh Huyền  hỏi  Quán  Thiền 

Sư: “Vô tướng đạo tràng là như thế nào?” Quán Thiền Sư chỉ vào tượng 

Quán Âm trên vách nói: “Đây chính là bức vẽ của Ngô Đạo Tử383“. Cảnh 

Huyền  toan  mở  miệng,  Quán  Thiền  Sư  chặn  ngay:  “Đấy  chính  là  hữu 

tướng, còn vô tướng thì sao?” Cảnh Huyền lãnh ngộ, bèn lễ bái. 



(4). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, sư Bảo Cung năm mười một 

tuổi theo thầy xuất gia. Thầy muốn thử thần thái của Bảo Cung nên lấy 

kinh  Quán  Âm  ra  tụng.  Trong  đêm  đầu  tiên  có  lúc  thầy  vừa  chỉ  [tụng 

kinh] trong chốc lát mà ngài Bảo Cung tự nhủ ta đã được nghe kinh này 

suốt cả tháng. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Đường, Thích Phổ Minh vốn 

có tên là Pháp Kinh, theo ngài Trí Giả trụ tại Đông Lâm, hành Quán Âm 

Sám dưới căn gác [thờ hình tượng Quán Âm] do Đào Khản Thụy [tạo 

lập]. Sư thấy một vị Tăng bảo: “Tên Pháp Kinh chưa hay, hãy nên đổi 

383 Ngô Đạo Tử (685-758) tên thật là Đạo Nguyên, Đạo Tử là tên tự, về sau đổi tên 

thành Đạo Huyền, là một họa sĩ trứ danh đời Đường, được tôn xưng là Đường Đại 

Họa Thánh (bậc thánh hội họa đời Đường). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 554

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thành Phổ Minh. Tên này sẽ rạng ngời, chiếu soi khắp ba đời”. Sư trình 

lên  Tổ  Trí  Giả,  đại  sư  bảo:  “Đấy  là  lời  ngầm  dạy,  hãy  nên  bỏ  tên  cũ, 

dùng tên mới”. 



(5). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, trong niên hiệu Trinh Quán 

đời Đường, pháp sư Nguyên Khang niệm Quán Âm cầu trí huệ. Về sau 

Sư thông hiểu sâu xa cả Tông lẫn Giáo. 



Theo  Truyền  Đăng  Lục,  đời  Đường,  sư  Tiệm  Nguyên  theo  hầu 

thiền sư Đạo Ngô đi viếng tang. Sư vỗ vào quan tài, nói: “Sống ư? Chết 

ư?” Ngài Đạo Ngô nói: “Sống cũng chẳng nói, mà chết cũng chẳng nói”. 

Về đến nửa đường lại hỏi, [ngài Đạo Ngô đáp]: “Vẫn chẳng nói”, cho 

đến khi bị đánh cũng không nói. Ngài Đạo Ngô bảo [Tiệm Nguyên] hãy 

ra đi. Ba năm sau, Tiệm Nguyên nghe một bé trai niệm Quán Âm Kinh 

đến câu  “dùng thân tỳ-kheo để đắc độ liền hiện thân tỳ-kheo để thuyết 

 pháp”   bỗng  nhiên  giải  ngộ.  Thắp  hương,  vọng  về  phía  thầy,  lễ  bái: 

“Thấu hiểu sâu xa lời thầy dặn lại, trọn chẳng nói xuông”. Bèn đến yết 

kiến ngài Thạch Sương384, làm chay, sám hối. 



(6). Theo Truyền Đăng Lục, Tăng hỏi ngài Quy Tông: “Huyền chỉ 

là như thế nào?” Ngài Quy Tông đáp: “Chẳng phải là chỗ dụng tâm của 

384 Ngài Thạch Sương được nói tới ở đây chính là ngài Khánh Chư, cao đồ của ngài 

Đạo  Ngô,  được  nối  pháp  (pháp  tự)  của  thầy,  là  sư  huynh  của  ngài  Tiệm  Nguyên. 

Ngài Khánh Chư lập ra chùa Thạch Sương, nên người đương thời thường gọi Ngài là 

thiền  sư  Thạch  Sương  Khánh  Chư.  Truyền  Đăng  Lục  chép  truyện  Tiệm  Nguyên 

Trọng Hưng Thiền Sư rõ ràng hơn so với phần trích lục trong lời chú thích của cư sĩ 

Hứa Chỉ Tịnh, xin lược trích như sau: Khi ngài Tiệm Nguyên làm thị giả cho ngài 

Đạo Ngô, đến nhà một tín chủ điếu tang, ngài Tiệm Nguyên vỗ quan tài hỏi thầy: 

“Sống ư? Chết ư?” Thầy đáp: “Sống cũng chẳng nói, mà chết cũng chẳng nói”. Tiệm 

Nguyên  hỏi:  “Vì  sao  chẳng  nói?”  Đạo  Ngô  đáp:  “Chẳng  nói,  chẳng  nói”.  Về  đến 

giữa đường, Tiệm Nguyên lại nói: “Hòa thượng hôm nay phải nói ra cho rõ đầu đuôi. 

Nếu không nói, con sẽ đánh hòa thượng”. Đạo Ngô nói: “Đánh thì cứ việc đánh, nói 

vẫn chẳng nói”. Tiệm Nguyên liền đánh thầy. Đạo Ngô trở về chùa bảo: “Ngươi phải 

rời nơi đây, chứ nếu thầy Tri Sự biết chuyện sẽ không tiện”. Tiệm Nguyên bèn từ 

biệt thầy ra đi, ẩn trong một ngôi chùa trong thôn. Sau khi nghe đồng tử tụng kinh 

Phổ Môn, tỉnh ngộ, bèn thắp hương hướng về phía thầy khấn: “Con thấu hiểu sâu xa 

lời thầy dạy, trọn chẳng vô cớ thốt ra. Chỉ vì con không hiểu nên trước kia oán thầy. 

Nay thầy đã khuất, chỉ còn Thạch Sương là đích tự, ắt con phải nhờ huynh ấy chứng 

minh”.  Bèn  qua  chỗ  ngài  Thạch  Sương,  Thạch  Sương  trông  thấy  hỏi:  “Sau  khi  lìa 

khỏi  chỗ  Đạo  Ngô,  ngươi  đến  chỗ  nào?”  Thưa:  “Chỉ  dừng  chân  trong  chùa  làng”. 

Thạch  Sương  nói:  “Đã  hiểu  nhân  duyên  đánh  thầy  trước  kia  chưa?”  Sư  đứng  dậy, 

thưa: “Xin hòa thượng ban một lời chuyển ngữ”. Thạch Sương nói: “Chẳng thấy đạo 

thì sống cũng chẳng nói, chết cũng chẳng nói”. Sư bèn kể lại nhân duyên đắc ngộ 

trong thôn, rồi lễ bái Thạch Sương, làm chay, sám hối. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 555

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ngươi!” Hỏi: “Há chẳng có môn phương tiện ư?” Quy Tông đáp: “Quán 

Âm diệu trí lực, thường cứu khổ thế gian”. Hỏi: “Quán Âm diệu trí lực 

là như thế nào?” Quy Tông gõ lên nắp cái đỉnh ba lần. 



Lại nữa, Hoàng Bá Duy Thắng thiền sư385, do cái quạt đụng vào 

chấn song cửa sổ vang ra tiếng, bèn nhớ tới câu  “mười phương đều đánh 

 trống, mười chỗ cùng lúc nghe”  [trong kinh Lăng Nghiêm], do vậy đại 

ngộ. 



(7).  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  đời  Đường,  Lý  Văn  Công  hỏi  ngài 

Dược Sơn: “Thế nào là hắc phong thổi thuyền bè trôi vào nước quỷ”. Sư 

nói: “Thằng nhóc Lý Cao hỏi chuyện ấy làm chi?” Văn Công giận dữ lộ 

ra  mặt, Sư cười bảo:  “Đấy chính là hắc phong thổi thuyền bè giạt vào 

nước quỷ”. 



Lại có vị Tăng hỏi hòa thượng Tương Châu Lịch Thôn: “Thế nào 

là quán sát âm thanh liền được giải thoát?” Ngài Lịch Thôn cầm que cời 

lửa  gõ  vào  củi,  hỏi:  “Nghe  không?”  Đáp:  “Nghe  ạ!”  Ngài  Lịch  Thôn: 

“Ai chẳng được giải thoát?” 



(8).  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  Ma  Cốc  hỏi  Lâm  Tế:  “Quán  Âm 

mười hai mặt, mặt nào là chánh diện?” Lâm Tế bước xuống thiền sàng, 

nắm chặt Ma Cốc hỏi: “Quán Âm  mười hai mặt tới chỗ nào, nói mau, 

nói mau!” Ma Cốc xoay mình tính ngồi xuống, Lâm Tế liền đánh. 



Theo  Nhất  Hạnh Cư  Tập, đời  Minh,  con  gái  của  Văn  Túc  Công 

Vương Tích Tước là Đàm Dương Đạo Nhân, thờ Quán Âm từ nhỏ. Cô 

mộng thấy Đại Sĩ dẫn đi xem tòa sen bảy báu ở Tây Phương. Một hôm, 

Đại Sĩ hiện ba mươi hai tướng, hỏi: “Đẹp không?” Thưa: “Đẹp ạ!” Hỏi: 

“Đáng  yêu  không?”  Thưa:  “Chẳng  yêu”.  Hỏi:  “Đẹp  sao  không  yêu?” 

Thưa: “Đệ tử nghe nói:  ‘Nếu dùng sắc thấy ta, dùng âm thanh cầu ta, 

 người ấy hành đạo tà, chẳng thấy được Như Lai”.  Đại Sĩ lộ vẻ hoan hỷ. 



(9).  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  ngài  Quy  Tông  thượng  đường  nói: 

“Ngươi nghe hạnh Quán Âm, khéo ứng các nơi chốn”, [đồ đệ] hỏi: “Thế 

nào là hạnh Quán Âm?” Quy Tông khảy ngón tay, bảo: “Mọi người còn 

385 Xin đừng lầm vị này với ngài Hoàng Bá Hy Vận. Hoàng Bá Duy Thắng chính là 

Chân  Giác  thiền  sư,  quê  ở  Thụy  Châu,  là  một  trong  những  vị  nối  pháp  của  ngài 

Hoàng Long Huệ Nam, thuộc đời thứ 12 của tông Lâm Tế. Còn ngài Hoàng Bá Hy 

Vận  (?-850)  là  người  Phước  Châu,  thiền  sư  đời  Đường  là  đệ  tử  của  ngài  Bách 

Trượng Hoài Hải, do trụ tại núi Hoàng Bá (huyện Nghi Phong, tỉnh Giang Tây), nên 

gọi kèm tên núi theo tên, là thầy của đại sư Lâm Tế Nghĩa Huyền. Ngài Hoàng Bá 

Hy Vận được coi là sáng tổ của tông Lâm Tế, tuy ngài Lâm Tế mới là người thật sự 

khai tông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 556

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nghe  hay  chăng?”  Thưa:  “Nghe  ạ!”  Quy  Tông  nói:  “Một  đoàn  người 

hướng về đây kiếm cái gì?” Sư dùng gậy đuổi đại chúng ra. 



Theo Phật Tổ Thống Kỷ, Nhân Nhạc tự là Tiềm Phu, chuyên ròng 

tu phép tam-muội trong Thỉnh Quán Âm Kinh, ngồi yên trong tịnh thất, 

chợt như tỉnh mộng. 



(10). Theo Thung Dung Lục, Vân Nham hỏi Đạo Ngô: “Đại Bi Bồ 

Tát  dùng  lắm  mắt  nhiều  tay  như  thế  để  làm  gì?”  Đạo  Ngô  đáp:  “Như 

người trong đêm dùng tay mò gối”. Vân Nham thưa: “Con hiểu rồi, khắp 

thân là tay mắt”. Đạo Ngô bảo: “Chỉ nói được tám phần”. Vân Nham hỏi 

[ý nghĩa như thế nào], Đạo Ngô bảo: “Toàn thân là tay mắt”. Ngài Thiên 

Đồng  tụng  rằng:   “Mắt  báu  thanh  tịnh,  tay  công  đức.  Khắp  thân  đâu 

 giống trọn toàn thân!” 



Vua Tống Hiếu Tông hỏi vị tăng Thiên Trúc: “Quán Âm tay cầm 

xâu chuỗi niệm ai vậy?” Đáp: “Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát”. Hỏi: “Tự 

niệm  danh  hiệu  của  chính  mình  để  làm  chi?”  Đáp:  “Cầu  người  khác 

chẳng bằng cầu chính mình”. Vua rất vui vẻ. 



(11).  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  thiền  sư  Trung  Tháp  Cầu  thượng 

đường bảo:  “Nếu theo cửa Quán Âm để vào thì hết thảy âm thanh, tiếng 

 vọng ễnh ương, giun đất đều giúp ngươi phát khởi căn cơ”. 



Lại nữa, ngài Vân Môn dạy đại chúng:  “Nghe tiếng ngộ đạo, thấy 

 sắc minh tâm” , rồi liền giơ tay nói: “Quán Thế Âm Bồ Tát cầm tiền đến 

mua bánh xèo bột bắp”386. Sư buông tay xuống nói: “Vốn nó là bánh mạn 

đầu”. 



(12). Theo Kiên Cô Tập387, trong niên hiệu Hy Ninh (1068-1077) 

thời Tống, trưởng lão Trọng Hỷ không biết chữ, hằng ngày niệm danh 

hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát không nghỉ chút nào. Một hôm chợt viết kệ: 

 “Địa lô vô hỏa, nhất nang không; tuyết tự dương hoa lạc tuế cùng, khất 

 đắc  ninh  ma  phùng  bại  nạp,  bất  tri  thân  tại  tịch  liêu  trung”   (Lò  đất 

386  Nguyên  văn  “hồ  bính”  (糊餅)  là  một  món  ăn  vặt  thường  thấy  tại  một  số  địa 

phương thuộc Hoa Bắc như Bắc Kinh, Thiên Tân v.v... Người ta đem bột bắp pha 

nước sôi, thêm muối, bột nêm, ngũ vị hương, hành hoa, lòng đỏ trứng gà, trộn đều 

thành một dung dịch như người Việt làm bánh xèo, rồi đổ vào chảo đã tráng một lớp 

dầu  mỏng  để  làm  chín,  bỏ  thêm  hẹ,  tôm,  mướp  Tây  (zucchini)  vào,  nhưng  không 

cuộn lại như bánh xèo. Nói chung, Hồ Bính đổ dầy hơn và do bỏ đặc nghẹt mướp 

Tây và hẹ nên trông lổn ngổn, xù xì, thô tháp, không đẹp mắt, mịn màng và thanh 

cảnh như bánh xèo Việt Nam. 

387 Bộ sách này có tên đầy đủ là Bạch Vân Thảo Đường Kiên Cô Tập (Kiên Cô chứ 

không phải là Kiên Cố). Cô (觚) có nghĩa là thư từ, tài liệu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 557

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nguội  tanh,  túi  rỗng  tênh.  Tuyết  như  hoa  rụng,  hết  năm  rồi,  xin  được 

nắm gai chằm áo nát, nào biết thân trong chốn tịch liêu). Ấy là vì Sư đã 

đắc trí huệ lực của Quán Âm mà giải ngộ vậy. 



Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  đời  Tống,  sư  Huệ  Tài  tự  hận  tối  tăm, 

chậm lụt, thường trì chú Đại Bi, chợt mộng thấy một vị Phạn tăng cao 

mấy trượng, cởi ca-sa đắp cho. Những gì đã nghe được trước kia và sau 

này đều hiểu thông suốt hết. 



(13). Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, đời Minh, sư Hồng Thượng 

tự là Phạm Am, đọc Lăng Nghiêm có chỗ tỉnh, bèn kiền thành lễ Quán 

Âm.  Một  đêm,  trong  Định  thấy  kim  thân  Bồ  Tát,  ngàn  mắt,  ngàn  tay, 

nhóm họp đông nghịt. Đang kinh ngạc thì Bồ Tát tách một cánh tay và 

mắt trao cho. Xuất Định, mùi hương lạ ngập thất, tâm địa thanh lương. 



Lại nữa, ngài Hám Sơn Đức Thanh sống trong căn nhà cũ tại Long 

Môn  thuộc  Bắc  Đài  trong  mùa  băng  tuyết  phủ  khắp  muôn  núi.  Giữa 

Xuân sang Hạ, các dòng nước dần dần tan chảy như vạn con ngựa chạy 

dồn, bèn hỏi ngài Diệu Phong. Sư Diệu Phong bảo:  “Cổ nhân ba mươi 

 năm nghe tiếng nước chảy, chẳng chuyển ý căn thì sẽ chứng pháp Viên 

 Thông của Quán Âm” . Ngài Đức Thanh chấp nhận là đúng, đặt ngang 

tấm ván trên suối, quỳ ở trên đó, lâu ngày, chợt quên mất cả thân thế, 

mọi thứ rung động đều lặng bặt. 



(14). Theo Linh Cảm Phú, đời Tống, một vị Tăng chùa Hải Ninh 

tại  Thái  Thương,  thô  lỗ,  ngu  xuẩn,  thất  học.  Thầy  ông  ta  bèn  bảo  hãy 

chuyên lạy Quán Âm. Ông Tăng ấy đột nhiên có thể ngâm thơ, nhưng 

trọn chẳng biết chữ. 



Theo Nhất Hạnh Cư Tập, thiền sư Cốc Thanh thuở nhỏ học hành, 

khổ vì đọc chữ ngắc ngứ, bèn đối trước Quán Âm Đại Sĩ cầu đảo. Trở về 

mở sách ra, giống như đã đọc quen từ trước. Xuất gia, trụ tại Long Hoa 

Tự, ban ngày lo thâu thập lương thực cho đại chúng, đêm mở Pháp Hoa 

Kinh ra, trong khoảnh khắc đã tụng xong. Mỗi lần xuống núi liền tụng 

kinh một lượt, trở về cũng giống như thế. 



(15). Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, đời Tống, sư Tử Anh, pháp 

tự Giác Ấn, một hôm mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ, rót nước từ bình lưu ly 

cho uống. [Sư cảm thấy] giống như cam lộ quán đảnh. Từ đấy rỗng rang, 

đắc pháp nơi ngài Viên Thông Tú. 



Lại nữa, ngài Linh Duệ đời Thanh, pháp tự là Nhiếp Am, tu Đại 

Bi Sám. Có vị lão tăng tự xưng là Từ Vân Sám Chủ, đem chiếc lư hương 

bằng gỗ đã xưa trao cho, chợt chẳng biết Sư đã biến đâu mất. Do vậy, 

tâm địa sáng tỏ như có thần giúp vậy. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 558

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



(16).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Bốn,  đời  Thanh,  ngài  Hành 

Kính,  pháp  tự  là  Độc  Quan,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  cầm  đao  mổ  xẻ,  thay 

xương cho Sư; mổ đến chỗ chân răng thì đau quá, tỉnh giấc. Từ đấy trở 

đi, chỉ thích sự vắng lặng của lẽ Thiền, dứt sạch ngoại duyên. 



Lại  nữa,  đời  Minh,  ngài  Pháp  Hội,  pháp  tự  là  Vân  Cốc,  tham 

Thiền  đắc  ngộ,  bắt  chước  ngài  Minh  Giáo  Tung  đội  tượng  Quán  Âm, 

suốt đêm không ngủ, lễ bái, kinh hành, suốt đời không lười. Sư dạy Viên 

Liễu Phàm ý chỉ  “dùng tâm lập mạng” , những người được Sư hóa độ 

tính đến ngàn vạn kẻ. 



(17). Chuyện Tào Hành Đồng đời Minh vào biển được cứu chép 

trong  sách  Quái  Viên,  xin  xem  lời  chú  thứ  ba  trong  đoạn  “cứu  chết 

chìm”.  Quay  về,  ông  ta  bèn  đến  chùa  Trấn  Hải  tu  tập  kinh  chú,  học 

thông  thạo  tiếng  Phạn,  hiểu  rõ  ràng  ý  nghĩa  của  kinh  điển,  trở  về  xứ 

mình, [trở thành bậc] kiệt xuất trong những người cùng hàng, xa gần đều 

quy y. 



Theo Cư Sĩ Truyện, đời Minh, Tiết Nguyên Sơ pháp danh là Đại 

Xuân. Lúc thơ ấu mắc bệnh, liền rì rầm niệm danh hiệu Phật. Lên mười 

đã khéo nói những lý luận phần nhiều phù hợp kinh Phật. Về sau, đọc 

kinh hoát nhiên tỉnh ngộ, trí huệ đắc Vô Ngại Biện. Đã vậy còn mộng 

thấy Đại Sĩ dẫn đến bến sông, té nước lên gột rửa, bảo: “Sao mà ngươi 

phủ bụi đến thế này”. Tắm xong, xoa đầu bảo: “Hãy mau tìm đường mà 

đi”. Rồi ông ta mắc bệnh, liền nói kệ, qua đời. 



(18). Theo Giác Hổ Tập, sư Tuyết Quan Trí Ám thân thể còm cõi, 

đảnh lễ Quán Âm, mộng thấy Đại Sĩ xoa đầu, mình mẩy, xương cốt dần 

dần mạnh mẽ, coi khắp các sách, thông hiểu cặn kẽ. Tham Thiền có chỗ 

tỉnh, kiêm tu Tịnh Độ. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, đời Nguyên, [trước khi xuất gia] 

sư Đại Vân đậu Tiến Sĩ. Trong lúc ở Trường An, mộng thấy Đại Sĩ vỗ 

vào lưng nói: “Ông có túc duyên to lớn với Không môn”, cảm thấy ánh 

sáng trắng ngập nhà,  mùi  thơm  phủ khắp  người.  Do vậy,  bèn  bỏ quan 

làm Tăng. 



(19).  Vương  Mộng  Cơ,  thuở  bé  vào  học  trường  huyện,  tự  thẹn 

kém  tài,  trì  chú suốt  bốn  mươi  ngày  đêm,  mộng thấy  Đại  Sĩ xoa  khắp 

xương đốt trên thân, từ đấy văn tài lưu loát. 



Theo  Chiết  Giang  Thông  Chí,  sư  Triệt  Oánh  tĩnh  tu  triệt  ngộ. 

Trong  Định  thấy  Đại  Sĩ  dùng  nước  cành  dương  rửa  mắt,  bảo:  “Ngươi 

chưa đoạn duyên đời, do vậy, hãy cứu độ người đời”. Sư chợt hiểu được 

yếu quyết Địa Lý. Nói chuyện họa phước đúng răm rắp. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 559

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 2.2.4.6. Chứng quả  

 1.  Bèn  có:  Ưu  Ba  hệ  niệm,  thấy  Bồ  Tát  bèn  chứng  Vô  Sanh; 

 Trừng Chiếu nương y, được chư thiên hộ vệ. 

  

 2. Được sanh Đâu Suất, Từ Ân tay mắc tràng hoa. Ẩn nơi Hạ 

 Lan, Vô Lậu thân thành kim sắc. 

  

 3.  Lợi  Tân  đêm  ngủ  trong  kén,  di  tượng  vẫn  còn  thiêng.  Diệu 

 Nghiêm ngói in vết lễ, dấu thơm càng linh dị. 

  

 4.  Vô  Úy  được  xoa đầu thọ  ký,  hiện rộng  rãi  thần thông. Văn 

 Tiệp chuyển Như Ý Chú luân, cũng thật nhiều kỳ tích. 

  

 5.  Ngồi  quên  suối  tràn,  Bích  Phong  được  xưng  là  Phật  sống; 

 tụng chú đẩy lùi sóng biển, Hoằng Tế hiển từ tâm định. 

  

 6. Quảng Ân ăn quả, trâu đắc giới, gà mổ hương. Huyền Lãng 

 hiểu đạo, chim nghe kinh, vượn dâng bát. 

  

 7.  Trì  kinh  một  quyển,  Huệ  Cung  quả  thật  phước  đức  khó 

 lường. Tụng chú ba năm, Chú Am gương trỗi vượt trời người. 

  

 8. Tăng Thật cứu giảng đường sụp đổ, Trí Hiển dứt cuộc chiến 

 Xuyên Nguyên. 

  

 9. Chùa Quán Âm minh chú rành rành, viện Thánh Thọ đại bi 

 danh trỗi. 

 10.  Xưng  danh  chẳng  ngớt,  Tiềm  Tử  đạo  cao  soạn  sách  Đàm 

 Tân; trì chú không ngơi, Tú Hằng quả vị đáng chứng La Hán. 

 11. Tiểu Tiên mộng được vời tới chốn hoa trắng, trúc tía. Linh 

 Duệ vãng sanh Hải quốc Quang Minh Sơn. 

 Đấy chính là tín tâm trọn đủ, đã gieo nhân sâu từ đời trước, cho 

 nên  ngầm  được  Phật  lực  gia  hộ,  dần  dần  đạt  được  thánh  quả.  Đây 

 chính là sự hoằng pháp thứ sáu của Đại Sĩ vậy. 



(1).  Theo  Thỉnh  Quán  Âm  Kinh,  trong  thành  Vương  Xá  có  tỳ-

kheo  tên  là  Ưu  Ba  Tư  Na  bảo  đại  chúng:   “Xưa  kia,  tôi  sát  sanh  vô 

 lượng, nghe chương cú sáu chữ của Quán Thế Âm Bồ Tát, hệ niệm một 

 nơi, thấy Quán Thế Âm Bồ Tát liền được giải thoát, thành A La Hán” . 

La Hán (Arhat) dịch là Vô Sanh, nghĩa là Kiến Tư Hoặc hết sạch, không 

còn mang nhân thọ sanh trong tam giới nữa. 



Theo Linh Cảm Phú, luật sư Đạo Tuyên thời Đường thường tụng 

chú Đại Bi một trăm lẻ tám biến, mộng thấy Đại Sĩ cởi y ca-sa trùm lên 

[thân Sư], phóng quang chóa mắt. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, ngài Đạo Tuyên cảm được đồng  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 560

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tử cõi trời làm kẻ hầu thân cận. Con trai của thiên vương là Na Tra còn 

nói:  “Ủng  hộ  hòa  thượng  lâu  dài”.  Trong  niên  hiệu  Cảm  Thông  (860-

874), triều đình truy tặng Sư thụy hiệu là Trừng Chiếu. 



(2). Theo Đường Tam Tạng Truyện, tượng Đại Sĩ ở Cô Sơn (Ấn 

Độ) oai thần đặc biệt. Thường có người cảm ứng, thấy Bồ Tát hiện thân. 

Cách tượng bảy bước có đặt lan can. Ngài Huyền Trang cầm tràng hoa, 

quỳ nguyện rằng:  “Nếu con học thành tài, trở về nước được thì xin hoa 

 này sẽ đậu trên bàn tay Ngài. Nếu được sanh về Đâu Suất thì hoa dính 

 trên hai cánh tay. Nếu chúng sanh đều được thành Phật thì hoa mắc trên 

 cổ Ngài” . Nguyện xong, tung hoa lên, đều được như lời nguyện. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Đường, ngài Vô Lậu cầu thấy 

Quán Âm. Quán Âm liền hóa thành một vị Tăng, bảo: “Ông có duyên 

với đất Đường, hễ gặp lan liền ở lại”. Sư bèn sang phương Đông, kết am 

tranh ở núi Hạ Lan388. Đường Túc Tông luyện binh tại Linh Vũ389, nhiều 

lần mộng thấy người sắc vàng niệm Bảo Thắng Phật trước chỗ vua ngự, 

bèn  vẽ  hình  sai  người  đi  hỏi  khắp  nơi,  kiếm  được  Sư.  Quả  nhiên  Sư 

thường niệm Bảo Thắng Phật, vua sai Quách Tử Nghi đi trước, đón Sư 

vào chùa trong cung cúng dường. 



(3). Theo Cảm Thông Lục, đời Tấn, Lưu Tát Ha được cõi đời gọi 

là Lợi Tân Bồ Tát, hằng ngày thuyết pháp trên tháp cao. Đêm chui vào 

trong kén tằm tự ẩn nấp, đến sáng lại từ kén tằm chui ra, thoạt đầu chẳng 

ở trong nhà; vì thế cõi đời gọi Sư là Tô Hà Thánh. Trong tiếng Hồ, Tô 

Hà  có  nghĩa  là  “kén  tằm”.  Nay  trong  miếu  có  tượng  Ngài  đứng  cực 

nghiêm trang, mỗi năm, tượng được đặt lên xe rước đi khắp thôn xóm. 

Nếu vẻ mặt tượng vui tươi thì trong thôn ấy ít có chết chóc. Nếu vẻ mặt 

thảm đạm thì trong thôn bị nhiều tai chướng. 



Theo  Thần  Viên  Thức  Dư,  chùa  Đàm  Trá  ở  Bắc  Kinh  còn  giữ 

phiến gạch in dấu tích lễ bái của công chúa Diệu Nghiêm nhà Nguyên. 

Hai vết bàn chân in sâu trên đó. Tương truyền, Diệu Nghiêm là con gái 

388 Núi Hạ Lan (Alaša Aɣula) nằm trên ranh giới giữa Ninh Hạ Hồi Tộc Tự Trị Khu 

và Nội Mông Cổ Tự Trị Khu, phía Tây núi này là sa mạc Tengger. Mạch núi dài đến 

200 km, ngọn núi có độ cao nhất là 3,556m. 

389 Linh Vũ có tên cũ là Linh Châu, nằm trong khu Dẫn Hoàng Quán của tỉnh Ninh 

Hạ.  Đây  là  một  thị  trấn  trù  phú  ở  vùng  Ninh  Hạ,  thường  được  gọi  là  Tái  Thượng 

Giang Nam (xứ Giang Nam ngoài cửa ải). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 561

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

của  Nguyên  Thế  Tổ390,  hằng  ngày  lễ  Đại  Sĩ,  có  nhiều  chuyện  linh  dị 

trong thuở ấy. 



(4). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Đường, ngài Thiện Vô Úy 

vào  núi  Kê  Túc, được  Quán  Âm  xoa  đầu.  Ngài  trì  chú  đắc thần  thông 

chẳng thể thuật trọn. 



Theo Mộng Khê Bút Đàm, đời Ngô, sư Văn Tiệp giới luật chuyên 

ròng,  khắc  khổ,  những  chuyện  kỳ  lạ  cũng  nhiều.  Sư  biết  túc  mạng, 

thường trì Như Ý Luân Chú, hễ tụng chú vào bình, nước lập tức trào ra. 

Sư cất giữ một viên xá-lợi, ngày đêm thường lăn trong bình lưu ly. Sư 

Văn Tiệp đi kinh hành nhiễu quanh [xá-lợi], đi nhanh thì xá-lợi chuyển 

động nhanh; đi chậm thì chuyển động cũng chậm. Nếu có ai xin [xá-lợi] 

đem đi thì lại tìm được viên khác trong tay bức tượng Quán Âm mà ngài 

Văn Tiệp đang thờ. 



(5).  Theo  Kê  Cổ  Lược,  đời  Minh,  mẹ  của  thiền  sư  Kim  Bích 

Phong  có  lần  gặp  vị  Tăng  trao  tặng  tượng  Quán  Âm,  bảo:   “Hãy  thờ 

 phụng cẩn thận thì trong đời này sẽ sanh được đứa con trai có trí huệ”. 

Về sau, Sư sang chơi Nga My, ngồi xếp bằng dưới cội cây to, nước suối 

trào  dâng,  bảy  ngày  sau  nước  mới  rút,  Sư  vẫn  ngồi  như  cũ.  Sau  này, 

Minh Thái Tổ đặt yên cơ đồ tại Kim Lăng (Nam Kinh), nơi nào Sư đặt 

chân đến đều giáo hóa [thì Phật pháp nơi đó] hưng thịnh chẳng khác gì 

thuở đức Phật tại thế. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Bốn,  đời  Nguyên,  ngài  Hoằng  Tế 

thường  tu  Pháp  Hoa  Sám,  cảm  ứng  linh  dị.  Năm  Thái  Định  thứ  hai 

(1325), bờ biển ở Diêm Quan (tỉnh Chiết Giang) bị hủy hoại, cư dân sợ 

bị [nước biển vùi lấp sẽ] biến thành cá, ba ba. Thừa Tướng Thoát Hoan 

xin  ngài  Hoằng  Tế  cầu  đảo  trước  tượng  Đại  Sĩ  ở  chùa  Thượng  Thiên 

Trúc, lập trai hội Thủy Lục. Ngài Hoằng Tế nhập Từ Tâm tam-muội, lấy 

cát biển tụng thần chú Đại Bi, rải khắp nơi ấy. Dấu chân Sư đi đến đâu, 

bờ biển lại kiên cố như cũ, mọi người đều khâm kính Sư như thần. 



(6).  Theo  Giác  Hổ  Tập,  thiền  sư  Quảng  Ân  bế  môn,  tuyệt  thực, 

tụng chú Đại Bi. Khi ấy nhằm lúc tiết Đông rét dữ, đứa con nhà họ Hoắc 

tìm được hai quả đào trong đám cây hoang, tươi sạch đáng yêu, dâng cho 

Sư  ăn.  Từ  đấy,  Sư  trì  chú  càng  ứng  nghiệm,  lửa  chẳng  thể  đốt,  nước 

390  Nguyên  Thế  Tổ  chính  là  Hốt  Tất  Liệt  (Khubilai,  hoặc  Kublai).  Nguyên  Sử  ghi 

ông ta có tên gọi đầy đủ là Bột Nhĩ Chỉ Cân Hốt Tất Liệt, con của Đà Lôi (Tolui) và 

vương phi Khách Dĩ Liệt (Sorghaghtani Beki - thật ra Khách Dĩ Liệt không phải là 

tên của bà ta mà là tên của bộ tộc vì bà này xuất thân từ bộ tộc Kereyid), Hốt Tất Liệt 

chính là cháu nội của Thành Cát Tư Hãn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 562

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

không thể chìm, kẻ tàn bạo chẳng thể hại được, đến mức gà mổ hương 

đem thắp, trâu thọ giới thuần phục, suối ngọt lại dâng đầy giếng cạn, một 

đấu  gạo  có  thể  cấp  cho  vạn  người  ăn.  Có  người  phát  tâm  bố  thí,  nửa 

chừng  đổi  ý,  trở  về  thấy  bồ,  sọt  đầy  ắp  hoa  sen,  linh  dị  phi  thường. 

Người ta gọi Sư là Bồ Tát. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Đường, sư Huyền Lãng lấy Bi 

Trí của Quán Âm để tự hướng dẫn, lễ tượng Quán Âm, cảm được ánh 

sáng ngũ sắc. Từ đấy vượn khỉ đến nâng bát, chim bay đến đậu lại nghe 

kinh. Sư sám hối cho con chó mù, hai mắt nó lại sáng. 



(7).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Hai,  đời  Tùy,  trước  lúc  nhà 

Châu391 phế pháp, ngài Huệ Cung đi hỏi đạo nơi vùng Kinh Dương. Bạn 

cùng chùa là Huệ Viễn sang Trường An nghe kinh. Hơn ba mươi năm 

sau, gặp lại nhau, ngài Huệ Viễn nói như suối trào, còn Huệ Cung trọn 

chẳng  nói  năng  gì.  Huệ  Viễn  nói:  “Xa  rời  nhau  nhiều  năm  như  vậy, 

mừng có dịp gặp gỡ vui vẻ như thế này mà trọn không nói năng gì, thật 

sự đã đắc vô sở đắc đó chăng?” Huệ Cung nói: “Tôi chỉ tụng được một 

quyển Quán Thế Âm Kinh”. Huệ Viễn biến sắc, nói: “Kinh ấy thì đứa 

con nít nào cũng đều tụng được! Ông và Viễn lập thệ mong chứng đạo 

quả, há lẽ nào hơn ba mươi năm chỉ tụng một quyển kinh. Nếu không 

phải  là  ám  độn,  ắt  là  lười  nhác,  xin  hãy  đoạn  giao!”  Huệ  Cung  nói: 

“Quyển kinh tuy nhỏ nhưng do miệng Phật nói ra, tôn kính thì được vô 

lượng phước, khinh mạn sẽ mắc vô lượng tội. Xin hãy thôi giận, nghe tôi 

tụng một biến rồi sẽ chia tay nhau mãi mãi”. 

Sư kết đàn, đảnh lễ, lên tòa, mở miệng đọc tựa đề kinh, mùi hương 

lạ  thơm  ngát  khắp  phòng  ốc.  Đến  khi  Sư  đọc  vào  phần  kinh  văn,  trên 

không trỗi nhạc, mưa xuống bốn thứ hoa, tiếng nhạc réo rắt rền vang hư 

không, hoa rơi phơi phới thơm ngát đất. Tụng xong, Sư xuống tòa, hoa 

và nhạc mới ngưng. Huệ Viễn đầu mặt sát chân đảnh lễ, tuôn nước mắt, 

cảm tạ: “Huệ Viễn là tử thi dơ thối mà dám đi dưới mặt trời, xin hãy cắm 

tích trượng dừng lại dạy dỗ”. Sư đáp: “Đấy chẳng phải là do khả năng 

của Cung mà là sức của chư Phật”, vái dài rồi đi. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Bốn,  đời  Thanh,  Chú  Am  là  người 

Dương Châu, lúc bé tánh tình thô lỗ, cục cằn, không giữ giới, bị vị Tăng 

chủ  trì  quở  trách,  phẫn  hận  muốn  báo  cừu,  tính  muốn  tiềm  tu  để  rửa 

thẹn, tụng chú Đại Bi nơi Tàng Kinh Các của ngôi chùa Sư đang trụ. Sư 

bế  quan  ba  năm  mới  ra,  thần  thái  khác  hẳn,  nhún  mình,  nhũn  nhặn, 

391 Tức nhà Hậu Châu của Châu Thế Tông (Sài Vinh). Đây là một trong bốn lần Phật 

giáo gặp pháp nạn tại Trung Hoa. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 563

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chẳng thể suy lường Sư đã chứng đắc đến mức nào. Ngẫu nhiên, trong 

quán trà nghe khách mổ xẻ ý nghĩa kinh, vặn hỏi hết sức khó khăn, Sư 

cười  bảo những  lời bàn  luận  ấy  đều  có  chỗ  sai  sót,  rồi  đọc ngay  cuốn 

sách vừa được khách bàn luận. Vừa đọc, vừa giảng, lũ khách kinh hãi 

kiếp  phục.  Do  vậy,  Sư  vang  danh  học  rộng,  hiểu  sâu.  Nếu  có  ai  đem 

những cuốn tiểu thuyết hoa mỹ đến thử, Sư cũng ứng tiếng đọc ngay ra, 

mới  biết  là  kinh  điển  nhà  Phật  hay  sách  vở  thế  tục,  cửu  lưu392, bách

gia393, thậm chí tiểu thuyết, hết thảy văn tự không gì chẳng từng đọc qua, 

không gì chẳng thuộc lòng. Do vậy, sự thần dị được lưu truyền, Sư được 

gọi là “thánh tăng”. Khi ấy, Văn Đạt Công Nguyễn Nguyên nghe danh 

Sư, thử tài, Sư đối đáp lưu loát, Văn Đạt phải kinh ngạc, than thở, bảo: 

“Sở chứng vượt trỗi mức độ của một bậc thầy trời người”. Sư thấy tăng 

392 Cửu Lưu là cách phân loại, hệ thống hóa các học phái thế tục và địa vị trong xã 

hội Trung Hoa thời cổ, chủ yếu là thời Xuân Thu Chiến Quốc. Theo như thiên Nghệ 

Văn Chí trong Hán Thư, Cửu Lưu là: 

1. Nho gia. 

2. Đạo gia. 

3. Âm Dương gia: Chuyên nghiên cứu Âm Dương, Ngũ Hành, Dịch học, đại biểu là 

Trâu Diễn, Quỷ Cốc Tử v.v... 

4. Pháp gia: Chuyên nghiên cứu pháp luật, đề xướng trị dân bằng pháp luật nghiêm 

khắc, cường điệu vai trò tuyệt đối của nhà vua và trung ương tập quyền trong việc 

bình trị xã hội. Những nhân vật đại biểu là Quản Tử, Hàn Phi, Thân Bất Hại, Thương 

Ưởng v.v... 

5. Danh gia: Tập trung biện luận Danh và Thật, chú trọng luận lý, nhiều khi trở thành 

bàn chuyện viễn vông, chỉ lo công kích mạt sát lẫn nhau, tạo nên những tranh luận 

ồn ào, chẳng ích lợi gì cho xã hội. Có những người trở thành ngụy biện như Công 

Tôn Long chủ trương ngựa trắng không phải là ngựa, đá cứng không phải là đá (do 

vậy, thường được gọi là Kiên Bạch học thuyết). 

6. Mặc gia: Những người theo chủ trương Kiêm Ái của Mặc Địch, học phái này gần 

như diệt mất từ thời Hán Vũ Đế. 

7. Tung Hoành gia: Những chính khách hay thuyết khách theo chủ trương liên kết 

hay chia rẽ các nước chư hầu nhà Châu để tạo thế lực. Những nhân vật nổi tiếng nhất 

là Trương Nghi, Tô Tần, Cam Mậu, Phạm Chuy v.v... 

8. Tạp gia: Những người kiêm nhiều học phái, hoặc tận dụng mọi học thuyết để đạt 

mục đích như Lã Bất Vy chẳng hạn. 

9. Nông gia: Chủ trương phát triển nông nghiệp, nghiên cứu tạo giống lúa mới và cải 

tiến kỹ thuật canh tác. Nhân vật xuất sắc nhất trong học phái này là Hứa Hành. 

393 Bách gia: Gọi đủ là chư tử bách gia, nhưng người Việt thường quen gọi là “bá gia 

chư  tử”.  Chư  Tử  là  những  nhà  triết  học  thời  Tiên  Tần  (tức  thời  kỳ  trước  khi  Tần 

Thủy Hoàng gồm thâu Lục Quốc) như Khổng Tử, Lão Tử, Trang Tử, Mặc Tử, Mạnh 

Tử, Tuân Tử, Cáo Tử v.v... Bách gia (thường bị đọc trại là “bá gia”) là từ ngữ phiếm 

chỉ các trường phái học thuật đông đảo thời ấy. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 564

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nhân  vui  chơi  bèn  than  thở:  “Tai  hại  sắp  xảy  đến  rồi,  lão  tăng  chẳng 

đành thấy. Các ngươi làm sao thoát được”. Sư thị tịch hơn một năm thì 

bọn giặc từ Quảng Đông394 vây hãm Dương Châu. 



(8). Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Châu, Tăng Thật mắt có 

hai  tròng,  nách  có  khối  u  hình  trứng  phượng,  đạo  cao  đức  trọng.  Một 

hôm  lên  lầu  gióng  chuông,  kêu  tăng  chúng  hãy  gấp  dâng  hương,  bảo: 

“Trong thời khắc này, giảng đường chùa X... ở Giang Nam sắp xập, đè 

chết một ngàn người. Mọi người hãy cùng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát 

để cứu họ”. Tiếng niệm Phật cùng lúc vang vọng khắp chùa. Về sau, tin 

từ Giang Nam báo tới cho biết ngày hôm ấy, tại giảng đường ở Dương 

Châu có một ngàn người nghe pháp, chợt nghe mùi hương lạ ngào ngạt 

và tiếng niệm tụng kinh văn theo cửa Bắc của giảng đường lọt vào, theo 

cửa Nam lọt ra. Mọi người kinh ngạc, bèn theo tiếng niệm đi ra, vừa kịp 

lúc giảng đường sụp xuống, không ai bị thương. 



Lại nữa, ngài Trí Hiển đời Đường thường niệm Quán Âm, hễ có ai 

bị khổ liền đến cứu. Cuối đời Tùy, vùng Xuyên Nguyên đánh nhau, ngài 

Trí Hiển đối trước chiến trận trì chú, đôi bên đều cùng rút lui. 



(9).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Ba,  đời  Đường,  sư  Pháp  Lãng 

tụng Quán Âm  minh chú, nhiều lần tỏ lộ sự thần hiệu. Em gái Đường 

Cao Tông là Thành Dương Công Chúa bị bệnh ngặt nghèo, thuốc men 

vô hiệu. Vua vời Pháp Lãng lập đàn tụng chú, qua hôm sau, công chúa 

khỏi bệnh. Vua ban tiền, lụa, báu vật rất hậu. Pháp Lãng đối trước vua, 

đem  những  thứ  ấy  bố  thí  hết, vua  bèn ban  cho [ngôi  chùa],  đề  hiệu  là 

Quán Âm Tự để Sư ở. 



Lại nữa, vào đời Đường, sư Thần Trí trì chú Đại Bi. Sư tụng chú 

vào  nước  để  cứu  trăm  loại  bệnh  tật.  Người  uống  nước  ấy  phần  nhiều 

lành bệnh. Hằng ngày Sư ban nước Đại Bi không đếm xuể, mọi người 

gọi Ngài là Đại Bi Hòa Thượng. Con gái của Tướng Quốc Bùi Hưu bị 

quỷ  thần  dựa,  ngài  Thần  Trí  trì  chú  bảy  ngày  liền  bình  phục.  Tướng 

Quốc  bèn  tâu  vua,  xin  ban  biển  đề  “Đại  Trung  Thánh  Thọ”  cho  ngôi 

chùa Sư đang ở. 



(10).  Theo  Tăng  Bảo  Truyện,  đời  Tống,  ngài  Khế  Tung  hiệu  là 

Tiềm Tử đầu đội tượng Quán Âm, trì thánh hiệu Bồ Tát. Mỗi ngày niệm 

mười vạn tiếng, thấy Đại Sĩ rưới cam lộ. Từ đấy, chương cú trong kinh 

sách thế gian Sư không học mà thông hiểu. Sư soạn Thiền Môn Định Tổ 

Đồ,  Truyền  Pháp  Chánh  Tông  Ký  và  Nguyên  Giáo  Luận.  Tống  Nhân 

394 Tức loạn Thái Bình Thiên Quốc do Hồng Tú Toàn khởi xướng từ Quảng Đông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 565

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tông hâm mộ văn chương, đạo đức của Sư nên ban y tía và tặng danh 

hiệu Minh Giáo Thiền Sư. [Những bậc danh Nho thời ấy như] Hàn Kỳ, 

Âu Dương Tu đều tôn kính Sư. Sau khi Sư mất, trà-tỳ thì đỉnh đầu, tai, 

lưỡi,  chỗ kín,  xâu  chuỗi đều  không hư  nát.  Xương đỉnh  đầu có  xá-lợi, 

hồng, trắng, tinh sạch, hình như viên đậu lớn. Sư có bộ Đàm Tân Tập 

được lưu truyền trong cõi đời. 



Theo Giang Tây Thông Chí, vào đời Thanh, vị Tăng tên Hằng Tú 

tham học với ngài Vân Cư Hiển được khế nhập. Tuổi mới mười sáu mà 

đã ngồi lặng lẽ như cây khô, đi, dừng, ngồi, đứng, trong tâm chẳng quên 

trì chú Đại Bi và phẩm [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện. Một ngày nọ, Sư thấy 

hai đứa bé cầm tràng phan, cúi lạy nói: “Thượng sĩ trì Phật chú không 

ngừng, đáng chứng quả La Hán”. Sư bèn từ biệt đại chúng, niệm Phật 

viên tịch. 



(11). Theo Hoàng Vĩnh Tiểu Tiên Truyện, Tiểu Tiên là đứa hầu 

gái của Hoàng phu nhân vợ ông Đới Khê. Bà mẹ nằm mộng thấy nuốt 

một hạt xâu chuỗi bèn có mang [sanh ra Tiểu Tiên]. Khi Tiểu Tiên hơi 

lớn,  giỏi  thêu  thùa,  ưa  sạch  sẽ,  xông  hương,  giặt  áo  không  ngơi.  Đến 

đêm, theo phu nhân chắp tay lễ Đại Sĩ, đóng cửa tịnh tọa trên gác, chẳng 

nghe nói năng gì. Chợt Tiểu Tiên ngã bệnh, bảo với người chung quanh: 

“Tôi mộng thấy có người cầm lệnh đến đòi, tha thướt lướt mây ra đi. Tôi 

nghĩ là người ấy ở trong chốn trúc tía, hoa trắng đấy chăng?” rồi mất. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập Hai, đời Đường, sư Linh Duệ trụ tại 

chùa  Long  Tịch.  [Một  hôm]  trời  chợt  nổi  trận  gió  to,  có  tiếng  hô  lớn: 

“Duệ  pháp  sư  vào  tháng  Mười  năm  sau  sẽ  sanh  về  sườn  Tây  của  núi 

Quang  Minh  trong  Nam  Hải  Đại  Quốc  là  chỗ  của  Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát”. Đến kỳ hạn, thấy tràng phan, Bồ Tát đầy chùa. Linh Duệ nghiêm 

nét mặt, đứng qua đời, sừng sững không ngã. [Đại chúng] đỡ Sư về đặt 

nằm trong phòng, Sư chợt nhỏm dậy ngồi xếp bằng. 

 1. Nhưng chưa mở huệ nhãn, khó ngăn hôn mê khi cách ấm, 

 dẫu đắc thần thông, chưa khỏi mê mờ thuở lọt thai. 

  

 2. Vì thế: Vân Môn, tăng sanh làm hoàng đế, Thảo Đường lại 

 làm Tể Tướng. 

  

 3.  Ngũ  Tổ  đắm  trong  phận  Học  Sĩ,  Đại  Thành  chuyển  làm  vị 

 Trạng Nguyên. 

  

 4. Bàn chuyện xuất thế cao xa, vẫn luân hồi như cũ. 

  

 5.  Do  vậy,  chưa  hơn một kiếp, xương  đã  chất  chật thành  Phú 

 La; cắt cỏ cây làm thẻ, khôn tính trọn số thân lãnh chịu. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 566

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 6. Thậm chí, buông lầm câu chuyển ngữ, đọa làm chồn hoang; 

 chợt dấy động tà tâm, đắm chìm địa ngục! 

  

 7.  Do  vậy,  coi  nhân  thiên  như  quán  trọ,  xem  ác  đạo  tựa  nhà 

 thường. 

  

 8. Kể từ thời bảy vị Phật đến nay, vẫn mang thân kiến. Tám vạn 

 kiếp  sau,  chưa  thoát  phận  bồ  câu.  Kinh  Niết  Bàn  dạy:  “Nhất  thất 

 nhân thân, nan khả truy phục” (Hễ một phen đánh mất thân người, khó 

 lòng có lại được). Nói, nghĩ tới đây, buồn đau chi xiết! (Từ đây trở đi là 

 phần ca tụng phần quy kết của sự chứng quả trong việc hoằng pháp, gồm bốn đoạn. 

 Đây là nối tiếp ý phần trên, ý nói: Người tu hành nếu tham Thiền tuy đắc trí huệ, 

 nhưng  chưa  đoạn  Kiến Tư  phiền  não,  hoặc  người  tụng  kinh,  trì  chú  dẫu  đắc  thần 

 thông nhưng chưa chứng La Hán sẽ khó thoát luân hồi. Chẳng thoát luân hồi thì dễ 

 bị đọa lạc. Đấy thật sự là căn do vì sao Đại Sĩ phát tâm giữ lấy Tịnh Độ, độ người 

 sanh về cõi tịnh vậy). 



(1). Theo tác phẩm Tịnh Độ Hoặc Vấn của ngài Thiên Như, trong 

Giáo có nói:  “Thanh  Văn  ra  khỏi  thai  bị mê  muội,  Bồ  Tát  còn  hôn  ám 

 lúc cách ấm” . 

Lại nữa, theo Tịnh Độ Thập Nghi Luận của ngài Trí Giả thì Sư Tử 

Giác  Bồ  Tát nguyện  sanh  lên  trời  Đâu  Suất gặp  ngài  Di  Lặc.  Đến  khi 

sanh lên trời, bị ngũ dục mê hoặc, trở thành quyến thuộc bên ngoài395, 

trọn chẳng được thấy ngài Di Lặc. 



(2 & 3). Theo Vân Thê Hội Ngữ, [hậu thân của] Giới Thiền Sư là 

Tô  Tử  Chiêm  (Tô  Đông  Pha),  Thanh  Thảo  Đường  trở  thành  Tăng  Lỗ 

Công, Tốn trưởng lão trở thành quan Thị Lang họ Lý, Nam am chủ trở 

thành  Trần  Trung  Tú,  vị  tăng  Tri  Tạng396  trở  thành  Trương  Văn  Định, 

Nghiêm  Thủ  Tòa  trở  thành  Vương  Quy  Linh,  thậm  chí  ông  Tăng  núi 

Nhạn Đãng trở thành Tần Cối. Ngài Vân Môn ba lần [chuyển sanh] làm 

quốc  vương  bèn  mất  sạch  thần  thông.  Giới  thiền  sư  pháp  danh  là  Sư 

Giới, trụ trì chùa Ngũ Tổ, nên mọi người gọi Sư là Ngũ Tổ Giới. 



Theo Tây Quy Trực Chỉ, cuối đời Minh, vị Tăng tên Đại Thành ở  

395 Trời Đâu Suất có ngoại viện và nội viện. Nội viện là nơi Di Lặc Bồ Tát và các vị 

Pháp Thân Bồ Tát ở (thường gọi là Di Lặc Tịnh Độ), còn ngoại viện là chư thiên trời 

Đâu Suất, họ tham đắm dục lạc thế gian nên tuy cùng ở cõi trời Đâu Suất mà chẳng 

thấy được Nội Viện, huống là gặp gỡ, thân cận Di Lặc Bồ Tát. 

396  Tri  Tạng  là  một  trong  ba  chức  Chấp  Sự  trong  Thiền  Đường,  chịu  trách  nhiệm 

quản thủ Tàng Kinh Các và tất cả kinh điển, sách vở, tài liệu tham khảo trong chùa. 

Vị sư Tri Tạng còn có trách nhiệm phân công sao chép, sắp xếp, tu bổ kinh điển, tài 

liệu bị hư rách cũng như thỉnh các kinh điển, sách vở cần thiết. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 567

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Ninh Ba tỉnh Chiết Giang, ôm bát đi xin cơm để cúng dường đại chúng. 

Trên đường đi ngang qua quán cơm nhà họ Sử, ông ta bèn dâng cơm đầy 

bát.  Họ  Sử không  con; về  sau, vợ chợt có  thai.  Lúc  sanh  con,  họ  đích 

thân thấy Đại Thành bước vào buồng ngủ. Sang chùa hỏi thì Đại Thành 

qua đời đúng hôm ấy. Do vậy, bèn đặt tên con là Đại Thành. Năm  Ất 

Mùi (1655) đời Thuận Trị, [đứa con ấy] đỗ đầu thiên hạ. 



(5). Theo An Lạc Tập, kinh Niết Bàn có dạy là lấy cỏ cây trong cả 

tam thiên đại thiên thế giới cắt làm những cái thẻ dài bốn tấc dùng để 

đếm số lượng cha mẹ  mà [một chúng sanh] đã đầu thai làm  con trong 

một kiếp thì vẫn chẳng thể tự đếm hết. Kinh còn nói: Trong một kiếp, 

uống sữa mẹ còn nhiều hơn nước bốn đại hải. Kinh còn nói xương cốt 

nơi thân trong một kiếp đem chất lại sẽ [cao to] như núi Tỳ Phú La397. 



(6). Theo Truyền Đăng Lục, đời Đường, hòa thượng Bách Trượng 

Hoài Hải thượng đường, có một cụ già theo đại chúng nghe pháp. Khi 

mọi người lui ra, ngài Bách Trượng hỏi cụ già là ai, [ông cụ] thưa: “Tôi 

không  phải  là  người.  Trong  thời  Ca  Diếp  Phật  thuở  quá  khứ,  tôi  làm 

Tăng  trụ  tại  núi  này,  người  đến  học  hỏi  ‘người  tu  hành  có  còn  thuộc 

trong  nhân  quả  hay  không?’  Đáp:  ‘Chẳng  thuộc  trong  nhân  quả’.  Do 

vậy, trong năm trăm đời đọa làm thân chồn hoang, nay xin Hòa Thượng 

thay tôi nói một lời để xoay chuyển”. Ngài Bách Trượng bảo hôm sau, 

khi thượng đường, cụ già hãy nêu câu hỏi. [Ngày hôm sau, khi cụ già 

hỏi], Sư đáp: “Chẳng lầm nhân quả”. Cụ già đại ngộ, thưa: “Con đã thoát 

thân chồn, dám xin thầy theo lệ mai táng cho con như một vị Tăng đã 

mất”. Ngài Bách Trượng dẫn đại chúng ra sau núi, dùng trượng khều ra 

con chồn đã chết, đem hỏa táng. 

Theo  Lăng  Nghiêm  Kinh,  tỳ-kheo  Vô  Văn  đã  chứng  Tứ  Thiền, 

xưng bừa là “ta đã chứng thánh”. Khi phước báo cõi trời đã hết, tướng 

suy hiện tiền, báng bổ A La Hán, nên phải tái sanh, đọa trong địa ngục A 

Tỳ. 

(7).  Trong  An  Lạc  Tập  có  dẫn  kinh  nói  chúng  sanh  đều  lưu 

chuyển  giống  hệt  như  nhau,  luôn  ở  trong  tam  ác  đạo  [nên  gọi  tam  ác 

đạo]  là   “thường  gia” ,  tạm  sanh  vào  đường  trời  người  rồi  lại  rời  khỏi, 

cho nên gọi [cõi trời người] là  “quán trọ” . 



(8). Trong Ngữ Lục của ngài Triệt Ngộ đời Thanh có hai câu này. 

397  Tỳ  Phú  La  (Vipula)  còn  phiên  âm  là  Vỹ  Bố  La,  hay  Bệ  Phù  La,  dịch  nghĩa  là 

Quảng  Đại,  Quảng  Bác,  nằm  ngoài  thành  Ma  Kiệt  Đà  (Magadha).  Núi  rất  to  nên 

thường được Phật và chư Tổ dùng để thí dụ những gì to lớn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 568

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 1.  Dẫu  cho  đã  hiểu  chắc  bản  lai  diện  mục,  những  gì  huân  tu 

 trong đời trước chẳng lầm. 

  

 2.  Nhưng  đoạn  Kiến  Hoặc  như  cắt  đứt  dòng  nước  rộng  bốn 

 mươi dặm, chứng Bất Thoái còn phải trải thời gian lâu một vạn kiếp. 

  

 3. Như Khánh Hỷ đa văn, còn vướng dâm ma; Mục Liên thần 

 thông, khó trốn nghiệp sát. 

  

 4.  Vạn  năm  khuyến  hóa,  Tu  Bồ  Đề  đọa  nhập  độc  long,  nhiều 

 kiếp  tu  hành,  Xá  Lợi  Phất  lui  sụt  vì  kẻ  xin mắt.  Kinh  Đại  Tập  dạy: 

 “Mạt Pháp ức ức nhân tu hành, hãn nhất đắc đạo” (Đời Mạt Pháp tu 

 hành  trong  ức  ức  người  hiếm  có  một  kẻ  đắc  đạo)  há  phải  nói  sai  ư? 

 (Đoạn này ý nói dẫu chẳng mất thân người, quyết khó chứng Bất Thoái, nhằm bổ túc 

 ý nghĩa cho đoạn văn phía trước để khuyên người hãy cầu sanh Tịnh Độ). 

(2).  Triệt  Ngộ  Ngữ  Lục:   “Đoạn  Kiến  Hoặc  giống  như  cắt  đứt 

 dòng chảy rộng bốn mươi dặm, huống là Tư Hoặc ư? Nếu Kiến Hoặc và 

 Tư  Hoặc  còn  tơ  tóc  nào  chưa  hết  thì  chẳng  thể  thoát  lìa  Phần  Đoạn 

 Sanh Tử được. Đấy gọi là ra khỏi tam giới theo chiều dọc, hết sức khó 

 khăn”. 



An Lạc Tập:  “Thân tu đạo liên tục chẳng ngừng, trải qua một vạn 

 kiếp thì mới chứng địa vị Bất Thoái. Trong một kiếp, [số lần] thọ sanh 

 còn chẳng thể biết nổi số, huống là trong vạn kiếp, oan uổng hứng chịu 

 đau đớn, thiêu đốt. Nếu nguyện sanh Tịnh Độ, hoàn tất trong một đời, 

 địa vị đạt đến Bất Thoái, ngang bằng công sức tu hành trong vạn kiếp. 

 Chư Phật tử! Sao chẳng bỏ khó lấy dễ vậy?” 



(3). Lăng Nghiêm Kinh:  “Nhĩ thời A Nan nhân khất thực thứ, kinh 

 lịch dâm thất, tao đại huyễn thuật Ma Đăng Già nữ, dĩ Sa Tỳ Ca La Tiên 

 Phạm  Thiên  Chú, nhiếp nhập dâm  tịch. Dâm  cung phủ  ma, tương hủy 

 giới thể”  (Khi ấy, ngài A Nan do đi khất thực theo thứ tự, đi qua một 

nhà dâm nữ, gặp phải cô Ma Đăng Già có đại huyễn thuật, dùng chú Sa 

Tỳ Ca La Tiên Phạm Thiên lôi vào chỗ dâm, vuốt ve khêu gợi, gần như 

bị hủy giới thể). A Nan (Ānanda) dịch là Khánh Hỷ, là vị Đa Văn bậc 

nhất trong hàng đệ tử đức Phật. 

Theo Căn Bản Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ Tỳ Nại Da Tạp Sự, ngài 

Đại Mục Liên từng đi xét khắp địa ngục, xối trận mưa to, khiến những 

tội nhân đều được mát mẻ, thấy gã ngoại đạo X... chịu quả báo thân hình 

to lớn, năm trăm lưỡi cày bằng sắt cày lưỡi tuôn máu. Gã X... nói: “Nhân 

giả! Xin hãy báo với lũ đồ đệ của tôi rằng tôi nói tà pháp, đọa trong ngục 

Vô  Gián.  Họ  cúng  dường  tháp  của  tôi  thì  tôi  càng  bị  đau  khổ  dữ  dội 

hơn”. Ngài Mục Liên [trở về dương gian] gặp đồ đệ của hắn ta nhắc lại 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 569

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lời ấy, ngoại đạo giận dữ nói: “Ngươi phỉ báng thầy ta!” dùng gậy đập 

ngài Mục Liên tan nát như đập lau lách. Ngài Mục Liên thần thông bậc 

nhất,  do  nghiệp  đời  trước  đã  chín  muồi,  ngay  cả  chữ  Thần  còn  chẳng 

nhớ được, huống gì là phát khởi Thông! Ngài trở về lễ Phật, đọc kệ, rồi 

nhập Niết Bàn. 

(4). Theo Soạn Tập Bách Duyên Kinh, đức Phật dạy:  “Có vị tỳ-

 kheo thường hành khuyến hóa trong một vạn kiếp đem đến chỗ các tỳ-

 kheo cúng dường khắp các nơi. Ngẫu nhiên thốt lời ác, bảo ‘Tăng rất 

 độc dữ, giống như rồng độc’ bèn đọa làm thân rồng độc suốt năm trăm 

 đời. Nay [vị Tăng ấy] chính là Tu Bồ Đề. Do tập khí cũ nên nóng giận 

 không ngớt, may gặp đức Thế Tôn, sám hối đắc đạo” . 

Lại nữa, Mã Minh Bồ Tát tự kể ba đời hành Bồ Tát hạnh, bốn đời 

tu hạnh Nhẫn Nhục, sau năm trăm đời, do sanh sân hận bèn đọa làm thân 

rắn, chịu khổ sở to lớn. 

Theo An Lạc Tập, ngài Xá Lợi Phất tu Bồ Tát hạnh đã sáu mươi 

kiếp, gặp phải nhân duyên có kẻ ác đến xin mắt mà liền bị thoái chuyển. 

Ngài  Thiên  Như  nói:   “Thân  Tử398  chứng  lục  tâm  mà  còn  lui  sụt,  đọa 

 trong ngũ đạo, huống gì kẻ tu hành lơ mơ ư?” 

 1. Ấy là vì sống trong đời ác Ngũ Trược, chẳng khỏi bị tám khổ 

 nung tâm. 

 2.  Thiều  hoa399 dễ  qua,  thường  thương  thân  khỏe  chẳng  bằng 

 người. Kiếm sống khó khăn, đói khát lại xua đuổi cái thân. 

 3.  Đêm dài dằng dặc,  Phật đạo  đã khó nghe!  Nghèo  hèn,  nhỏ 

 nhoi, bệnh ma lại mặc sức tung hoành. 

 4.  Phát tâm xuất  thế,  ắt bị  người  nhà chỉ trích;  hỏi  đạo,  tham 

 Thiền, thường bị ác hữu mù quáng dẫn dắt. 

 5. Chẳng có đường tắt tu hành, há khỏi ở mãi trong nhà lửa ư? 

 6. Ắt cũng thọ mạng vô lượng, lìa nỗi buồn đau già lụn, cơm áo 

 tự nhiên, thoát khỏi lui tới mừng lo. 

398 Thân Tử là cách dịch nghĩa chữ Xá Lợi Phất theo lối cổ. 

399 Chữ “thiều hoa” có hai cách hiểu:  

1. Thời gian tươi đẹp, thường dùng để chỉ mùa Xuân, như trong bài Mộ Xuân Cảm 

Hoài (Cảm hoài chiều xuân) của Đới Thúc Luân đời Đường có câu:  “Đông hoàng 

 khứ hậu thiều hoa tận, lão phủ hàn hương biệt hữu thu”  (Chúa Xuân đi mất, thiều 

hoa hết; vườn cũ lạnh hương bặt sắc Thu). 

2. Chỉ tuổi thanh xuân tươi đẹp, như trong Trào Thiếu Niên (ghẹo thiếu niên) của Lý 

Hạ có câu:  “Mạc đạo thiều hoa trấn trường tại, bạch phát diện sứu chuyển tương 

 thời”  (Chớ bảo thanh xuân còn mãi mãi, mặt nhăn, đầu bạc chẳng lâu đâu). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 570

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 7. Pháp âm lưu truyền, tiếng mõ gỗ thường tuyên. Tướng hảo 

 trang nghiêm, thể Kim Cang cùng trọn. 

 8. Chẳng nghe vòng xuyến, phạm đoạn nhiễm ô. Thường được 

 un đúc, ở cùng thượng thiện. 

 9.  Mãi  lìa  nhân  tạo  ác,  tự  đắc  quả  chứng  chân.  Như  vậy  thì 

 chẳng quy về Tịnh Độ, thì còn quy về đâu nữa đây? (Đoạn này đem sự 

 khổ trong cõi Sa Bà, sự vui trong cõi An Dưỡng để song song đối chiếu, nhằm dấy 

 động lòng ham ưa [Cực Lạc] và chán ghét [Sa Bà] của con người. Dương Thứ Công 

 nói:  “Ái  chẳng  nặng  chẳng  sanh  Sa  Bà. Niệm  chẳng  nhất,  chẳng  sanh Cực  Lạc”. 

 Chán nhàm nhơ trược quả thật là căn bản để đoạn Ái. Ưa tịnh chính là phương tiện 

 nhất niệm vậy). 

(1).  Ngũ  Trược  là  Kiếp  Trược,  Kiến  Trược,  Phiền  Não  Trược, 

Chúng Sanh Trược, Mạng Trược. Tám khổ là sanh khổ, lão khổ, bệnh 

khổ, tử khổ, ái biệt ly khổ (khổ vì yêu thương mà phải chia lìa), oán tắng 

hội khổ (khổ vì oán ghét mà cứ phải gặp gỡ), cầu bất đắc khổ (khổ vì 

mong cầu chẳng được), và ngũ ấm xí thịnh khổ (khổ vì Ngũ Ấm lừng 

lẫy). 

(2).  Theo  Tả  Truyện,  Chúc  Chi  Vũ  nói:   “Thần  chi  tráng  dã,  do 

 bất như nhân”  (Sức khỏe của thần vẫn chẳng bằng người khác) .  Sách ấy 

cũng chép Trịnh Trang Công nói:  “Quả nhân có đứa em trai mà chẳng 

 thể  hòa  thuận  với  nó  được,  khiến  cho  nó  phải  kiếm  ăn  khắp  bốn 

 phương”400. 

Đỗ Phủ có câu thơ:  “Cơ lai khu ngã xuất môn khứ”  (Đói đến đuổi 

ta ra khỏi cửa). 

(3). Trong bài Phạn Ngưu Ca của Ninh Thích401 có câu:  “Trường 

 dạ man man hà thời đán”  (Đêm dài dằng dặc khi nào sáng). 

Kinh Vô Lượng Thọ có câu:  “Chư Phật kinh đạo nan đắc, nan  

400 Đây là lời chú thích những từ ngữ được dùng trong lời Tụng. Lời Tụng nguyên 

văn là:  “Thiều hoa dị thệ, mỗi thương tráng bất như nhân. Hồ khẩu duy nan, hựu 

 hữu cơ lai khu ngã”.  Từ ngữ  “tráng bất như nhân”  (khỏe chẳng bằng người khác) 

trích từ câu nói tự than thân của Chúc Chi Vũ trong Tả Truyện. Chữ  “hồ khẩu”  lấy 

từ câu nói của Trịnh Trang Công:  “Quả nhân hữu đệ, bất năng hòa hiệp, nhi sử hồ 

 kỳ khẩu vu tứ phương”.  Hồ Khẩu có nghĩa đen là không đủ ăn, chỉ khuấy cháo lỏng 

húp sống đỡ qua ngày. Do vậy, “hồ khẩu” (糊口) có nghĩa là kiếm ăn gian nan vất 

vả, miễn cưỡng duy trì cuộc sống, ý nghĩa gần giống như câu  “vắt mũi đút miệng”. 

401 Ninh Thích là người nước Vệ, chăn trâu, thường  gõ sừng trâu ca hát.  Tề Hoàn 

Công nghe hát, biết là hiền tài, đón về phong làm đại phu. Quả nhiên Ninh Thích trở 

thành một cố vấn đắc lực của vua Tề. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 571

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 văn”  (Kinh đạo của chư Phật khó được, khó nghe). 

(4). Kinh Thi:  “Thất nhân giao biến trích ngã” (Người trong nhà 

cùng nhau chỉ trích ta). Trong bài Chứng Đạo Ca của ngài Vĩnh Gia có 

câu:  “Tìm thầy hỏi đạo để tham thiền” . 

(5). Thơ của ngài Thiện Đạo có câu:  “Duy hữu kính lộ tu hành, 

 đản niệm A Di Đà Phật”  (Chỉ có đường tắt tu hành, chỉ niệm A Di Đà 

Phật). 

(6).  Theo  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  Vô  Lượng  Thọ  Phật  thọ  mạng 

trường cửu chẳng thể tính kể. Còn chúng Thanh Văn, Bồ Tát, trời, người 

thọ mạng dài hay ngắn cũng giống như thế. 

Thơ của Nhạc Vũ Mục402 có câu:  “Thiếu tráng bất nỗ lực, lão đại 

 đồ thương bi”  (Trẻ mạnh chẳng gắng sức, già lụn luống bi thương). 

Theo Vô Lượng Thọ Kinh, [trong cõi Cực Lạc] cung điện để ở, y 

phục, thức  ăn, những vật  trang  nghiêm  như  các  thứ hoa hương đẹp đẽ 

đều  là  những  vật  tự  nhiên  giống  như  trên  Đệ  Lục  Thiên.  Như  khi  ăn 

uống thì bát đựng bằng bảy báu, tự nhiên [hiện ra] ở trước mặt, thức ăn 

trăm  vị  tự  nhiên  đầy  ắp  [trong  những  bát  ấy].  Lại  nữa,  trong  cõi  Vô 

Lượng  Thọ,  quần  áo,  thức  ăn,  hoa,  hương,  chuỗi ngọc,  lọng lụa,  tràng 

phan, âm thanh vi diệu, nhà cửa để ở, cung điện, lầu, gác, xứng với hình 

sắc. Cao, thấp, lớn, nhỏ, hoặc bằng một thứ báu, hai thứ báu, cho đến vô 

lượng thứ báu, tùy theo lòng mong liền ngay lập tức xuất hiện. 

Hóa Thực Truyện trong Sử Ký có câu:  “Thiên hạ hy hy giai vị lợi 

 lai, thiên hạ nhưỡng nhưỡng giai vị lợi vãng”  (Thiên hạ hớn hở đều vì 

lợi đưa đến, thiên hạ nháo nhác đều vì lợi bị mất đi)403. 

402 Vũ Mục là thụy hiệu được nhà Tống truy tặng cho Nhạc Phi vào năm 1162 (tức là 

sau khi ông bị Tần Cối hại chết 20 năm). Tống Hiếu Tông ra lệnh khôi phục chức 

tước Thiếu Bảo Vũ Thắng Định Quốc Quân Tiết Độ Sứ, Vũ Xương Quận Khai Quốc 

Công, ban lộc cho con cháu của Nhạc Phi. Trong chiếu chỉ truy tặng vào ngày 12 

tháng Chạp năm Thuần  Hy thứ 5 (1178) đã viết:  “Vũ Mục: Ngăn chặn,  chống trả 

 cường địch là Vũ, ban bố đức, giữ nghĩa là Mục” . Năm Gia Tường thứ  4 (1204), 

Tống Ninh Tông  gia phong  Nhạc Phi làm  Ngạc Vương. Tống  Lý  Tông  gia phong 

thụy hiệu Trung Vũ, Tống Định Tông tặng thêm thụy hiệu Trung Văn, nhưng người 

đời sau chỉ gọi Nhạc Phi là Nhạc Vũ Mục vì thụy hiệu này ca ngợi thích đáng phẩm 

đức, công nghiệp của ông. 

403 Đây là câu chú thích cho từ ngữ “hy nhưỡng” được dùng trong tụng văn:  “Tất dã 

 thọ mạng vô lượng, ly lão đại chi thương bi. Y thực tự nhiên, miễn vãng lai chi hy 

 nhưỡng” (Ắt cũng thọ mạng vô lượng, lìa nỗi buồn đau già lụn, cơm áo tự nhiên, 

thoát khỏi mừng lo lui tới). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 572

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(7). Theo Vô Lượng Thọ Kinh, gió nhẹ khẽ lùa, thổi qua các cây 

báu, diễn ra vô lượng tiếng pháp âm nhiệm mầu. Âm thanh ấy lưu truyền 

trọn khắp các cõi Phật. Người nghe âm thanh ấy đắc Pháp Nhẫn sâu. 

Luận Ngữ:  “Thiên tương dĩ phu tử vi mộc đạc”  (Trời dùng phu tử 

làm cái mõ gỗ). Sách Châu Lễ chú giải [câu này như sau]:  “Thuở xưa, 

 khi sắp có vị quan cai trị mới, [các viên chức địa phương] ắt sắp sẵn mõ 

 gỗ để [gõ lên] báo cho mọi người biết” . 

Theo Vô Lượng Thọ Kinh, nguyện thứ ba [của A Di Đà Phật] là: 

 “Thiết ngã đắc Phật, quốc trung thiên nhân, bất tất chân kim sắc giả, 

 bất thủ Chánh Giác”  (Nếu tôi thành Phật mà [thân thể của] trời người 

trong  nước  tôi  chẳng  đều  có  sắc  vàng  ròng  thì  chẳng  giữ  ngôi  Chánh 

Giác).  Nguyện  thứ  hai  mươi  mốt  là:   “Thiết  ngã  đắc  Phật,  quốc  trung 

 thiên nhân, bất tất thành mãn tam thập nhị đại nhân tướng giả, bất thủ 

 Chánh Giác”   (Nếu  tôi  thành  Phật  mà  trời  người  trong  nước  chẳng đều 

thành  tựu  viên  mãn  ba  mươi  hai  tướng  đại  nhân  thì  tôi  chẳng  giữ  lấy 

ngôi Chánh Giác). 

(8). Theo Niết Bàn Kinh, cách vách nghe tiếng chuỗi ngọc, vòng, 

xuyến của nữ nhân, tâm sanh yêu đắm thì tịnh giới bèn bị phá hủy. 

Trong Bồ Tát Giới Kinh, có những điều như phạm nhiễm ô, phi 

phạm nhiễm ô v.v... 

Kinh  Di  Đà:   “Chúng  sanh  văn  giả,  ưng  đương  phát  nguyện, 

 nguyện sanh bỉ quốc. Sở dĩ giả hà? Đắc dữ chư thượng thiện nhân câu 

 hội nhất xứ”  (Chúng sanh nghe rồi hãy nên phát nguyện, nguyện sanh về 

cõi  ấy.  Vì  cớ  sao  vậy?  Được  ở  cùng  một  chỗ  với  các  vị  thượng  thiện 

nhân). 

(9).  [Trong  Niệm  Phật  Tam  Muội  Bảo  Vương  Luận],  ngài  Diệu 

Hiệp  viết:   “Lục  Tổ  bảo:  ‘Người  Tây  Phương  tạo  tội  cầu  sanh  về  cõi 

 nào?’ Đấy chính là lời nói quyết liệt nhằm răn con người chớ nên tạo 

 tội, chứ không phải là Tây Phương thật sự có kẻ tạo tội. Như Lục Tổ nói: 

 ‘Tâm  chẳng  tịnh  thì  Phật  chính  là  phàm  phu’,  há  lẽ nào  thật sự  có  vị 

 Phật bất tịnh trở lại làm phàm phu ư?” 

Hơn nữa, ngài Trí Giả đã so sánh giữa An Lạc và Đâu Suất như 

sau:  “Thiên  cung  Đâu  Suất  không  có  nước  chim,  rừng  cây,  gió  vang 

 tiếng nhạc khiến cho người nghe niệm Phật, phát Bồ Đề tâm. [Trời Đâu 

 Suất] lại có nữ nhân, tăng trưởng tâm ái dục, chẳng bằng Di Đà Tịnh 

 Độ, có nước, chim, rừng cây, gió vang tiếng nhạc, khiến cho người ta 

 niệm Phật, phát Bồ Đề tâm. Lại không có nữ nhân, Nhị Thừa, thuần nhất 

 bạn lành Đại Thừa thanh tịnh. Vì thế, phiền não, ác nghiệp trọn chẳng  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 573

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 dấy lên, bèn đạt đến địa vị Vô Sanh” . 

 1. Huống sanh về cõi tịnh không chi hơn An Lạc, cách tu giản 

 dị chẳng gì vượt được trì danh. 

 2. Đã chẳng chọn lựa trí, ngu; lại chẳng nệ tu hành lâu, mới. 

 3. Nhất niệm tương ứng, tùy nguyện vãng sanh. 

 4. Phàm phu đới nghiệp, được vượt ngang lên thánh vị. 

 5. Quả thật là phương tiện thù thắng, lạ lùng của đức Như Lai, 

 là tâm từ bi thấu xương của bậc Đại Sĩ. 

 6. Vì thế, thị hiện ở trong cõi này, cam lòng bụi bặm lấm thân, 

 nhiếp thọ chúng sanh, nguyện buông dao đồ tể thành Phật. 

 7.  Ấy  là  vì  trước  hết  tạo  gương  cao  đẹp,  ngõ  hòng  nêu  khuôn 

 phép cho người sau. 

 8. Sáu môn trình bày theo thứ tự thuận, quả thật đã dung nhiếp 

 lẫn nhau chẳng sót. Nẻo Niết Bàn duy nhất, nguyện vị lai không hề 

 lầm lẫn (Đây là đoạn thừa tiếp tụng văn trong phần trước để ca tụng pháp môn 

 Niệm Phật giản dị nhất, mà cũng viên đốn nhất. Vì thế Đại Sĩ hiện thân trong các cõi 

 nhiều như vi trần, không gì chẳng nhằm lôi kéo người niệm Phật sanh về Tịnh Độ. 

 Hai câu tụng tiếp đó là lời mào đầu giới thiệu chung sáu môn nhiếp độ chúng sanh. 

 Ba môn đầu trong sáu môn ấy là nhân, ba môn sau là quả, nhưng nhân ắt phải có 

 quả,  quả  ắt  phải  có  nhân.  Thật  ra,  sáu  môn  này  chẳng  thể  tách  rời,  nhưng  do  lối 

 hành văn phải theo thứ tự, nên thuận theo lệ ấy). 

(1).  Châu  An  Sĩ  có  viết  về  mười  thứ  cảnh  thù  thắng  cõi  Tây 

Phương, do văn từ rườm rà nên chẳng trích lục đầy đủ. 

(2).  Ngài  Liên  Trì  có  hai  mươi  câu  Phổ  Khuyến  Niệm  Phật404, 

cũng chẳng dẫn trọn. 

404 Tổ Liên Trì có viết Phổ Khuyến Niệm Phật Ca và Phổ Khuyến Niệm Phật Văn 

(nội dung gần giống nhau, Phổ Khuyến Niệm Phật Văn nhằm giải thích rộng hơn ý 

nghĩa  của  Phổ  Khuyến  Niệm  Phật  Ca).  Gọi  là  hai  mươi  câu,  nhưng  thật  ra  là  hai 

mươi đoạn ngắn. Chúng tôi xin dẫn lại bài văn ấy theo sự trích dẫn của pháp sư Văn 

Châu  trong  tác  phẩm  A  Di  Đà  Kinh  Giải  Nghĩa:   “Pháp  môn  Niệm  Phật  bất  luận 

 nam, nữ, Tăng, tục, quý, hèn, hiền, ngu, không có một ai là chẳng niệm Phật được! 

 Nếu là người phú quý, của cải dư dả thì đúng là phải niệm Phật. Nếu là kẻ bần cùng, 

 nhà hẹp, của ít, thì càng phải nên niệm Phật. Nếu là người có con cháu, việc cúng 

 bái tổ tiên đã có chỗ nhờ cậy thì rất nên niệm Phật. Nếu là người không con, trơ trọi 

 một thân tự do thì càng phải nên niệm Phật. Nếu ai có con hiếu thuận, yên hưởng 

 con cái phụng dưỡng thì rất nên niệm Phật. Nếu ai có con ngỗ nghịch, chẳng sanh 

 lòng yêu thương thì thật đúng là phải niệm Phật. Nếu ai vô bệnh, thân thể khỏe mạnh 

 thì càng phải nên niệm Phật. Nếu ai có bệnh, rất gần cơn vô thường thì càng phải 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 574

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(3).  Vô  Lượng  Thọ  Kinh:   “Chư  hữu  chúng  sanh,  văn  kỳ  danh 

 hiệu, tín tâm hoan hỷ, nãi chí nhất niệm, chí tâm hồi hướng, nguyện sanh 

 bỉ quốc, tức đắc vãng sanh”  (Chúng sanh trong các cõi nghe danh hiệu 

của  Ngài,  tín  tâm,  hoan  hỷ,  thậm  chí  chỉ  trong  một  niệm,  chí  tâm  hồi 

hướng nguyện sanh về cõi ấy, liền được vãng sanh). 

(4). Theo phần Chín Phẩm Vãng Sanh trong Quán Kinh thì ba bậc 

Hạ  đều  là  phàm  phu  tạo  nghiệp,  lúc  lâm  chung  xưng  danh  hiệu  Phật 

được sanh về cõi Phật. 

Sách  Tịnh  Độ  Hoặc  Vấn  dẫn  một  thí  dụ  từ  kinh  Na  Tiên:   “Đại 

 thạch trí chư thuyền thượng, thạch bất một thủy”  (Tảng đá to đặt lên trên 

thuyền thì đá chẳng chìm xuống nước). Đá ví như ác nghiệp, thuyền ví 

như Phật lực. Vì thế có thuyết  “đới nghiệp vãng sanh” . 

Theo Tỳ Bà Sa Luận của ngài Long Thọ thì tu hành có Nan Hành 

Đạo và Dị Hành Đạo: Như người thọt chân đi bộ, mỗi ngày chỉ đi được 

mấy  dặm,  đó  là  Tự  Lực;  còn  Dị  Hành  Đạo  giống  như  kẻ  yếu  ớt  theo 

Chuyển  Luân  Vương,  một  ngày  đi  khắp  bốn  thiên  hạ,  đó  là  Tha  Lực. 

Cậy vào Tự Lực là ra khỏi tam giới theo chiều dọc (thụ xuất), có nghĩa là 

từ Sơ Phát Tâm Trụ tu hành trọn một vạn kiếp, tu đến địa vị thứ sáu là 

Chánh Tâm Trụ, nếu càng thêm tăng tấn thì sẽ đạt đến địa vị thứ bảy là 

Bất Thoái Trụ. Cậy vào Tha Lực là thoát khỏi tam giới theo chiều ngang 

(hoành xuất), nghĩa là tin vào đại bi nguyện lực của A Di Đà Phật nhiếp 

thủ  chúng  sanh  niệm  Phật  liền  phát  Bồ  Đề  tâm,  hành  Niệm  Phật  tam-

muội mà được vãng sanh. 

(5). Theo Khởi Tín Luận, sơ học Bồ Tát trụ trong thế giới này, nếu 

gặp những cảnh khổ như lạnh, nóng, đói kém v.v... hoặc thấy chúng sanh 

bị tam độc trói buộc, quen hành ác pháp, tâm sanh khiếp nhược muốn lui 

sụt thì hãy nên biết Như Lai có phương tiện thù thắng, chuyên niệm A 

Di Đà Phật, dùng các thiện căn hồi hướng nguyện được vãng sanh, quyết 

 nên  niệm  Phật.  Nếu  ai già  cả,  tháng  ngày  chẳng  còn  mấy  thì  càng  phải  nên  niệm 

 Phật. Nếu ai tuổi trẻ tinh thần sáng suốt thì thật là rất tốt để niệm Phật. Nếu ai an 

 nhàn, tâm không bị sự gì khuấy động thì thật đúng là nên niệm Phật. Nếu là người 

 bận rộn, được đôi lúc nhàn rỗi giữa khi bận rộn thì càng phải nên niệm Phật. Nếu là 

 người xuất gia, tiêu dao ngoài cõi đời thì càng phải nên niệm Phật. Nếu là kẻ tại gia 

 biết cõi đời đúng là nhà lửa thì càng phải nên niệm Phật. Nếu ai thông minh, thông 

 hiểu Tịnh Ðộ thì rất nên niệm Phật. Nếu là kẻ ngu si, thô lỗ, không thể làm gì khác 

 được thì thật đúng là nên niệm Phật. Nếu ai trì luật mà Luật lại do Phật chế ra; vì 

 thế, rất nên niệm Phật. Nếu ai đọc kinh thì kinh là do Phật dạy, càng phải nên niệm 

 Phật. Nếu ai tham thiền thì do Thiền là tâm Phật nên càng phải nên niệm Phật. Nếu 

 ai ngộ đạo thì ngộ cần phải được Phật chứng; cho nên càng phải niệm Phật”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 575

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

định  được  vãng  sanh,  thường  thấy  đức  Phật  ấy,  vĩnh  viễn  chẳng  thoái 

chuyển. 

Theo Thủ Hộ Quốc Giới Kinh, bi tâm của Bồ Tát như cắt da thịt, 

còn lòng đại bi của Như Lai thì khắc sâu đến cốt tủy. 

(6).  Theo  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  hai  vị  Bồ  Tát  Quán  Âm  và  Thế 

Chí thị hiện trong thế giới này nhiếp độ người niệm Phật sanh về cõi kia. 

Theo Pháp Hoa Kinh, trưởng giả muốn dẫn dụ con mình, bèn mặc 

áo thô, xấu, dơ bẩn, bụi đất lấm thân. 

Theo Niết Bàn Kinh, gã đồ tể Quảng Ngạch sẽ thành Chánh Giác 

trong Hiền Kiếp. 

(7). Lăng Nghiêm Kinh:  “Thử thị vi trần Phật, nhất lộ Niết Bàn 

 môn”  (Đây là con đường Niết Bàn duy nhất của các vị Phật số nhiều như 

vi trần). Kinh còn chép:  “Lại nguyện gia bị đời vị lai, khiến cho đối với 

 pháp môn này không sanh lầm lạc” . 

 2.2.5. Nhiếp độ chúng sanh  



Trong phần này, chia làm sáu đoạn:  

1. Chí thành. 

2. Tin sâu. 



3. Phát nguyện. 



4. Đạt được sự linh nghiệm. 



5. Tiếp dẫn. 



6. Ứng hiện tướng lành. 



Ba  phần  đầu  vốn  xuất  phát  từ  Quán  Kinh,  nhưng  Chánh  Trực 

Tâm,  Thâm  Trọng  Tâm,  Đại  Bi  Tâm  như  Khởi  Tín  Luận  đã  nói  hoàn 

toàn giống như ba điều này (đây là dựa theo bản dịch đời Đường). 

 2.2.5.1. Chí thành

 1.  Bèn  có  tu  tập  Đại  Bi  Định,  Pháp  Tông  chín  năm  trải  lòng 

 Thành; tu khổ hạnh, đốt tay, Minh Chứng ba năm không ngủ. 

 2.  Xỉ  Diên  tinh  tấn,  trong  mộng  nghe  tiếng  tụng  niệm  vang 

 vang, Nguyên Lễ chánh quán, dứt bặt tướng huyền công405 cuồn cuộn. 

  

 3. Tôn Lương hai mươi năm, nhật khóa niệm Phật vạn câu; Tư 

 Chiếu ba mươi năm, thường hệ niệm Tam Thánh. 

405 Huyền công: Công phu tu hành của Đạo Gia. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 576

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 4. Tả Thân tạo tượng, mộng cảm người to lớn. Tống Mãn bày 

 cỗ chay, hóa Phật vọt lên không. 

  

 5.  Lễ  Phật  hơn  trăm  vạn  lạy,  Tùng  Nhã  lòng  thành  tha  thiết. 

 Trích huyết hai mươi bảy năm, Tổ Nam xương cốt khô khao. 

  

 6. Ông Ngô đốt tay viết bốn chữ cầu sanh; bà Liễu cắt tay, đắc 

 tam nghiệp thanh tịnh. 

  

 7. Phát tâm đốt tay, thân Vạn Dật nhanh chóng rỗng không; vẽ 

 tượng, chép kinh, máu Thản Như rốt cuộc khô cạn. 

  

 8. Hoằng Đạo sáu thời, tưởng thành tịnh cảnh; Nhất Tâm trăm 

 lạy, khi mất hiện tường quang. 

  

 9.  Thành  tâm  sám  hối,  Diệu  Đức  chỉ  ứa  lệ,  không  nói;  bày 

 tượng, quán tưởng, vợ Tây Ấn nhịn ăn để đợi. 

  

 10.  Dùng máu  vẽ  ngàn  bức  Tam  Thánh,  trinh  nữ  ao  báu  hóa 

 sanh; uống nước bốn mươi ngày, Châu Thị sen vàng thân gởi. 

  

 11. Khen Khương Tư tinh tấn, sớm đoạn ân tình; ngợi Quảng 

 Châu viết, trì, càng tròn hiếu đễ. 

  

 12.  Ấy  đều  là  nghe  danh  hiệu  bèn  bi  hỷ,  có  lòng  Thành  lông 

 dựng, lệ trào. Thề thoát tử sanh, ôm lòng kinh sợ vực sâu, băng mỏng. 

  

 13. Chẳng trái phạm oai nghi, công đức vô lượng. 

  

 14. Vĩnh viễn chẳng có tướng trạng cong quẹo thì trên sẽ xuất ly 

 giống hệt Như Lai, chết sạch tấm lòng chụp giật, nên được Bồ Tát tiếp 

 dẫn. Đấy chính là sự nhiếp thọ chúng sanh thứ nhất của Bồ Tát vậy. 



(1). Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Pháp Tông tu 

Đại Bi tam-muội suốt chín năm, hễ có cầu nguyện gì đều ứng nghiệm. 

Sư  bèn  lập  đạo  tràng  Tịnh  Độ,  khắc  thánh  tượng  Tây  Phương  Tam 

Thánh,  đốt  năm  ngón  tay  cúng  Phật.  Sư  bị  bệnh  nhẹ,  mộng  thấy  Tam 

Thánh đến đón, bèn tắm gội, thay áo, qua đời. 



Lại nữa, vào đời Minh, ngài Minh Chứng ở Cối Kê gặp vị Tăng 

lông mày che mắt dạy trước hết hãy hành khổ hạnh. Ngài Minh Chứng 

ngày học chú Lăng Nghiêm, chỉ tụng một chữ, đêm lễ Quán Âm đến tận 

sáng, chẳng ngủ. Ba năm tụng chú xong, thân như được thay xương, túc 

huệ liền mở mang. 



(2). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Trương Xỉ Diên hằng 

ngày trì chú Đại Bi và Phật hiệu, hồi hướng vãng sanh Tây Phương, chép 

phẩm Phổ Môn, khắc in, bố thí. Mộng nuốt đóa hoa sen, càng thêm tinh 

tấn, phát nguyện tụng phẩm Phổ Môn một vạn hai ngàn biến. Dẫu trong 

lúc ngủ say, tiếng tụng vẫn sang sảng. Chợt đàm trào lên nghẹt họng, tay  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 577

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

giơ lên lần xâu chuỗi, mắt trợn ngược qua đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  cha  mẹ  Phạm  Nguyên  Lễ  bị  bệnh,  ông 

đều cắt đùi [nấu cháo dâng lên]. Trước kia, ông học phép Đạo Dẫn406, về 

sau chuyên tâm nơi Tịnh Độ, càng tinh tấn quán tưởng, từng khuyên mẹ 

hãy tưởng Quán Âm. Lúc lâm chung, mẹ nói: “Bồ Tát đến tiếp dẫn ta tới 

chốn thắng diệu”. Nguyên Lễ bèn lập kỳ hạn niệm Phật một trăm ngày 

cho mẹ. Trong khi chỉ tịnh, mộng thấy huyền công thuở trẻ chợt hiện, 

cảm thấy khí của trời đất cuồn cuộn rót vào miệng mũi, hòa hợp cùng 

nguyên khí [của bản thân], khinh an chẳng thể nào diễn tả, ví dụ được! 

Lại có đứa bé cao mấy tấc ra vào trên đỉnh đầu, [Nguyên Lễ] bèn thời 

thời giác chiếu, cảnh ma bèn diệt. Ông lại khuyên bà cụ Trầm niệm Phật 

được sanh về Tây Phương, chính ông ta cũng tự biết trước lúc mất, niệm 

Phật qua đời. 



(3). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Tôn Lương thọ Bồ Tát giới, 

hằng ngày công khóa niệm Phật một vạn tiếng, suốt hai mươi năm chẳng 

thiếu  sót.  Lâm  chung,  ông  chắp  tay  hướng  lên  không  trung,  nói:  “Thế 

Tôn, Bồ Tát đã rủ lòng giáng lâm” rồi ngồi qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, ngài Tư Chiếu trích huyết chép kinh Pháp 

Hoa, tu Niệm Phật tam-muội, khắc tượng Tam Thánh. Canh tư liền dậy 

bắt đầu niệm Phật, hệ niệm Tam Thánh suốt ba mươi năm. Một hôm, Sư 

bảo  với  đồ  đệ:  “Đêm  qua  thầy  mộng  thấy  Tam  Thánh  đến,  kim  thân 

trượng  sáu.  Đấy  chính  là  điềm  vãng  sanh  vậy”.  Sư  xướng  niệm  Phật 

hiệu, qua đời. 



(4). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Tả Thân vâng giữ giới luật 

nghiêm nhặt, tạo tượng Tam Thánh, sáng tối kiền thành lễ tụng cầu sanh 

Tịnh Độ, tụng được ba ngàn bốn trăm bộ Pháp Hoa. Ông mộng thấy ba 

người to lớn đứng trên bờ sông, gọi Tả Thân lên thuyền, chớp mắt đến 

phương Tây. Ông Thân biết là đã có phần vãng sanh; về sau, thấy Phật 

quang bèn qua đời. 



Lại nữa, đời Tùy, Tống Mãn niệm Phật dùng hạt đậu để nhớ số, 

niệm được cả ba mươi thạch. Sắp đặt cỗ chay cúng Phật, Tam Thánh hóa 

406 Đạo Dẫn là tên gọi chung cho những đường lối tập Khí Công của Đạo gia, bao 

gồm những tư thế vận động đi kèm phương thức hô hấp (thường gọi là “thổ nạp”) 

chủ yếu nhằm dưỡng sinh và tăng tấn nội công. Thật ra, Đạo Dẫn bắt nguồn từ thời 

Xuân Thu Chiến Quốc với những bộ sách như Hùng Kinh, Điểu Thân. Dần dần, Đạo 

Dẫn được tô vẽ như một pháp tu bí truyền của Đạo gia do tiên nhân Xích Tùng Tử 

truyền dạy. Họ cũng đưa thêm vào đó cách điểm huyệt, kiêng nhổ nước miếng, nhìn 

mặt trời thổ nạp nhằm thâu hút nguyên khí của trời đất v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 578

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

làm  ba  vị  Tăng  đến  khất  thực,  ăn  xong,  hương  hoa  đầy  khắp  không 

trung,  bay  vọt lên không  đi  mất.  Không lâu  sau, ông  Mãn ngồi hướng 

mặt về phía Tây, qua đời. 



(5). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, Tùng Nhã lễ Phật Thích 

Ca ba mươi vạn lạy, lễ Phật Di Đà một trăm vạn lạy, niệm Phật hiệu năm 

ngàn  vạn  câu,  mong  sanh  về  Tịnh  Độ.  Lúc  mất,  nhạc  trời  rộn  rã  hư 

không, trong nhà có mùi hương lạ, Tam Thánh đến đón. 



Lại nữa, vào đời Tống, Tổ Nam trích huyết chép năm trăm quyển 

kinh Di Đà, một trăm quyển kinh Kim Cang, mười bộ Pháp Hoa, dâng 

máu để chép kinh suốt hai mươi bảy năm, máu khô, xương mòn, niệm 

Phật không dứt. Một hôm ngồi xếp bằng, Tam Thánh đến đón bèn qua 

đời. 



(6). Theo Thánh Hiền Lục, đời Thanh, Ngô Doãn Thăng do niệm 

Phật, trì chú Đại Bi nên té xuống nước, được cứu thoát, càng tinh tấn, 

đốt  hương  trên  cánh  tay  thành  bốn  chữ   “cầu  sanh  Tây  Phương” . Ông

mở hội Niệm Phật, khuyến hóa thật đông; xây mới điện Tây Phương và 

tạo  tượng  trượng  sáu,  cảm  Thế  Chí  Bồ  Tát  phóng  quang.  Lâm  chung, 

ông Ngô thấy vô số Bồ Tát kinh hành trước mặt bèn qua đời. 



Theo Nhân Quả Thực Lục, Lâm Tự Lân sống lại, kể: “Có thiện nữ 

nhân là Liễu Thị mất đi, đến cõi Âm, Diêm Vương tra sổ, bảo: ‘Cắt thịt 

bắp tay cứu mẹ chồng, bố thí, trai tăng, tu bổ cầu đường, làm những điều 

lành cực nhiều. Thân khẩu ý nghiệp không phạm lỗi mảy may, thường 

niệm phẩm Phổ Môn, ăn chay theo Quán Âm Trai hơn năm mươi năm. 

Người này đáng sanh về Tây Phương Tịnh Độ, thỉnh kim đồng, ngọc nữ, 

tràng phan, lọng báu đưa về Tây Phương. Bổn ty cũng sắp đặt âm nhạc, 

hương hoa, chim tiên theo hộ tống”. 



(7). Theo Thánh Hiền Lục, đời Thanh, Tiền Vạn Dật có một đứa 

con  mắc  bệnh  lao,  khuyên  con  niệm  Phật  qua  đời.  Lại  khuyên  mẹ  ăn 

chay trường niệm Phật, chính ông ta bị ho ra máu, niệm Phật càng thêm 

khẩn  thiết,  suốt  đêm  không  ngủ.  Người  khác  hỏi:  “Có  mệt  nhọc  hay 

không?” Ông nói: “Không ngủ được càng có lợi, niệm Phật được nhiều 

hơn”. Chợt thần thức bị mê loạn, ông cả sợ, chắp tay đặt trên gối, bảo 

[người nhà] đốt ngón tay. Người họ hàng là Tạ Phong Ngô bảo: “Ông đã 

phát nguyện ấy thì cũng giống như đã đốt ngón tay, chẳng bằng dốc một 

lòng hướng về Tây Phương!” Ông Tiền liền dũng mãnh niệm Phật, thần 

trí an định. Lại được những người trợ duyên suốt mấy ngày đêm niệm 

Phật  liên  tục.  Ông  chợt  thấy  Tây  Phương  Tam  Thánh,  quang  minh, 

tướng hảo, đứng trước mặt, toan tung mình lên kim đài thì [Tam Thánh] 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 579

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

bảo:  “Thân  ông  chưa  sạch”.  Ông  Tiền  liền  dùng  nước  thơm  tắm  gội, 

Tam Thánh lại hiện ra như trước. Ông Tiền nói: “Thần thức tôi đã qua 

nơi Tịnh Độ, thấy vô số hoa sen, tôi ngồi trên đó, vui sướng chẳng thể 

nào diễn tả được!” Lại chỉ vào thân bảo: “Đây chẳng phải là thân ta” rồi 

qua đời. 



Lại nữa, vào đời Minh, Cố Thản Như quy y ngài Liên Trì, thọ Bồ 

Tát Giới. Mẹ bị bệnh, thuốc men vô hiệu, ông bèn niệm danh hiệu Quán 

Âm,  mẹ  được  lành  bệnh.  Mười  hai  năm  sau,  mẹ  lại  ngã  bệnh,  cắt  đùi 

[nấu  cháo  dâng  lên  mẹ]  vẫn  không  chữa  được,  ông  bèn  ăn  chay,  trích 

máu  chép  các kinh Viên  Giác,  Pháp  Hoa,  Thập  Lục  Quán, Kim  Cang, 

Báo Ân v.v... Lại vẽ tượng Phật, tượng Quán Âm bằng  máu, thảy đều 

tinh diệu. Lâu sau, máu khô cạn, ông bèn tắm gội, thay áo, qua đời. 



(8).  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  Bốn,  vào  đời  Minh,  sư  Hoằng 

Đạo tham Thiền thấu triệt, sáu thời lễ tượng Đại Sĩ, cầu sanh Tịnh Độ. 

Sư thị hiện mắc bệnh, bảo đồ đệ: “[Thấu hiểu] tâm cảnh chẳng thể đắc 

thì  có  thể  quán  dơ  là  sạch,  chẳng  trở  ngại  duyên  sanh,  tưởng  thành, 

tướng khởi, duy sắc, duy tâm, cho nên hiển hiện ngay tại nơi ấy. Ta tu 

Niệm Phật tam-muội, hãy nên lấy pháp này làm chuẩn tắc”. Nói xong, 

qua đời. 



Lại nữa, vào đời Thanh, ngài Nhất Tâm dốc chí tu Tịnh nghiệp, lễ 

Di  Đà,  Quán  Âm,  mỗi ngày  một  trăm  lạy  suốt hai  mươi  bảy  năm  như 

thế. Sư thị hiện bị bệnh, bảo đệ tử: “Đã gần đến ngày ta sanh về Tịnh 

Độ”. Sau đấy, ở phương Tây hiện ánh sáng tốt lành, Sư bèn qua đời. 



(9). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, bà Châu Diệu Đức ăn 

chay  trường,  niệm  Phật,  hết  sức  nghèo  khó,  thiếu  ăn,  tụng  chú  Đại  Bi 

thay cho người ta để đổi lấy tiền sống qua ngày. Khi bệnh ngặt nghèo, cô 

em họ là Lập Đức đến thăm, bảo: “Người ta nói chị tinh tấn, chứ tôi nói 

là tâm chị vẫn chưa tha thiết”. Bà Châu ứa lệ, sám hối. Từ đấy trở đi, ai 

hỏi đến đều chẳng đáp, tay chỉ chắp lại, chảy nước mắt. Đến nửa đêm, bà 

chợt cười bảo: “Tam Thánh đến rồi!” Niệm Phật mấy chục câu rồi tịch. 



Theo Linh Cảm Phú, vào đời Minh, Thích Tây Ấn, họ ngoài đời là 

Lưu, vợ ông ta chuyên niệm Quán Âm, bày tượng quán tưởng, nhịn ăn 

để đợi, cả nhà thấy ánh sáng trắng chiếu ngời trong phòng, bà ta an nhiên 

qua đời. 



(10). Theo Linh Cảm Phú, vào đời Tống, trinh nữ Tịnh Tâm ở Tứ 

Minh trích huyết vẽ tượng Tam Thánh trên tấm ván bằng gỗ cây La cả 

ngàn bản để tặng cho người khác, và đề rằng:  “Nguyện tịnh nghiệp đã tu 

 mau được thành tựu, hóa sanh trong ao sen” . Về sau, cô ta được Phật  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 580

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đến đón bèn qua đời. 



Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Châu Thị trì danh hiệu Phật suốt 

ba  mươi  năm.  Về  sau  nhịn  ăn,  uống  nước  suốt  bốn  mươi  ngày,  mộng 

thấy  ba  vị  tỳ-kheo  tay  cầm  hoa  sen,  bảo:  “Trước  đây,  ta  đã  vì  ngươi 

trồng  hoa  này,  nay  nó  sắp  nở,  nên  đến  đón  tiếp  ngươi”.  Bà  Châu  bèn 

niệm Phật qua đời. 



(11). Theo Linh Cảm Phú, vào đời Thanh, Ngô Khương Tư là vợ 

của  ông  Tào,  hiếu  thảo  với  bố  mẹ  chồng.  Năm  ba  mươi  mấy  tuổi,  vợ 

chồng ngủ riêng, tụng kinh, ấn tống, tinh tấn mấy chục năm. Chợt thấy 

Tam Thánh đến đón, phan, lọng, hoa, hương, thiên nhạc đầy khắp, theo 

Phật vãng sanh. 



Lại nữa, Hạng Quảng Châu ở Thái Thương, trai giới thờ Phật, lễ 

các kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Bát Nhã, chép Vô Lượng Thọ Kinh, 

phẩm  Phổ  Môn,  trai  tăng,  bố  thí,  càng  dốc  lòng  hiếu  đễ.  Xâu  chuỗi 

chẳng rời tay. Về sau, thấy hai đứa bé đến đón, bèn niệm Phật qua đời. 



(12).  Vô  Lượng  Thọ  Thanh  Tịnh  Giác  Kinh:   “Nhược  thiện  nam 

 tử,  thiện nữ nhân,  văn ngã thuyết  Tịnh Độ  pháp  môn,  tâm  sanh bi hỷ, 

 thân mao vi thụ giả, đương tri thử nhân, quá khứ túc mạng, dĩ tác Phật 

 đạo dã”  (Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe ta nói pháp môn Tịnh 

Độ,  mà  tâm  sanh bi hỷ,  lông  trên thân  dựng  cả  lên thì hãy  nên biết là 

người ấy trong đời quá khứ đã từng tu Phật đạo). 



Đại  A  Di  Đà  Kinh dịch  là:   “Văn  A  Di  Đà  Phật  danh  hiệu  công 

 đức, từ tâm hỷ duyệt, chí ý thanh tịnh, mao phát tủng nhiên, lệ tức xuất 

 giả,  giai  tiền  thế  thường  hành  Phật  đạo,  hoặc  tha  phương  Phật  sở 

 thường vi Bồ Tát, cố phi phàm nhân” (Ai nghe danh hiệu, công đức của 

A  Di  Đà  Phật  mà  sanh  lòng  Từ,  vui  sướng,  chí  ý  thanh  tịnh,  lông  tóc 

dựng đứng, trào nước mắt thì đều là trong đời trước đã từng tu Phật đạo, 

hoặc thường là Bồ Tát trong các cõi Phật nơi phương khác. Vì thế, chẳng 

phải là phàm nhân). 



Luận Ngữ:  “Như lâm thâm uyên, như lý bạc băng”  (Như vào vực 

sâu, như dẫm trên băng mỏng). 



(13). Phẩm Nhập Pháp Giới kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Như chư 

 Bồ Tát, dữ thành nguyện ngữ, hành chỉ vô vi, vô lượng công đức nhân 

 chi xuất sanh”  (Nếu các Bồ Tát, thệ nguyện, lời nói chân thành, xử sự 

không trái phạm thì vô lượng công đức sẽ do đấy mà phát sanh). 



(14). Lăng Nghiêm Kinh:  “Thập phương Như Lai đồng nhất đạo 

 cố, xuất ly sanh tử, giai dĩ trực tâm, tâm ngôn trực cố. Như thị nãi chí 

 chung thỉ địa vị, trung gian vĩnh vô chư ủy khúc tướng”  (Mười phương 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 581

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Như  Lai  do  cùng  một đạo  này  mà  thoát lìa sanh tử,  đều  do tâm  thẳng 

thắn mà tâm và lời lẽ ngay thẳng. Như vậy từ địa vị ban đầu cho đến [khi 

chứng đắc] địa vị cuối cùng, trong thời gian ấy không có các tướng trạng 

ngoắt ngoéo). 



Di Đà Yếu Giải:  “Tử tận thâu tâm, bảo thử nhất hạnh”  (Chết sạch 

cái tâm chụp giật, trân quý một hạnh này). 

 2.2.5.2. Tin sâu

  

 1. Bèn có: Cùng trụ Thật Tế, Từ Vân thỉnh Phật chứng minh; 

 mười niệm thành công, Minh Chiêm chẳng buồn trễ tràng, già lụn. 

  

 2.  Mông  Nhuận  hết  bệnh,  chuyên  tu  Tam  Muội  bảo  vương; 

 Vĩnh  Minh  được  ban  biện  tài,  quyết  định  vạn  người  tu  vạn  người 


sanh. 

  

 3. Huệ Hanh soạn kệ, giữ quyết tâm nhất định vãng sanh; Dụng 

 Khâm dạy người, làm chuyện tột cùng của hàng xuất gia. 

  

 4. Niệm Phật chẳng tiếc thân mạng, đứa nhỏ đáng khen; Tịnh 

 Độ chỉ ở cạnh nhà, được thấy Ông Nhi. 

  

 5. Tùy tài nghệ Nhụ Nhân407, buông tay liền đi được; trừ nghi 

 cho đệ tử, phơi ngực hòng chứng nghiệm. 

  

 6.  Tiết  phụ  lành  bệnh  càng  thêm  kiền  thành;  bà mẹ mù  được 

 sáng mắt, càng thêm siêng gắng. 

  

 7. Mậu Sư nhất định canh tư ra về; thiện nữ quyết đi trong hôm 

 Trùng Cửu. 

  

 8. Vợ ông Cố trong biển khổ, mừng ba ngày sẽ thoát trần gian, 

 cô họ Vương thân bệnh tật, Phật đến đón trước một tháng. 

  

 9. Nhạn bay mất, ảnh chìm lỉm, đi vốn chẳng phải đi; thần hồn 

 rời, ánh sáng rọi, sanh ắt quyết định sanh. 

407 Nhụ Nhân (孺人): Danh xưng này có ý nghĩa khác nhau tùy thời đại. Thời cổ, vợ 

quan đại phu được gọi là Nhụ Nhân như thiên Khúc Lễ sách Lễ Ký giảng:  “Vợ của 

 thiên tử gọi là Hậu, vợ chư hầu gọi là Phu Nhân, vợ của đại phu gọi là Nhụ Nhân, 

 vợ của nho sĩ gọi là Phụ Nhân, vợ của dân thường gọi là Thê”.  Đến đời Đường, chỉ 

có vợ bé của vương gia mới được gọi là Nhụ Nhân. Đến đời Tống, quy định chặt chẽ 

như sau: Vợ quan Nhất Phẩm và Nhị Phẩm là Phu Nhân, vợ quan Tam Phẩm gọi là 

Thục  Nhân,  vợ  quan  tứ  phẩm  gọi  là  Cung  Nhân,  vợ  quan  Ngũ  Phẩm  gọi  là  Nghi 

Nhân, vợ quan Thất Phẩm, Bát Phẩm và Cửu Phẩm gọi là Nhụ Nhân. Đến đời Minh 

- Thanh, chỉ vợ quan Thất Phẩm mới được gọi là Nhụ Nhân. Về sau, Nhụ Nhân là 

tiếng  gọi  chung  tỏ  vẻ  tôn  quý  vợ  của  người  khác.  Ở  đây,  chữ  Nhụ  Nhân  chỉ  bà 

Dương, vợ ông Trương Trật Tư. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 582

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 10. Ấy là vì tịnh niệm tiếp nối, trọn không lúc nào gián đoạn. Vì 

 thế, kiếp hỏa rỗng rang, đạt thẳng đến cõi trang nghiêm. 

  

 11. Bèn có Huệ Diên cầu chỉ dạy, cảm đại sư từ phương Tây tới; 

 bà Trương hoài nghi, chỉ chỗ người nhà thọ sanh. 

  

 12. Chẳng những tự tin vào đời trước, lại còn răn người trong 

 thân sau. 

  

 13. Thậm chí như Hùng Tuấn tạo tội, rốt cuộc đạt được bảo đài; 

 Duy Cung chuộng rượu, kỹ nhạc đưa đến. 

  

 14. Tuy xú phụ408 chẳng thể bắt chước nhíu mày, càng thấy rõ 

 tâm tin thì có thể thành Phật. Vì thế kinh Đại Bi dạy: “Duy trừ nghi 

 giả, tùy nguyện vãng sanh” (Chỉ trừ những kẻ nghi ngờ, [những ai có 

 lòng tin]  đều  tùy  nguyện  vãng  sanh).    Đây  chính  là  sự  nhiếp  sanh  thứ 

 hai của Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Tuân Thức được 

vua ban hiệu Từ Vân, thấy được Quán Âm rưới cam lộ, trí huệ, biện tài 

vô ngại. Lâm chung, Sư thỉnh tượng Quán Âm, đốt hương, nguyện rằng: 

“Con  quán  Quán  Thế  Âm,  tiền  tế  chẳng  đến,  hậu  tế409  chẳng  đi. Mười 

phương chư Phật cùng trụ Thật Tế, nguyện nhận nén hương của con, chư 

Phật  chứng  minh,  vãng  sanh  An  Dưỡng”.  Có  kẻ  hỏi  Sư  đi  về  đâu,  Sư 

đáp: “Tịch Quang Tịnh Độ”. 



Lại nữa, đời Đường, ngài Minh Chiêm trong niên hiệu Trinh Quán 

(627-649), vào cung vua, ngồi lên giường ngự, bàn luận rộng rãi cách cai 

trị của bậc minh quân, trước hết phải chú trọng dùng lòng Từ che chở 

dân chúng. Thái Tông vui thích, hạ chiếu truyền khắp thiên hạ mỗi năm 

ba tháng sáu ngày ngưng giết mổ. Tuổi già, Sư tu Tịnh nghiệp. Nếu có 

kẻ  gièm  chê  là  chậm  trễ,  già  cả,  ngài  Minh  Chiêm  đáp:  “Mười  niệm 

thành công còn được thấy Phật, tôi còn lo gì nữa?” Lâm chung, Sư bảo: 

“Phật  đến”,  lại  bảo:  “Hai  vị  Bồ  Tát  đến.  Ta  thành  tựu  pháp  quán  thứ 

mười hai trong Quán Kinh, nay thấy tướng lành sẽ ra đi vậy”. 



(2).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Nguyên,  ngài  Mông  Nhuận  xuất 

gia, lễ tượng thần Già Lam, tượng đều bị đổ. Ngài khổ công tu học đến 

408 Xú phụ (醜婦): Người đàn bà xấu xí. 

409 Tế (際) là bờ mé. Tam Tế (cách dịch khác của chữ Tam Thế) gồm:  

1. Tiền Tế (Pūrvānta): Quá khứ. 

2. Trung Tế (Madhyānta): Hiện tại. 

3. Hậu Tế (Aparānta): Vị lai. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 583

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nỗi  ngã  bệnh,  tu  tập  Thỉnh  Quán  Âm  Sám410 được  ứng  nghiệm,  lành 

bệnh, tâm sáng suốt, nhạy bén bội phần. Ngài tu Đại Bi Sám cũng được 

điềm lành ứng nghiệm. Về sau, Sư chuyên tu Niệm Phật tam-muội, biết 

trước lúc mất, niệm danh hiệu Phật qua đời. 



Lại nữa, đời Tống, thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ kiêm tu Thiền - 

Tịnh. Trong Định, Tổ thấy được Quán Âm rưới cam lộ vào miệng, bèn 

đắc đại biện tài, soạn bài Tứ Liệu Giản, có câu:  “Không Thiền, có Tịnh 

 Độ, vạn người tu, vạn về; chỉ được thấy Di Đà, lo chi chẳng khai ngộ” . 



(3). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Huệ Hanh dựng gác báu, 

lập  tượng  Tam  Thánh,  được  xưng  tụng  là  thù  thắng  đặc  biệt  nhất.  Có 

Giang Tự Nhậm mộng thấy tòa báu từ trên hư không hạ xuống, vang ra 

tiếng: “Hanh luật sư hãy nên lên tòa này”. Lâm chung, Sư đọc kệ:  “Di

 Đà khẩu khẩu xưng, bạch hào niệm niệm tưởng, trì thử bất thoái tâm, 

 quyết  định  sanh  An  Dưỡng”   (Di  Đà  miệng  luôn  niệm,  bạch  hào  tâm 

thường tưởng, giữ tâm bất thoái ấy, quyết định sanh An Dưỡng). 



Lại  nữa,  trong  đời  Tống,  sư  Dụng  Khâm  theo  ngài  Đại  Trí  học 

Luật, nghe ngài Đại Trí dạy đại chúng rằng: “Lúc sống hoằng dương Tỳ 

Ni411, lúc mất về An Dưỡng, xuất gia học đạo, phải thành tựu được việc 

này”. Sư liền dốc lòng nơi Tịnh Độ, hằng ngày công khóa niệm Phật ba 

vạn tiếng. Thần thức Sư thường ngao du Tịnh Độ, thấy Phật và Đại Sĩ, 

các  thứ  tướng  lạ,  nói:  “Ngày  mai  ta  sẽ  đi”.  [Hôm  sau],  Sư  chắp  tay 

hướng về Tây qua đời. 



(4). Theo Thánh Hiền Lục, đời Minh, Tôn Thúc Tử dứt ăn mặn, 

niệm  Phật  siêng  khổ,  chẳng  tiếc  thân  mạng.  Chợt  thấy  hai  vị  tỳ-kheo 

cầm hoa sen đứng trước mặt, nói: “Bé con lành thay! Nhất tâm nơi Tịnh 

Độ”.  Ông lại thấy  có  người  hóa  hiện, tụng kinh  Kim  Cang, giật  mình, 

ngồi dậy nói: “Di Đà, Quán Âm đều đến đón ta”, liền tịch. 



Lại  nữa,  vào  đời  Thạch  Tấn,  Trương  Kháng  làm  quan  đến  chức 

Hàn Lâm Học Sĩ, công khóa tụng chú Đại Bi mười vạn biến, cầu sanh 

Tây Phương. Ông ta bị bệnh, bảo mọi người: “Tây Phương Tịnh Độ chỉ 

tại phía Tây của căn nhà này, Ông Nhi đang lễ bái, vui chơi trên cát vàng 

bên ao sen”. Ông Nhi là cháu nội của Trương Kháng, đã chết sớm. 



(5). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Trương Trật Tư, vợ là 

Dương Thị bị bệnh nặng, mờ mắt, thấy Đại Sĩ bảo: “Chủng tử hoa sen đã 

410 Thỉnh Quán Âm Sám: Sám pháp được soạn theo kinh Thỉnh Quán Âm Tiêu Phục 

Độc Hại Đà La Ni. 

411 Tỳ Ni (Vinaya) còn phiên âm là Tỳ Nại Da, là Luật Tạng. Do vậy, hoằng dương 

Tỳ Ni chính là hoằng dương giới luật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 584

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

có công một nửa. Nửa còn lại tùy thuộc vào tài nghệ của ngươi!” Hỏi: 

“Con nên dốc sức vào nơi đâu?” Đáp: “Buông tay liền đi được”. Bà ta 

liền chắp tay xướng Phật hiệu, qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, sư Tư Chiếu hằng ngày tụng hai bộ kinh 

sen412, kiêm trì danh hiệu Phật. Một hôm, bảo đệ tử: “Hồi đêm thầy thấy 

Phật, Bồ Tát cùng đến tiếp dẫn”. Đệ tử thưa: “Sợ là ma thử thì làm sao?” 

Đáp: “Sau này hãy nhìn vào ngực ta để xét nghiệm”. Sau khi thiêu hóa, 

trên ngực Sư có nét vằn đỏ tươi như hoa sen. 



(6). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, có tiết phụ họ Tiền là 

vợ của Hứa Chiếu. Từ bé, do mẹ bị bệnh nên hằng ngày niệm Phật một 

ngàn  câu,  mẹ  được  khỏi  bệnh,  thờ  Phật  càng  thêm  kiền  thành.  Khi  đã 

góa bụa, bà niệm kinh Kim Cang, hồi hướng sanh về Tây Phương, mộng 

thấy Quán Âm Bồ Tát hiện thân tiếp dẫn, bèn niệm Phật qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, bà cụ họ Lương lúc bé bị lòa, trì kinh Di 

Đà suốt ba năm, hai mắt chợt sáng, bèn trì danh hiệu Phật không sót hở. 

Một hôm thấy phan, lọng từ không trung hạ xuống, Phật và hai vị Bồ Tát 

cùng đến tiếp dẫn, bèn qua đời. 



(7). Theo Thánh Hiền Lục, Xương Mậu xuất gia ở Nam Hải Tích 

Thiện  Đường,  siêng  tu  Tịnh  Độ,  bị  bệnh  bao  tử,  nói:  “Bồ  Tát  đã  đến, 

canh tư tôi sẽ đi” rồi niệm Phật qua đời. 



Lại  nữa,  đời  Thanh,  con  gái  ông  Vương  Kinh  Thạch  ăn  chay 

trường, thọ giới, sáng tối lễ tượng Đại Sĩ, tu tập khắc khổ suốt năm năm, 

nói trước là sẽ ra đi vào ngày Trùng Cửu. Tới kỳ hạn, cô kết ấn, đứng 

sững qua đời. 



(8). Theo Chủng Liên Tập, vào đời Thanh, vợ ông Cố Kim là Tiền 

Lan Trinh mắc bệnh, niệm thánh hiệu Quán Âm được lành, bèn dốc lòng 

nơi  Tịnh  Độ.  Mỗi  đêm  bà  thắp  hương  niệm  danh  hiệu  Đại  Sĩ.  Ngày 

mồng Tám tháng Mười năm Đạo Quang 29 (1849), bà bảo: “Biển khổ 

mênh  mông,  ba  ngày  nữa  sẽ  thoát”.  Sáng  mồng  Mười,  bà  nói:  “Quyết 

định vãng sanh trong ngày hôm nay”, vẫn trì thánh hiệu Đại Sĩ. Trong 

khoảnh khắc, bà chợt xưng danh hiệu Phật rồi qua đời. 



Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, con gái nhà họ Vương là 

người xứ Thường Thục, chuyên trì chú Bạch Y và niệm thánh hiệu Quán 

Âm. Cô ta mắc bệnh lao, thưa với mẹ: “Đáng lẽ ra, giữa tháng Tám con 

412  Liên  Kinh:  Gọi  tắt  của  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  Kinh.  Theo  sách  Dậu  Dương  Tạp 

Trở, Tố hòa thượng chùa Đại Hưng Thiện tụng được ba vạn bảy ngàn bộ kinh Pháp 

Hoa, có một vị Tăng đề thơ:  “Tam vạn liên kinh, tam thập xuân, bán sanh bất đạp 

 viện môn trần”  (Ba vạn kinh sen, ba chục xuân, cửa chùa nửa kiếp chẳng len chân). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 585

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sẽ qua đời. Do con bệnh khổ, cầu Bồ Tát, Ngài đã hứa đến đón con trước 

một tháng”. Bà mẹ không tin. Tới kỳ hạn, cô bảo: “Bồ Tát đến rồi!” Bà 

mẹ nghi là yêu quái, vung dao dọa. Cô đoạt dao, bảo: “Ôi chao! Bồ Tát 

đấy mà, hãy mau lễ bái để khỏi bị mắc tội”. Bà mẹ lễ xuống, vừa đứng 

lên thì con gái đã qua đời. 



(9). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, Trí Liêm kiêm tu Thiền 

- Tịnh. Một hôm, Sư từ biệt đại chúng, bảo: “Trong Định ta thấy Tam 

Thánh  thuyết  pháp,  Phật  dạy:  ‘Chư  thiện  nhân  hãy  nên  khởi  tâm  tin 

tưởng to lớn, tu các thiện pháp, sanh về nước ta’. Ta nay ắt vãng sanh”. 

Sư  viết  kệ:   “Nhạn  quá  trường  không,  ảnh  trầm  hàn  thủy,  vô  diệt  vô 

 sanh, liên hoa quốc lý”  (Nhạn bay qua trời thẳm, bóng chìm nước lạnh 

căm, vô sanh nào còn diệt, ở giữa cõi hoa sen), rồi hướng về Tây qua 

đời. 



Lại nữa, đời Đường, ngài Khải Phương thần thức sang chơi Tịnh 

Độ, thấy Phật Di Đà ngồi trên hoa sen lớn nhất, quang minh chói ngời. 

Khải Phương làm lễ, hỏi: “Chúng sanh niệm Phật có được sanh về cõi 

này hay chăng?” Phật dạy: “Chớ nghi! Quyết định sanh về cõi ta”. 



(10). Lăng Nghiêm Kinh:  “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” 

(Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối). Phẩm Hạnh Nguyện trong kinh 

Hoa Nghiêm có câu:  “Niệm niệm tương tục, vô hữu gián đoạn”  (Niệm 

niệm liên tục, không có gián đoạn). 

Vô Lượng Thọ Kinh:  “Ư nhất trú dạ, tư duy bỉ sát, cập Phật thân 

 công đức, thử nhân mạng chung, giả sử tam thiên đại thiên thế giới, mãn 

 trung đại hỏa, diệc năng siêu quá, sanh bỉ quốc độ”  (Trong một ngày 

đêm tư duy cõi ấy và công đức nơi thân Phật, khi người ấy mạng chung, 

giả sử lửa lớn đầy ngập tam thiên đại thiên thế giới vẫn có thể vượt qua, 

sanh về cõi ấy). 



(11). Theo Thánh Hiền Lục, Trí Giả đại sư nhập tịch, đệ tử là Huệ 

Diên muốn biết đại sư sanh về đâu, bèn chép kinh Pháp Hoa để cầu Sư 

ngầm chỉ dạy. Đến đêm, mộng thấy Sư theo Quán Âm từ phía Tây đến, 

bảo: “Đã dứt lòng nghi chưa?” 



Lại nữa, Trương Xỉ Diên sau khi mất, người ta nói: “Quyết định 

sanh về Tây Phương”, vợ ông ta không tin, thắp hương cầu khẩn chồng 

báo mộng. Tới đêm, mộng thấy có người nói: “Người trong nhà bà đã 

vượt khỏi mười vạn ức cõi Phật rồi!” Bà ta chẳng hiểu câu ấy nghĩa là 

thế  nào,  hỏi  mọi  người  mới  biết  đấy  là  chứng  nghiệm  rõ  ràng  [chồng 

mình] đã sanh về Tây Phương. 



(13). Theo Thánh Hiền Lục,  đời Đường,  Hùng Tuấn thường trì  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 586

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

danh  hiệu  Phật,  nhưng  thiếu  giới  hạnh,  chết  đột  ngột,  đi  vào  cõi  âm. 

Diêm  Vương  phán  tống  ông  ta  vào  địa  ngục.  Hùng  Tuấn  kêu  ầm  lên: 

“Quán Kinh dạy:  ‘Tạo tội Ngũ Nghịch, lâm chung mười niệm liền được 

 vãng sanh’, Tuấn tuy tạo tội, chẳng đến mức phạm Ngũ Nghịch, có công 

niệm  Phật đáng  sanh  Tịnh  Độ.  Nếu không, ba đời  chư  Phật liền thành 

vọng ngữ”, rồi chắp tay niệm Phật. Đài báu chợt hiện, cỡi đài bay lên 

không về Tây. 



Lại nữa, Duy Cung thường chuyên cờ bạc, rượu chè, rảnh rỗi bèn 

tụng kinh cầu sanh An Dưỡng. Thường nói: “Ta tuy có tội, nhưng cậy 

vào Phật lực, mười niệm vãng sanh, há lại đọa vào nẻo ác ư?” Một hôm, 

Duy Cung bị bệnh chết, có người thấy mấy thiếu niên cầm nhạc khí, hỏi 

họ từ  đâu  đến,  đáp: “Từ  Tây  Phương  đến  để đón  Cung  thượng nhân”. 

Một  người  ôm  một  đóa  sen,  có  ánh  sáng  lạ,  rảo  bước  đến  chùa.  Duy 

Cung bèn chết. 



(14). Sách Trang Tử có đoạn:  “Tây Thi bệnh tâm nhi tần, xú phụ 

 mỹ chi, diệc phủng tâm nhi tần. Phú giả kiến chi, bế môn bất xuất, bần 

 nhân khiết thê tử nhi khứ chi”  (Tây Thi đau lòng nhíu mày, người đàn bà 

xấu xí trông thấy [Tây Thi] càng đẹp, cũng cố ý nhíu mày. Người giàu 

trông thấy, đóng cửa không ra khỏi nhà; người nghèo trông thấy, dẫn vợ 

con bỏ đi). 



Phẩm  Hiền  Thủ  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:   “Tín  năng  siêu  xuất 

 chúng ma lộ, thị hiện vô thượng giải thoát đạo” (Tín có thể vượt thoát 

các đường ma, thị hiện đạo vô thượng giải thoát) .  Phẩm kinh ấy còn có 

câu:  “Tín năng  thị  hiện nhất  thiết  Phật,  tín  năng tất đáo  Như Lai địa” 

(Tín có thể thị hiện hết thảy Phật, tín có thể [làm cho hành nhân] ắt đạt 

đến địa vị Như Lai). 

 2.2.5.3. Phát nguyện  

 1. Bèn có: Liên xã nổi danh, một trăm hai mươi ba người theo 

 Sơ Tổ; bài ký viện Báo Ân, học bốn mươi tám nguyện Di Đà. 

 2. Xoa đỉnh Tự Giác, lợi vật làm đầu; nước rưới Nguyện Đăng, 

 dạy người chẳng mệt. 

  

 3.  Triệu  Vinh  giáo  hóa  chúng,  dốc  hết  tài  sản,  bán  quan  tài; 

 Pháp Vân thờ mẹ, cảm Phật quang chiếu vào nhà. 

  

 4.  Thêu  thành  kinh  tượng,  Như  Nhất  rộng  lợi  quần  sanh;  hư 

 không hiện thuyền, xe, Lục Thị cứu mạng khắp các loài vật. 

  

 5. Đấy đều là công đức tu hành, chẳng tham đắm tự thân, tùy  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 587

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 thuận Bồ Đề, ắt nhiếp thủ đại chúng. 

  

 6. Trọn đủ tâm nguyện rộng lớn ấy mới là thật sự cúng dường 

 Như Lai (Gồm hai đoạn, phần này ca tụng đại nguyện độ sanh). 



(1). Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đời Tấn, ngài Huệ Viễn trụ tại 

chùa Đông Lâm, đào ao trồng sen, khắc hoa sen bằng gỗ [thả xuống ao] 

để  hoa  sẽ  nở  hoặc  cụp  tùy  theo  sóng  nước,  nhằm  phân  biệt  ngày  đêm 

hòng định thời khóa tu tập. Tăng và tục kéo đến tụ hội gồm một trăm hai 

mươi ba người. Sư bảo: “Các ông đã đến đây, há lại chẳng nghĩ đến Tịnh 

Độ ư?” Bèn tạo tượng Tây Phương Tam Thánh, lập liên xã, sai Lưu Di 

Dân soạn bài văn phát nguyện, sai nhóm các ông Vương Kiều Chi soạn 

Niệm Phật Tam Muội Thi để bày tỏ chí hướng. Sư đề tựa rằng:  “Danh

 hiệu các tam-muội thật nhiều, nhưng công cao, dễ tiến, Niệm Phật làm 

 đầu.  Ai  nhập  vào  Định  này  sẽ  ngầm  mất  sạch  những  thứ  tri  kiến  hư 

 vọng, tức là biến cái sở duyên thành cái được xét soi. Xét soi thấu suốt 

 thì sự chiếu soi bên trong sẽ soi rọi lẫn nhau, muôn hình tượng bèn sanh 

 khởi, chẳng phải là chỗ tai mắt có thể phân biệt được, chỉ thấy nghe mà 

 hành. Nếu đấy chẳng phải là sự tuyệt diệu tột cùng trong đời thì còn có 

 gì sánh bằng được nữa?”  Người đời sau tôn Sư làm Liên Tông Sơ Tổ. 

Lại  nữa,  vào  đời  Nguyên,  ngài  Minh  Bổn  (tức  thiền  sư  Trung 

Phong) được vua ban hiệu là Phật Từ Viên Chiếu Quảng Huệ thiền sư, 

viết một trăm lẻ tám bài Hoài Tịnh Độ Thi (thơ nhớ mong Tịnh Độ) và 

Báo Ân Viện Ký để tán dương Tịnh Độ. Trong hôm Phật Đản, Sư đối 

trước tượng Quán Âm Bồ Tát, phát bốn mươi tám nguyện. Về sau, Sư 

đọc kệ, qua đời, có cái mống (cầu vồng) trắng vắt ngang đỉnh núi, diện 

mạo Sư vẫn tươi tắn như đang còn sống. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  ngài  Thật  Hiền  hiệu  là  Tỉnh  Am,  cũng 

phát bốn mươi tám nguyện và soạn Khuyến Phát Bồ Đề Tâm Văn nhằm 

khích lệ tứ chúng. Người đời sau tôn Ngài làm Liên Tông Cửu Tổ. 

(2). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Đường, sư Tự Giác phát 

nguyện  mãi  mãi  theo  Đại  Bi  Bồ  Tát  (Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát),  lại  phát 

nguyện lập chùa thờ tượng Đại Bi, dùng vàng ròng tạo tượng Quán Âm 

cao bốn mươi chín thước, chùa cũng xây xong. Sư tụng niệm trước đàn, 

tới canh ba đêm ấy, thấy hai luồng ánh sáng màu vàng, đức Phật đi giữa 

hai luồng sáng ấy giáng hạ, Quán Âm, Thế Chí đi theo hai bên Phật. Đức 

Phật duỗi cánh tay sắc vàng xoa đảnh Tự Giác bảo: “Giữ nguyện đừng 

thay đổi, lợi vật làm đầu, sanh về ao báu, ai chẳng được thỏa nguyện?” 

Theo  Chủng  Liên  Tập, vào  đời  Thanh, ngài  Tư  Ngạn, tự  là  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 588

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nguyện  Đăng,  hằng  ngày  niệm  Phật  sáu  vạn  câu,  những  công  đức  đã 

làm  trong  đời  đều hồi hướng  Tịnh  Độ.  Do  nhọc nhằn  chất  chứa  thành 

bệnh, con của Sư bèn đón về nhà phụng dưỡng. Tháng Chín năm Quang 

Tự 15 (1889), Sư bảo Tăng chúng mở Phật thất, bảo: “Ngày Mười Tám 

này là kỳ hạn vãng sanh của ta”. Nhắm mắt hồi lâu rồi bảo mọi người: 

“Quán Âm Đại Sĩ rưới nước lên đỉnh đầu tôi, Phật bảo tôi dặn mọi người 

hãy chuyên ròng niệm Phật, ngày sau sẽ gặp lại nhau nơi Tịnh Độ”. 

(3).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  Trịnh  Triệu  Vinh ăn 

chay  từ  bé,  thích  làm  lành,  bỏ  ra  vạn  đồng  để  giúp  người  nghèo,  hồi 

hướng  Tịnh  Độ.  Tuổi  già,  đem  những  cỗ  quan  tài  bằng  gỗ  sa-la,  gỗ 

phương đã chuẩn bị từ lâu đem bán lại cho người khác, cầm xâu chuỗi 

và  tiền  đến xóm  nghèo  khuyên  họ niệm  Phật.  Mùa  Đông  rét mướt,  hễ 

gặp ai kêu lạnh bèn cởi áo cho người ấy mặc chẳng tiếc. Trong niên hiệu 

Gia Khánh (1796-1820), ông tự biết lúc mất, bảo những người đến thăm: 

“Hãy vì ta niệm Phật, Bồ Tát giáng lâm rồi”. Mọi người ngửi thấy mùi 

hương lạ thì ông đã qua đời. 

Đời Lương, sư Pháp Vân tròn mười tuổi liền lên tòa thuyết pháp, 

nghĩ mẹ tuổi đã già, tạ tuyệt mọi sự trở về phụng dưỡng. Mẹ bệnh, Sư vì 

mẹ tụng kinh Di Đà, tỏa ánh sáng chiếu khắp nhà, mẹ vui vẻ qua đời. Sư 

mộng thấy mẹ bảo: “Nhờ sức niệm Phật của con, ta nay đã vãng sanh”. 

Mọi người khâm phục đạo hạnh cũng như tôn trọng lòng hiếu thảo của 

Sư. Về sau, Tam Thánh cũng đến đón Sư về. 

(4). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, bà Châu Như Nhất dùng lụa 

vàng  chép  kinh  Pháp  Hoa,  thêu  kinh  trên  nhung  biếc.  Lại  thêu  thánh 

tượng Di Đà, Quán Âm. Lại cho khắc hình Phật để khuyên người khác 

niệm Phật. Những người được bà hóa độ số đến hai mươi vạn người. Bà 

thị hiện mắc bệnh nhẹ, nằm trên hông phải qua đời. 

Lại nữa, vào đời Thanh, vợ ông Trương Quý Tư là Lục Thị, tuổi 

vừa mười bảy liền ăn chay trường niệm Phật, tụng chú Đại Bi hồi hướng 

Tây Phương. Thấy kẻ sát hại mạng loài vật, bà liền phát nguyện cứu độ. 

Trong niên hiệu Khang Hy, thấy trên không trung có xe và thuyền đi về 

phương Tây, những người điều khiển, chèo chống đều là Tăng, chưa đầy 

ba ngày sau, bà niệm Phật qua đời. 

(5).  Theo  Vãng  Sanh  Luận,  Bồ  Tát  thiện  xảo  phương  tiện  hồi 

hướng là đối với hết thảy công đức do tu tập năm môn tu hành như lễ bái 

v.v... chẳng cầu chính mình sẽ nắm giữ những điều vui sướng [do những 

công đức ấy mang lại], mà muốn cứu khổ cho hết thảy chúng sanh nên 

nguyện  nhiếp  thủ  hết  thảy  chúng  sanh  cùng  sanh  về  cõi  Phật  An  Lạc. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 589

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Luận còn bảo: Y theo Trí Huệ Môn, chẳng cầu sự vui sướng cho chính 

mình, xa lìa tâm chấp Ngã, tham đắm tự  thân. Y theo Từ Bi Môn nên 

dẹp khổ cho chúng sanh, xa lìa tâm không làm cho chúng sanh yên vui. 

Y theo Phương Tiện Môn, nên thương xót chúng sanh, xa lìa tâm cúng 

dường, cung kính thân mình, xa lìa ba thứ trái nghịch Bồ Đề, được tùy 

thuận pháp Bồ Đề. 

(6).  Theo  Hạnh  Nguyện  Phẩm,  cúng  dường  bằng  cách  lợi  ích 

chúng sanh, cúng dường bằng cách nhiếp thụ chúng sanh. Phẩm kinh ấy 

còn nói:  “Tu hành như thế mới là cúng dường chân thật”. 

 1. Còn như Đạo Ngang chí quyết, trời Đâu Suất đến đón, chẳng 

 theo! Hoài Ngọc phẩm cao, khước từ ngân đài tiếp dẫn. 

 2.  Duy  Ngạn  vẽ  tượng,  tùy  ý  để  đồng  tử  đi  theo;  Thiện  Vinh 

 chép kinh, tròn lời ước hẹn với ông Tuyên. 

 3.  Oánh  Kha  thống  hối, được sớm lìa đời  trược;  Minh  Chứng 

 càng siêng, mừng chẳng đọa hồng trần. 

 4. Đệ tử Hiển Siêu, van thầy lưu lại mười lăm năm; Xuân Hoa 

 vì bạn, vĩnh quyết chậm lại hai ngày. 

 5.  Biện  Tài đốt  ngón  tay,  ứng  nghiệm được  thấy quang minh; 

 Phương Quả bẻ cành, bảy ngày càng thêm tươi biếc. 

 6.  Cụ  Trương  xứ  Dư  Hàng,  vợ  chồng  cùng  mất;  sa-di  Vấn 

 Châu, lớn nhỏ cùng tịch. 

 7.  Vì  Tôn  Trung  ở  lại  hồi  lâu  để  trẻ  nhỏ  cùng  nhau  chiêm 

 ngưỡng; hứa cùng Diêu Thị lưu lại đôi chút để bà Phạm cùng được 

 thấy. 

 8.  Bà  Trầm  chúc  nguyện,  hiện  tượng  Phật  trang  nghiêm;  cô 

 Vương hiếu thảo, thân mẹ xú uế tiêu trừ. 

 9. Không gì chẳng hễ cầu ắt ứng, thường được như nguyện. 

 10.  Nguyện  giỡn  trước  tượng,  rốt  cuộc  còn  thành  tướng  quân 

 oai vũ; huống chi phát lòng chí thành, lo chi hoa sen không làm cha 

 mẹ?  Đấy  chính  là  sự  nhiếp  thủ  chúng  sanh  thứ  ba  của  Đại  Sĩ  vậy

 (Đoạn này ca tụng ý “có nguyện ắt sẽ đắc quả”). 

(1).  Theo  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Đường,  sư  Đạo  Ngang 

giảng  Hoa  Nghiêm  Địa  Luận,  giơ bàn tay  phóng quang,  sáng  rực  điện 

đường, đại chúng kinh dị. Đạo Ngang nói: “Ánh sáng này trong tay luôn 

có, đâu đáng để kinh ngạc!” Sư thường dốc chí nơi Tây Phương, nguyện 

sanh An Dưỡng. Về sau, biết đã đến lúc mất bèn lên tòa cao. Chợt thấy 

thiên chúng nhộn nhịp, đàn sáo réo rắt. Sư bảo mọi người: “Đây là trời 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 590

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đâu Suất đến đón ta, nhưng thiên đạo vẫn là căn bản sanh tử, ta chẳng 

mong muốn! Ta thường cầu sanh Tịnh Độ, cớ sao nguyện chẳng được 

thỏa?” Nói xong, thiên nhạc liền im bặt, từ Tây Phương hương, hoa, âm 

nhạc như mây ùn tới, Tam Thánh đến đón, Sư liền qua đời. 

Lại nữa, vào đời Đường, sư Hoài Ngọc tụng kinh Di Đà ba mươi 

vạn  biến,  công  khóa  mỗi  ngày  niệm  Phật  năm  vạn  câu.  Một  hôm,  Sư 

thấy thánh tượng Tây Phương [Tam Thánh] số nhiều như cát sông Hằng. 

Một người bưng đài bạc đến đón, Hoài Ngọc nói: “Ta thề lấy đài vàng, 

cớ sao chẳng được!” Thánh tượng bèn ẩn. Hoài Ngọc càng bội phần tinh 

tấn, nghe trên không trung có tiếng nói: “Đầu đã tỏa vầng sáng rồi, xin 

hãy ngồi xếp bằng, kết ấn chờ Phật đến”. Ba ngày sau, ánh sáng lạ chiếu 

khắp nhà, mùi thơm đầy ắp không trung, Phật và hai vị Bồ Tát thân màu 

tử kim cùng ngự kim cang đài đến đón. Hoài Ngọc mỉm cười qua đời. 

(2). Theo Thánh Hiền Lục, đời Đường, ngài Duy Ngạn một hôm 

thấy  Quán  Âm  và  Thế Chí hiện  trong không trung.  Duy  Ngạn đảnh  lễ 

thưa: “Nhục nhãn may mắn được thấy thánh dung, tiếc là không truyền 

cho hậu thế được”. Bèn mời thợ vẽ, nhưng họ không vẽ được. Chợt có 

hai người đến xin vẽ, vẽ xong không thấy đâu nữa. Duy Ngạn bảo mọi 

người: “Ta vãng sanh có ai đi theo hay không?” Có một tiểu đồng thưa: 

“Con  xin  đi  theo”.  Cậu  bé  tắm  gội,  thay  áo,  niệm  Phật  qua  đời.  Duy 

Ngạn nói: “Tiểu tử đi trước ta ư?” Sư viết kệ ca ngợi bức vẽ, niệm Phật 

qua đời. 

Lại nữa, vào đời Tống, Liễu Tuyên và Thiện Vinh cùng làm lành. 

Thiện Vinh dùng mực pha vàng để chép các kinh, Liễu Tuyên giúp cho 

thành tựu. Hai người kết nguyện vãng sanh. Một hôm, Liễu Tuyên nói: 

“Ngày  về  đã  quá  gần,  sẽ  gặp  lại  nhau  nơi  Tịnh  Độ”.  Thiện  Vinh  nói: 

“Đúng là tôi muốn nhìn thấy bản lãnh của ông”. Liễu Tuyên đọc kệ, qua 

đời. Ba năm sau, Thiện Vinh nhóm đại chúng niệm Phật, bảo: “Ta đi ước 

hội với ông Tuyên”. 

(3). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Oánh Kha nhậu nhẹt luông 

tuồng, chợt nghĩ mình sắp đọa ác đạo; do vậy bèn nhịn ăn niệm Phật. Sư 

mộng thấy Phật và Đại Sĩ bảo: “Ngươi còn thọ mười năm nữa, hãy tự 

gắng  lên”.  Oánh  Kha  thưa:  “Diêm  Phù  trược  ác,  dễ  mất  chánh  niệm, 

nguyện sớm sanh về An Dưỡng, hầu hạ thánh chúng”. Phật dạy: “Ngươi 

có chí như thế thì ba ngày sau sẽ đến đón ngươi”. Tới kỳ hạn, Sư nói: 

“Phật và thánh chúng cùng đến” rồi mất. 

Lại nữa, đời Minh, sư Minh Chứng một hôm chợt không vui, nói: 

“Một  đời  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  sao  còn  đọa  trong  hồng  trần  vậy?”  Càng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 591

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thêm siêng năng tụng niệm suốt ba năm, cười bảo: “Nay ta chẳng còn 

đến chốn hồng trần nữa!” Sư ngồi ngay ngắn niệm Phật, niệm danh hiệu 

Quán  Âm,  Thế  Chí,  [đến  chữ]  Thanh  Tịnh  Đại  liền  ngậm  miệng,  đại 

chúng nghe trên không có tiếng tụng “Hải Chúng Bồ Tát” vang rền, mùi 

hương lạ sực nức. 

(4).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  sư  Hiển  Siêu  trong  khi  bị 

bệnh thấy Phật và Bồ Tát đến đón, hoa sen trọn khắp, âm nhạc tấu rền. 

Đệ tử xót xa van thầy ở lại cõi đời nhằm cứu khổ cho chúng sanh. Tướng 

tịnh dần dần biến mất. Sư trụ thế mười lăm năm nữa, lại nghe thiên nhạc, 

mùi hương lạ, Phật và thánh chúng cùng hiện trên không trung, bèn qua 

đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  Tạ  Xuân  Hoa  do  niệm  Phật  được  lành 

bệnh cổ trướng413, tín tâm càng thêm thiết tha. Không Phật hội nào ông 

chẳng dự. Ngày Hai Mươi Sáu tháng Tư năm Quang Tự 15 (1889), ông 

mộng thấy Tây Phương Tam  Thánh, biết là điềm vãng sanh, bảo Diêu 

Minh Trai rằng: “Hôm Hai Mươi Tám ta sẽ về Tây, hãy nên đến niệm 

Phật tương trợ”. Ông Diêu bảo: “Hôm ấy không rảnh”. Hỏi: “Ngày Hai 

Mươi Chín được không?” Đáp: “Cũng không rảnh”, bèn chậm thêm một 

hôm nữa để [ông Diêu] đến đưa đi. Tới kỳ hạn, ông Tạ mỉm cười qua 

đời, mùi hương lạ mấy ngày không tan. 

(5). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Nguyên Tịnh được vua 

ban hiệu là Biện Tài, đốt ba ngón tay bên trái và hai ngón bên phải để 

cúng Phật, cầu Quán Âm phóng quang, quang minh liền hiện. 

Theo Tịnh Độ Luận, đời Đường, Khải Phương và Viên Quả trong 

niên hiệu Trinh Quán cùng kết kỳ hạn niệm Phật suốt một hạ (ba tháng). 

Họ  đặt  một  cành  dương  vào  tay  tượng  Quán  Âm,  thề  rằng:  “Nếu  con 

niệm Phật được vãng sanh thì nguyện cành dương bảy ngày chẳng héo”. 

Đến kỳ hạn, cành dương càng thêm tươi xanh. 

(6). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, vợ chồng cụ Trương ở 

Dư Hàng ăn chay, kiền thành thờ Quán Âm, dốc chí niệm Phật, tạo sẵn 

hai cái khám. Một hôm, tắm gội, thay áo, vào khám niệm Phật, cùng qua 

đời. 

413 Cổ trướng là một chứng bệnh bụng sưng to như cái trống, tứ chi phù thũng, hình 

thể  tiêu  điều,  héo  hon.  Vào  thời  cổ,  người  ta  tin  có  một  loại  độc  trùng  gọi  là  Cổ 

Trùng do các dân tộc thiểu số ở ngoài biên ải nuôi dưỡng, có thể tùy ý trộn vào thức 

ăn hay thấm vào khăn áo để làm hại người khác. Độc trùng vào trong bụng sẽ sinh 

trưởng,  tấn  công  nội  tạng  khiến  cho  người  bệnh  bụng  sưng  to,  tay  chân  rũ  liệt  rồi 

chết. Thật ra, chứng Cổ Trướng phần nhiều là do bị bệnh viêm gan hay ung thư gan. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 592

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Lại nữa, vào đời Tùy, có hai sa-di ở Vấn Châu cùng niệm Phật, 

người lớn tuổi hơn thần thức du cõi Tịnh, bạch Phật: “Có tiểu sa-di cùng 

tu, người ấy có cùng được vãng sanh với con hay không?” Phật dạy: “Do 

anh ta khuyên ông, ông mới phát tâm. Ông hãy về đi, ba năm nữa, anh ta 

cũng cùng  đến”.  Đến kỳ  hạn,  Tam  Thánh đến  đón,  đại địa  chấn  động, 

thiên hoa bay lượn, người lớn, kẻ nhỏ cùng mất. 

(7). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Tôn Trung đào ao trồng sen, 

phía trên dựng gác, tạo tượng, quy y. Thấy Tam Thánh hiện trên không, 

liền  bạch  rằng:  “Nguyện  Phật  lưu  lại  đôi  chút  để  hai  đứa  con  của  con 

cùng được thấy”. Phật liền trụ lại hồi lâu. Một tối, ông Tôn kết ấn qua 

đời, trên hư không có mùi hương lạ, nhạc trời. Hai đứa con về sau cũng 

niệm Phật qua đời. 

Lại nữa, bà Diêu và bà Phạm làm lành. Bà Phạm khuyên [bà Diêu] 

niệm Phật. Bà Diêu lâm chung, Phật hiện trên không, hai vị Bồ Tát đứng 

hầu hai bên. Bà Diêu cầu Phật lưu lại đôi chút để từ biệt bà Phạm. Khi 

bà  Phạm  đến,  Phật  vẫn  trụ  nghiễm  nhiên,  bà  Diêu  bèn  đứng  sững  qua 

đời. 

(8). Theo Thánh Hiền Lục, đời Minh, Trầm Giao Xuân, vợ là Phí 

Thị thờ tượng Phật tam thế và tượng Đại Sĩ bằng đàn hương, hằng ngày 

niệm Phật ngàn câu. Trong thời Sùng Trinh, ông Trầm thờ Đại Sĩ ở nhà 

con rể, hễ dâng hương, ắt nguyện đến thẳng cõi Phật. Chợt mùi hương 

vờn quanh lầu mấy ngày, trên tường vôi hiện tượng Phật tam thế, trang 

nghiêm tinh diệu. Người chiêm lễ đông nghẹt, nếu dùng khăn sạch lau 

thì màu sắc càng tươi sáng. Ông chợt quay về chỗ ở cũ, giữa Ngọ, bảo: 

“Phật đến rồi” bèn qua đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  con  gái  nhà  họ  Vương  hằng  ngày  tụng 

kinh  Di  Đà,  Quán  Âm,  Kim  Cang.  Mẹ  mất,  xác  chảy  máu.  Con  gái 

nguyện:  “Nếu  con  có  lòng  hiếu  chân  thật  thì  xin  thân  mẹ  chẳng  bị  dơ 

thối”. Thề xong, máu thôi chảy, cũng không có mùi hôi. 

(10). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Đường, sư Giám Không 

lúc chưa xuất gia cảnh ngộ khốn khổ, đến Hàng Châu, gặp một vị Phạm 

tăng lấy quả táo cho ăn, Sư đốn ngộ đời trước, hỏi bạn học là Ngộ pháp 

sư đang ở đâu? Phạm tăng nói: “Há ông chẳng nhớ ông ấy đã đùa bỡn 

phát đại nguyện trước tượng đá ở Hương Sơn ư? Nếu chẳng chứng Bồ 

Đề,  nguyện  làm  vị  võ  tướng hùng dũng. Nay  ông ta đã  làm  đại  tướng 

quân rồi!” 

Thỉnh  Quán  Âm  Kinh:   “Liên  hoa  hóa  sanh  vi  phụ  mẫu” (Hóa

sanh, hoa sen làm cha mẹ). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 593

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 2.2.5.4. Được ứng nghiệm  

 1. Bèn có: Ba lượt chiêm ngưỡng thánh tượng, điện Thần Vận 

 nêu danh; cùng nghe Pháp Hoa, hội Linh Sơn chưa tan. 

  

 2.  Đài  sen,  hàng  cây,  chiếu  rạng  Huệ  Thành;  mão  trời,  bình 

 báu, sáng chói Pháp Trí. 

  

 3. Khải Phương, Viên Quả, đều ngao du ao sen, Chân Thanh, 

 Huệ Tài, cùng thọ ký giới hương. 

  

 4. Bồ Tát tinh tấn, đất lại hiện lưu ly; pháp sư Ngũ Hội, thân 

 hai lượt vào hang vàng. 

  

 5.  Bang  Hoa,  Vinh  Tổ,  thân  thường  trong  quang  minh;  Hy 

 Trạm, Hám Sơn, tùy ý ngắm tướng hảo. 

  

 6. Từ Vân, Nguyên Tịnh cùng được xá lợi giữa mày; Đại Thiện, 

 Hành Đồng, nuốt xâu chuỗi vào miệng. 

  

 7.  Hoa  trao  Đào  Thị,  Phật  đứng  trên  hộp  kinh;  sao  Mai  ứng 

 mộng, bà Châu sen nở tim nhang. 

 8.  Ngộ  Thông  lòng  thành  cảm  mộng,  mây  ùn  đưa  thuyền  tới; 

 Diệu Viên vui thích xem đèn, Phật ngự trên chiếc lá. 

 9.  Hạo  Tượng  nhập  Định,  thuyền  bơi  giữa  ao  sen;  Sở  Thạch 

 Thiền sâu, tâm ngầm hợp Phật cảnh. 

 10. Thị nữ khắc khổ, chợt thành Thiên Nhãn Thông; cụ Thiệu 

 tinh thành, cũng thấy Tây Phương thù thắng. 

 11. Ngoài song Đường công, Phật ngồi trên núi thần; trong lầu 

 Liêm Thị, tượng sanh ra xá-lợi. 

 12. Ấy là vì tịnh tâm công đến tột bậc, đã dần dần phá tan Sắc 

 Ấm; lắng tưởng ngày càng sâu, nên được hóa thành thiện cảnh. 

 13. Xét ra: Tam tâm đã phát trọn, liền một niệm hoành siêu. 

 14. Tự tin vãng sanh, cần gì cầu ứng nghiệm tầm thường? 

 15. Há nên chẳng tin tự tánh chẳng chân, chấp Như Lai rồi cầu 

 thật hay chăng? 

 16.  Chẳng  biết  Thiên  Như  cầu  ứng  nghiệm,  thật  ra  là  roi  đe 

 ngựa hèn, Pháp Chiếu dạy người, cũng thấy nghe trống bôi chất độc. 

 17. Chẳng nghĩ là thánh, lo chi ma tà? 

 18. Huống hồ những điều [ứng nghiệm] này là do tưởng “chán, 

 ưa” tạo thành, mà cũng chính là công cứ tiếp dẫn. Đây chính là sự 

 nhiếp độ chúng sanh thứ tư của Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Viễn Công ở Lô Sơn ba mươi  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 594

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

năm dốc chí nơi Tịnh nghiệp, lắng lòng quán tưởng, ba lượt thấy thánh 

tượng. Đêm Ba Mươi tháng Bảy năm Nghĩa Hy 12 (416), Sư thấy Phật 

Di Đà thân chật hư không. Trong viên quang có các hóa Phật, Quán Âm, 

Thế  Chí  hầu hai bên.  Nước  tỏa quang  minh, diễn  nói những  âm  thanh 

Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã. Phật bảo Viễn Công: “Ta do sức bổn 

nguyện đến an ủi ông. Bảy ngày sau ông sẽ sanh về nước ta”. Đúng kỳ 

hạn, Sư thị tịch. 

Lại theo Lô Sơn Chí, Viễn Công sắp đi qua núi La Phù, đêm ngủ 

tại Lô Sơn, cảm sơn thần báo mộng. Sư bồi hồi lên núi xem, thấy không 

chỗ nào để kết lều tranh. Một tối mưa sấm tối sầm, nước trên núi ào ạt 

chảy tới. Nhìn ra giữa giòng có một bãi đất bằng, hoa cỏ, cây cối mọc la 

liệt  trên  đó.  Do  vậy,  Thái  Thú  Hoàn  Y  dựng  điện  thờ  Phật,  đặt  tên  là 

Thần Vận. 

Lại nữa, đời Tùy, Trí Giả đại sư đến núi Đại Tô lễ thiền sư Huệ 

Tư. Ngài Huệ Tư vừa thấy mặt liền nói: “Khi xưa cùng nghe Pháp Hoa 

tại Linh Sơn, túc duyên xui khiến, nay lại đến đây”. Sư bèn tu Pháp Hoa 

tam-muội, thân tâm rỗng rang, thấy mình cùng với thầy là Huệ Tư ở trên 

núi  Linh  Thứu  trong  cõi  Tịnh  Độ  bảy  báu,  nghe  Phật  thuyết  pháp.  Sư 

viết Tịnh Độ Thập Nghi Luận, đề xướng Tịnh Độ, công lao to lớn nhất. 

(2). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tùy, Huệ Thành nương theo ngài 

Nam Nhạc Huệ Tư thiền sư, được dạy hãy nhập các môn tam-muội như 

Quán  Âm,  Pháp  Hoa  v.v...  để  tiêu  nghiệp  chướng  cũ.  Ba  năm  sau,  Sư 

đắc Giải Chúng Sanh Ngữ Ngôn tam-muội. Mỗi khi nhập Định, thường 

thấy  đài  sen,  cây  báu  nơi  Tịnh  Độ.  Đêm  hôm  Sư  tịch  diệt,  có  người 

mộng thấy Sư ngồi đài sen bay về Tây. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tùy,  ngài  Pháp  Trí  niệm  Phật  ở  chùa  Quốc 

Thanh,  cảm  Quán  Âm,  Thế  Chí  hiện  thân,  lại  cảm  mão  trời,  bình  báu 

sáng ngời trên thân. 

(3). Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, đời Đường, sư Khải Phương 

và sư Viên Quả trong lúc quán tưởng, cảm thấy thân vào ao báu, thấy 

Quán Âm, Thế Chí ngồi trên hoa sen to, có ngàn vạn hoa sen che khắp 

cả ao. Phật Di Đà ngồi trên hoa sen to nhất, quang minh chói ngời. Lại 

mộng  thấy  trong  cái  ao  to,  có  trướng  báu  lớn,  bèn  bay  vào  đó.  Có  vị 

Tăng  nói:   “Chỉ  chuyên  niệm  Phật  thì  sẽ  cùng  sanh  về  đây” .  Lại  thấy 

Quán Âm duỗi chân ngồi, Khải Phương và Viên Quả nâng chân Bồ Tát 

đảnh lễ. 

Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Minh,  sư  Chân  Thanh  trì  Quán 

Kinh và phẩm Tâm Địa của kinh Phạm Võng. Một đêm mộng thấy cung 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 595

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

điện  lóng  lánh,  xinh  đẹp,  cây  báu  san  sát,  thấy  Di  Đà,  Quán  Âm,  Thế 

Chí, trong khi Sư trải tọa cụ, lễ bái thì bên cạnh có sa-di trao cho tấm thẻ 

đề   “giới  hương  huân  tu” .  Sư  tỉnh  giấc  biết  mình  sẽ  vãng  sanh  trong 

Trung Phẩm, bèn nhịn ăn, viên tịch, vẻ mặt hồng nhuận như còn sống. 

Lúc trà-tỳ mùi thơm xông sực nức. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  ngài  Huệ  Tài  trì  chú  Đại  Bi,  mộng  thấy 

đến  gác  báu,  có  người  bảo:  “Ông  sanh  vào  Trung  Phẩm”.  Lúc  lâm 

chung, Sư soạn kệ khen ngợi Phật, nói: “Ta quyết sanh về Tịnh Độ” rồi 

thị tịch. 

(4). Theo Thánh Hiền Lục, đời Đường, sư Đại Hạnh tu Phổ Hiền 

Sám, cảm Đại Sĩ hiện thân. Tuổi già, Sư trì tụng kinh Di Đà, thấy Phật 

và Đại Sĩ hiện thân trên đất lưu ly. Một năm sau lại thấy đất lưu ly, bèn 

nói:  “Kỳ hạn An Dưỡng đã tới rồi” , Sư nằm bên hông phải mạng chung, 

được vua ban hiệu là Thường Tinh Tấn Bồ Tát. 

Lại nữa, vào đời Đường, ngài Pháp Chiếu thoạt đầu từ trong bát 

cháo thấy Đại Thánh Trúc Lâm Tự. Về sau đến Ngũ Đài, được Thiện Tài 

dẫn vào nơi trang nghiêm bằng đất vàng, cây báu. Văn Thù và Phổ Hiền 

ngồi trên tòa sư tử thuyết pháp cho đại chúng đông đến cả vạn đang vây 

quanh. Hai vị Bồ Tát cùng duỗi cánh tay sắc vàng xoa đầu Pháp Chiếu 

nói:  “Nguyện  sớm  thành  Phật,  không  gì  hơn  được  niệm  Phật”.   Sư  lại 

cùng đại chúng đến hang Kim Cang, Pháp Chiếu chợt thấy nơi ấy rộng 

lớn trang nghiêm, cung điện bằng tịnh lưu ly. Văn Thù và Phổ Hiền đều 

ở cùng một chỗ. Sư lại một mình đến hang, ngài Phật Đà Ba Lợi dẫn vào 

chùa Kim Cang Bát Nhã, [chùa được] trang nghiêm bằng các thứ báu lạ 

lùng, quang minh chói ngời. Do vậy, Pháp Chiếu dốc chí niệm Phật, thấy 

ngài Phật Đà Ba Lợi bảo:  “ Hoa của ngươi đã trổ, ba năm nữa sẽ nở”. 

Đến kỳ hạn, Sư từ biệt đại chúng qua đời. Ngài Pháp Chiếu lập ra Ngũ 

Hội Niệm Phật Đạo Tràng, vì thế được gọi là Ngũ Hội Pháp Sư. 

(5).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Minh,  Dương  Gia  Vỹ,  tự  là 

Bang Hoa, lâm chung nói: “Hoa sen xanh hiện ra trước mặt, chẳng phải 

là  cảnh  Tịnh  Độ  ư?”  Khi  mạng  chung,  ông  nói:  “Ta  thường  ở  trong 

quang minh”. 

Lại nữa, vào đời Thanh, Mã Vinh Tổ ăn chay trường tu Tịnh Độ, 

mộng thấy trên không hiện ra nhiều chữ Thọ chẳng thể tính đếm được, 

quang minh chói ngời. Về sau, ông ngã bệnh, nói: “Tam Thánh hiện tiền, 

vì ta thuyết pháp, ta thường ở trong đại quang minh”. Hôm sau, lại nói: 

“Bồ Tát dùng tịnh thủy tắm ta, gột sạch cho ta trần cấu từ xưa, liền được 

thanh lương”. Hai ngày sau, nói: “Phật đến đón ta” liền qua đời. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 596

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Lại  nữa,  đời  Tống,  Hy  Trạm  dựng  điện  Di  Đà,  tu  Tịnh  nghiệp. 

Lâu sau, thường thấy hình tướng Tam Thánh. 

Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  ngài  Đức  Thanh  hiệu  là  Hám  Sơn,  một 

hôm mộng thấy Phật Di Đà hiện thân trên hư không, quang tướng phân 

minh, từ đấy thánh tượng sáng ngời luôn hiển hiện trước mắt. 

(6). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, sư Nguyên Tịnh theo 

học với ngài Từ Vân. Về sau, làm chủ giảng nơi giảng tòa của ngài Từ 

Vân, tu ròng Tịnh nghiệp, chưa từng tạm ngưng. Một hôm, giữa mày có 

ánh sáng lập lòe, sờ vào thì nhặt được mấy hạt xá-lợi. Về sau, nơi chỗ 

nằm thường có xá-lợi. Lúc sắp mất, Sư nói: “Ta tịnh nghiệp đã thành, 

lòng mong muốn đã toại”, rồi mất. 

Lại nữa, vào đời Tống, sư Hành Đồng chùa Đại Thiện mộng thấy 

có người đàn bà cầm xâu chuỗi bảo Sư há miệng ra, xâu chuỗi liền lọt 

ngay vào miệng. Thầy của ngài Hành Đồng nói: “Ấy là Thế Chí trao cho 

ngươi  Niệm  Phật  tam-muội”.  Mấy  hôm  sau,  Hành  Đồng  mộng  thấy 

Quán Âm, Thế Chí cầm hoa tòa trao cho, bảo: “Bảy hôm nữa, ngươi sẽ 

cưỡi lên tòa này sanh về Tịnh Độ”. Đến kỳ hạn, Sư nói: “Bồ Tát đến!” 

rồi qua đời. 

(7). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, Đào Thập Lục Nương 

trì phẩm Phổ Môn, mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ đưa hoa sen bảo nuốt, tâm 

thần sáng suốt. Một đêm, trong phòng phóng quang như ban ngày, A Di 

Đà Phật hiện thân đứng trên hộp kinh. Do vậy, bà càng tụng niệm kiền 

thành hơn. Trên quyển kinh hiện ra xá-lợi, dồn lại được hơn cả vốc. 

Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  mẹ  bà  Châu  Tiết  Thị  mộng  thấy  sao 

Trường  Canh  (Kim  Tinh)414 chui  vào  bụng  liền  sanh  ra  bà.  Bà  Châu 

chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  thờ  Quán  Âm  Đại  Sĩ,  khói  hương  đọng  thành 

nhụy, kết thành hoa sen. Bà tự biết đã đến lúc, niệm Phật qua đời. Người 

trong nhà ngửi thấy mùi hoa sen. 

(8). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Trầm Ngộ Thông thọ 

Bồ Tát Giới niệm Phật, thệ nguyện sanh về Tây Phương. Một tối mộng 

thấy Quán Âm Đại Sĩ ngồi trong thuyền, trang nghiêm kỳ diệu, có mây 

ngũ sắc ùn lên đưa thuyền từ Tây Phương đến. Tỉnh giấc, ông càng dũng 

mãnh  niệm  Phật.  Do  dùng  sức  quá  mãnh  liệt,  nên  bệnh  trở  nên  nguy 

ngập. Ngày mồng Tám tháng Tư, ông bảo người nhà: “Hôm nay là Phật  

414 Trường Canh là tên gọi khác của Kim Tinh. Ngôi sao này còn mang tên khác là 

Khải Minh hay Thái Bạch. Do đầu đêm người ta thấy sao này mọc sớm nhất ở phía 

Tây bầu trời nên thường gọi là sao Hôm (Trường Canh), khi gần sáng lại thấy sao 

này mọc ở phương Đông nên gọi là sao Mai (Khải Minh). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 597

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đản, ta đi đây”. Lại lớn tiếng kêu: “Phật đến tiếp dẫn” rồi qua đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  Châu  Diệu  Viên  và  con  gái  là  Lập  Tu, 

cháu gái là Diệu Đức cùng ăn chay trường niệm Phật. Một đêm, hoa đèn 

trong Phật đường của bà Diệu Viên kết thành một cánh sen, trên cánh 

sen có một vị Phật đứng. Ba người cùng trông thấy. Lâm chung, bà Châu 

bảo  con  gái:  “Con  niệm  Phật  hiệu,  ta  nghe  tiếng  sẽ  dùng  tâm  tưởng 

theo”. Đứa con út khóc thưa: “Chúng con chưa báo ân sâu, mẹ nỡ lòng 

nào bỏ đi”. Bà cười bảo: “Ta tu Tịnh nghiệp, chuyện cõi trần chẳng để 

mảy  may  trong  lòng”.  Bà  thầm  niệm  Phật  theo  đại  chúng,  chợt  nói: 

“Phật đến rồi”. Có một luồng sáng trắng từ từ chiếu về Tây. 

(9). Theo Thánh Hiền Lục, đời Đường, Cao Hạo Tượng tụng Vô 

Lượng Thọ Kinh, cảm thấy thân bồng bềnh trong ao sen, kim dung chói 

ngời. Sau đó, thấy Quán Âm, Thế Chí đến đón bèn qua đời. 

Lại nữa, vào đời Minh, ngài Phạm Kỳ, tự là Sở Thạch, tham Thiền 

đắc  ngộ,  nhưng  niệm  Phật  chưa  hề  lười  nhác.  Một  hôm,  Sư  ngồi  xếp 

bằng quán hoa sen, thấy Như Lai tướng hảo trang nghiêm ngồi trên ấy, 

bạch hào phóng quang, soi thấy lầu, đài, ao chuôm, hàng cây, lan can, 

các thứ báu xen lẫn, nước, chim, thiên nhạc, diễn pháp Khổ, Không, Vô 

Ngã.  Quán  Âm,  Thế  Chí  đứng  hai  bên,  Thanh  Tịnh  Hải  Chúng  vây 

quanh. Sư ra khỏi Định, quán ngược lại: Người quán chẳng thể được, mà 

cái chẳng thể được ấy cũng chẳng thể được. Sau đấy, Sư bảo người khác: 

“Ta đi đây!” Hỏi: “Ngài đi đâu”. Đáp: “Tây Phương”. 

(10).  Theo  Thánh  Hiền  Lục, vào đời  Tống, vợ ông  Lã  Hoằng  là 

Ngô Thị dốc chí thanh tu, có hai đứa tớ gái. Một đứa thích Thiền, một 

đứa giữ giới khắc khổ niệm Phật, thường suốt ngày không ăn, chỉ uống 

Quán Âm tịnh thủy  do bà Ngô đã tụng chú. Một hôm, cô ta chợt thấy 

loáng thoáng trên hoa sen vàng [có người] ngồi xếp bằng, rồi dần dần 

thấy gối, thấy thân, rồi thì đầu mặt đều hiện, tướng hảo đầy đủ: Chính 

giữa là A Di Đà Phật, hai bên là Quán Âm, Thế Chí. Rồi thì cung điện, 

rừng cây rõ ràng như từng đường chỉ trong bàn tay. Nam tử thanh tịnh 

kinh  hành  trong  khoảng  đó.  Suốt  ba  năm  như  thế,  chẳng  ngăn  cách 

chừng bằng nháy mắt nào. Nếu có ai hỏi cô ta có nghe thuyết pháp hay 

không. cô nói: “Tôi đắc Thiên Nhãn, chưa đắc Thiên Nhĩ”. Về sau, cô ta 

tự biết lúc mất, qua đời. 

Lại nữa, vào đời Thanh, bà cụ họ Thiệu niệm Phật tinh tấn. Trong 

niên hiệu Đạo Quang, cụ ngồi trong phòng kín, hướng về Tây, tâm chợt 

mở  mang,  thấy  cảnh  thù  thắng  cõi  Tây  Phương.  Về  sau,  lại  thấy  kim 

tượng của Bồ Tát sáng ngời tâm mục. Cụ mất rồi, vẻ mặt giống như còn  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 598

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sống. 

(11). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Minh, Đường Thời tham học 

với ngài Liên Trì, được dạy pháp môn Niệm Phật. Các quyến thuộc đều 

có thể tụng thuộc lòng phẩm Phổ Môn và kinh Kim Cang; đến đêm cùng 

nhóm họp hồi hướng trước tượng Đại Sĩ. Ông ta thường nói: “Tu tịnh thì 

hãy nên trong lúc ăn cơm, mặc áo, thường quán tưởng, hoặc thần thức 

ngao  du  nơi  biển  sen,  trong  hoa  lễ  Phật,  hoặc  ngồi  chiêm  ngưỡng  cõi 

báu,  Phật  quang  chiếu  thân.  Tịnh  tưởng  đã  thành  thì  còn  chờ  gì  mà 

chẳng vãng sanh”. Một hôm, ông Đường đẩy cửa sổ, thấy từ trong biển 

cả vọt lên một quả núi, Phật ngồi trên đó, quang minh chiếu thấu suốt 

bốn  phía,  tường  vách,  rừng  cây  đều  rỗng  không,  chẳng  hiện.  Lúc  lâm 

chung, hiện tướng lành rồi qua đời. 

Theo Linh Cảm Phú, đời Tống, bà Cung Nhân vợ của Liêm Trung 

Đại  Phu  thêu  tượng  Di  Đà  cao  trượng  sáu,  xá-lợi  hiện  trong  lầu.  Lâm 

chung, Tam Thánh đến đón. 

Lại nữa, vào đời Tống, phu nhân Chung Ly khắc tượng Phật bằng 

đàn  hương  cao  bốn  tấc  tám  phân,  đội  trên  đầu  để  kinh  hành.  Từ  nơi 

chặng mày tượng ấy hiện ra xá-lợi. Về sau, Tam Thánh cũng đến đón. 

(12).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Tịnh  tâm  công  cực,  hốt  kiến  thập 

 phương sơn hà, giai thành Phật quốc, cụ túc thất bảo, quang minh biến 

 mãn”  (Tịnh tâm, công phu đến tột bậc thì chợt thấy núi sông trong mười 

phương đều thành cõi Phật, trọn đủ bảy báu, quang minh chiếu khắp). Ở 

đây, [tụng văn] nói là  “Lắng lòng quán tưởng ưa chán lâu ngày, tưởng 

 lâu  ngày  sẽ  hóa  thành  [những  cảnh  giới  thanh  tịnh],  đấy  gọi  là  thiện 

 cảnh giới” . 

(13).  Đời  Tống,  trong  bài  tán  của  ngài  Nguyên  Chiếu  có  đoạn: 

 “Tam tâm phát trọn vẹn, một dạ hướng Tây Phương” . Ngài Linh Phong

nói:  “Nhất niệm tương ứng nhất niệm sanh, niệm niệm tương ứng niệm 

 niệm sanh” . 

Vô Lượng Thọ Kinh:  “Hoành tiệt ngũ ác thú, thăng đạo vô cùng 

 cực”  (Cắt ngang năm đường ác, đạt lên đạo không có cùng tột). 

(15).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Vân  hà  tự  nghi  nhữ  chi  chân  tánh, 

 tánh nhữ bất chân, thủ ngã cầu thật” (Cớ sao tự nghi chân tánh của ông, 

ông ngỡ tánh là chẳng thật, rồi chấp lấy cái Ngã để cầu cái thật)415

(16). Theo tác phẩm Tịnh Độ Hoặc Vấn của ngài Thiên Như, cổ 

nhân có ba điều đau đáu nghĩ tưởng: một là báo ân, hai là quyết chí, ba là 

415 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của pháp sư Viên Anh trong bộ Đại 

Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, quyển 4. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 599

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cầu  được  ứng  nghiệm.  Ấn  Quang  Văn  Sao  có  câu:   “Niệm  Phật  lấy 

 chuyên  ròng  làm  chủ.  Nếu  tâm  thật  sự  chuyên  nhất  thì  sẽ  tự  có  cảm 

 thông. Khi chưa chuyên nhất chớ nên có tâm vọng động cầu được cảm 

 thông trước” . Nhưng sự cầu được ứng nghiệm như ngài Thiên Như đã 

nói chính là hoàn toàn không có cảm thông, sợ là chuyên ròng chưa đến 

mức, nên nói:  “Roi đánh để răn đe hạng ngựa kém hèn” . Chữ “cầu” có 

nghĩa là chỉ cầu nơi công phu của chính mình, đừng rong ruổi tìm cầu 

bên ngoài thì sẽ đạt được. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập Ba, Pháp Chiếu tuy từng thấy những 

điều  linh  dị,  nhưng  chẳng  nói  với  ai.  Một  vị  Phạm  tăng  bảo:  “Ông  đã 

thấy  cảnh  giới  Ngũ  Đài,  sao  chẳng  truyền  dạy  cho  người  đời?”  Pháp 

Chiếu  đáp:  “Chẳng  phải  là  tôi  dám  ẩn  giấu  thánh  đạo,  chỉ  sợ  họ  sanh 

nghi, gièm báng mà thôi!” Phạm tăng nói: “Đại Thánh Văn Thù hiện ở 

trong núi này, còn chuốc lấy tiếng gièm báng của người ta, ông còn tiếc 

gì? Chỉ nên đem những gì đã thấy nói với mọi người khiến cho họ phát 

Bồ Đề tâm, tạo duyên của cái trống bôi thuốc độc416 vậy”. Pháp Chiếu 

bèn chép lại những điều đã thấy để lưu truyền trong đời. 

(17). Lăng Nghiêm Kinh:  “Nhược tác thánh giải, tức thọ quần tà” 

(Nếu hiểu là chính mình đã chứng thánh thì sẽ rớt vào lũ tà). 

(18). Tô Đông Pha mang tượng Phật Di Đà về phương Nam, bảo: 

“Đây là công cứ vãng sanh của Thức417 vậy”. 

 2.2.5.4. Tiếp dẫn  

 1. Bèn có Triệt Ngộ xưng danh, dần dần thấy một phần tướng 

 hảo; Gia Vỹ làm lễ, hai lượt ngắm kim thân ngàn trượng. 

  

 2. Phật đón Tăng Huyễn, trao hương y đạo sư; Tăng dẫn Ngạn 

 Thông lên lầu gác Tỳ Lô. 

  

 3. Vật như trăng tròn, nhằm tiếp dẫn ông Lưu; xâu chuỗi đếm 

 mấy hạt, chỉ kỳ về cho Lý Mẫu. 

  

 4.  Cùng  Huệ  Mạng  chiêm  ngưỡng  tam  thánh;  Hữu  Cơ  báo 

 mộng cho mọi người. 

 5. Liễu Nhiên đến thời, hai rồng biến hiện; Pháp Hỷ thần quở, 

 khỏi đền mạng trĩ. 

416 Đây là một thí dụ trong kinh Đại Thừa: Ví như cái trống có bôi thuốc độc, đánh 

lên thì người xa kẻ gần nghe tiếng trống ấy đều trúng độc mà chết. 

417 Tô Đông Pha tên thật là Tô Thức, còn có hiệu là Tử Chiêm. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 600

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 6. Cụ Thịnh, bà Trịnh cùng được ban kim đài, Trọng Mẫn, Hòe 

 Đình đều lên tòa bạc. 

  

 7. Thật Tu tạo tượng, liền hiện thân Thiên Nhãn; Phật Kỳ ngửi 

 hương, lại thấy hai chú thị đồng. 

  

  

 8. Liễu Nghĩa, Sư Tán418, đài vàng báu sáng ngời; Chung Thị, 

 bà Tiết, sắc hoa sen lóa mắt. 

  

 9. Pháp Lâm thấy thánh hiền cùng nhóm tới, Khô Tâm biết cảm 

 ứng đạo giao. 

  

 10.  Cụ  Mạnh  hiện  sa-môn  rung  tích  trượng,  bà  Trương  thấy 

 hòa thượng vẫy tay gọi. 

  

 11.  Chàng  Nghê  mua  rau  chẳng  kịp,  ông  Châu  đồ  mặn  đoạn 

 trừ. 

  

 12. Thiện Ích thấy quang minh báu sạch, Vương Thị than chân 

 thân cao to. 

  

 13.  Đoái  nhìn  Pháp  Tín,  thánh  chúng  cúi  đầu  hân  hoan  đón 

 tiếp;  dẫn  Quảng  Đàm  theo,  co  ba  ngón  tay,  ngầm  chỉ  ắt  chứng  tam 

 quả. 

  

 14.  Tịnh  Văn  dạy  vợ,  thấy  hảo  tướng  chốn  Tây  Phương,  Hồ 

 Nhân đợi Tăng, phiền Bồ Tát giáng lâm lâu lắc. 

  

 15.  An  nhân  được  hiện  thân  báo  mộng,  tín  nữ  chắp  tay  xưng 


danh. 

  

 16. Hoa sen đón Đào Thiện; Tịnh Độ tiếp Ngọ Đình. 

  

 17. Ấy là vì Di Đà nguyện hải dẫn đại chúng hiện tiền, Bồ Tát 

 chú tâm khuyên dụ, an ủi tỳ-kheo. 

  

 18. Chỉ quý tâm giữ được chánh niệm, đừng lo Phật chẳng tiếp 

 nghênh.  Đấy  chính  là  sự  nhiếp  độ  chúng  sanh  thứ  năm  của  Đại  Sĩ 

 vậy. 

(1). Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, ngài Tế Tỉnh, 

tự  là  Triệt  Ngộ,  đã  hiểu  rõ  lẽ  hướng  thượng,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp. 

Trong  Triệt  Ngộ  Ngữ  Lục,  quyển  Hai,  Sư  khuyên  tu  hết  sức thiết  tha. 

Khi sắp mất, Sư thấy vô số tràng phan từ phương Tây đến. Nửa tháng 

sau, Sư lại bảo đại chúng: “Hôm qua ta thấy ba vị Đại Sĩ Quán Âm, Thế 

Chí,  Văn  Thù,  nay  lại  được  Phật  đích  thân  đến  đón,  ta  đi  đây”.  Đại 

418 Ở đây, người sao chép hay san khắc đã ghi sai tên vị này thành Tư Tán (思贊), 

trong phần sau Tụng Văn cũng như sách Tịnh Độ Thánh Hiền Lục đều chép là Sư 

Tán (師贊) nên chúng tôi sửa lại cho khớp. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 601

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chúng  niệm  Phật  hiệu,  ngài  Triệt  Ngộ  chắp  tay,  bảo:   “Niệm  một  tiếng 

 hồng danh, thấy một phần tướng hảo” , rồi kết ấn, qua đời. Mùi hương lạ 

thơm lừng hư không, vẻ mặt như còn sống. Trà-tỳ được xá-lợi rất nhiều. 



Lại nữa, Dương Gia Vỹ khi lâm chung nói: “Di Đà hiện thân cao 

ngàn trượng, Quán Âm thân bằng Phật. Kinh Di Đà công đức chẳng thể 

nói, chẳng thể diễn tả. Ta đã được sanh về Thượng Phẩm”. 



(2).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Đường,  Tăng  Huyễn  thấy  Xước 

thiền sư (ngài Đạo Xước) giảng Quán Kinh bèn hồi tâm niệm Phật. Sư 

mắc bệnh, bảo đệ tử rằng: “A Di Đà Phật trao cho ta hương y (áo thơm), 

Quán Âm, Thế Chí đứng xếp hàng trước mặt, hóa Phật đầy hư không, ta 

đi đây”. Mùi hương lạ suốt bảy ngày chưa tan. 



Lại nữa, vào đời Tống, Lý Ngạn Thông làm thợ rèn. Về sau, dốc 

lòng nơi Tịnh Độ. Một hôm, nói: “Ta mộng dạo chơi Tịnh Độ, thấy hai 

cánh cửa đóng chặt, gặp được vị Tăng tên Tông Lợi, mở cửa dẫn vào, 

thấy trong lầu, gác có Phật và Bồ Tát, ta đi đây” rồi niệm Phật qua đời. 



(3). Theo Quảng Tín Phủ Chí, Lưu Sùng Khánh trì chú Chuẩn Đề. 

Trong nhà phóng bạch hào quang, hiện tướng Đại Chuẩn Đề. Lúc ông 

sắp mất, thấy rành rành ngài Quán Âm lấy ra một vật giống như trăng 

tròn, rõ ràng là tỏ ý tiếp dẫn. Ông bèn ngồi dậy tụng chú Đại Bi, tụng 

xong bèn mất. 



Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Minh,  mẹ ông Lưu Đạo Long là 

Lý Thị, ăn chay trường, thờ Quán Âm Đại Sĩ, sáng tối lễ bái, niệm Phật 

suốt  hai  mươi  lăm  năm.  Cụ  mộng  thấy  Đại  Sĩ  đưa  cho  xem  một  xâu 

chuỗi, bảo: “Xâu chuỗi là kỳ hạn sanh Tịnh Độ của bà”. Đếm xem thì 

chuỗi gồm năm mươi ba hạt, tới ngày Mười Ba tháng Năm, cụ nói: “Ta 

vãng sanh Tây Phương trong ngày hôm nay”, xướng Phật hiệu, qua đời. 



(4). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tùy, sư Huệ Mạng tham học với 

ngài Nam Nhạc Huệ Tư, ngộ sâu xa huyền chỉ. Lúc sắp mất, mọi người 

thấy A Di Đà Phật và Đại Sĩ đến đón, Sư hướng mặt về Tây ra đi. 



Lại nữa, trong đời Tống, sư Hữu Cơ khuyên mọi người niệm Phật 

số đến vạn người. Sư thị hiện bị bệnh, mọi người thấy Tây Phương hiện 

quang  minh,  không  trung  tấu  nhạc.  Hữu  Cơ  nói:  “Tây  Phương  Tam 

Thánh đến rồi!” hướng về Tây, qua đời. Có người mộng thấy Hữu Cơ 

oai nghi trọn đủ đi về Tây Phương, có người mộng thấy Hữu Cơ ngồi 

trên hoa sen đối trước Phật nghe thuyết pháp, có người mộng thấy Hữu 

Cơ được Phật Di Đà thọ ký. 



(5). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Liễu Nhiên từng mộng 

thấy bơi thuyền trên biển, thấy Quán Âm ngồi trong rừng trúc, dùng một 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 602

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trăm  bài  kệ  để tán  tụng.  Từ  đấy,  biện  tài  nhanh  chóng  phát  sanh.  Một 

hôm, Sư mộng thấy hai con rồng đùa bỡn trên không, một con hóa làm 

thần nhân, từ trên không đáp xuống, rút thẻ chỉ cho biết kỳ hạn mất. Đến 

kỳ hạn, Sư cùng mọi người tụng kinh Di Đà, đến chữ  “Tây Phương thế 

 giới”  bèn hóa. 



Lại nữa, đời Tùy, ngài Pháp Hỷ hạnh nguyện suốt đời hồi hướng 

Tịnh Độ. Sư theo ngài Trí Giả hành Phương Đẳng tam-muội, chợt một 

con trĩ đến đòi mạng, có thần nhân quở trách: “Pháp sư sẽ sanh về Tịnh 

Độ, há đền mạng ngươi ư?” Lâm chung, Sư thấy Phật, Bồ Tát đến đón. 



(6).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  bà  cụ  họ  Thịnh  trì  Vô 

Lượng Thọ Kinh và danh hiệu Phật. Một hôm tắm gội rồi ngoảnh mặt về 

Tây, hỏi người chung quanh: “Có nghe tiếng khánh hay không? Thánh 

chúng Tịnh Độ đến rồi”. Nói xong, chắp tay, bảo: “Phật, Bồ Tát đã đến, 

đài vàng hiện tiền, ta đi đây” rồi qua đời. 



Theo Linh Cảm Phú, vào đời Tống, Trịnh Thị ở Tiền Đường hằng 

ngày tụng phẩm Phổ Môn, niệm Phật không sót. Lâm chung nghe tiếng 

khánh, thấy Quán Âm tay cầm đài vàng, liền tịch. 



Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, sư Trọng Mẫn cả đời giảng 

các kinh Quang Minh, Quán Âm v.v... Lúc sắp tịch, Sư nhóm chúng rồi 

lên tòa, thấy đài bạc từ Tây Phương đến rồi bèn hóa. 



Lại nữa, vào đời Minh, Thái Thừa Thực tự là Hòe Đình, ăn chay 

thờ Phật từ trẻ. Về sau, đỗ Tiến Sĩ, làm quan đến chức Thái Thú, cấm 

dân gian sát sanh tế thần. Đến già, ông lập hội niệm Phật, nhằm hướng 

dẫn dân thường hồi hướng Tịnh Độ. Đến khi bị bệnh, ông liền đến chùa 

Phật chúc nguyện, trở về, thấy đài bạc tiếp dẫn, xưng danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát liên tiếp rồi mất. 



(7). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Minh, ni sư Thành Tĩnh tự là 

Thật Tu, niệm Phật không thiếu sót, khuyên mọi người tạo tượng Thiên 

Thủ Thiên Nhãn Đại Bi bằng đàn hương. Về sau, biết trước lúc mất, bảo 

đệ tử rằng: “Thiên Thủ Thiên Nhãn Đại Bi Quán Thế Âm đến đây tiếp 

dẫn” rồi hóa. 



Lại nữa, vào đời Thanh, ni sư Phật Kỳ tạo tượng Tây Phương Tam 

Thánh bằng gỗ chiên-đàn cao tám thước. Mỗi năm kết thất lập hội niệm 

Phật. Trước khi mất ba ngày, ni sư thấy Bồ Tát hiện thân, có hai đồng tử 

theo hầu. Có kẻ nói ngửi thấy mùi hương hoa cúc. Phật Kỳ bảo: “Đấy là 

hương hoa sen xanh”, niệm Phật rồi tịch. 



(8). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, Liễu Nghĩa mười lăm 

tuổi  đỗ  Tiến  Sĩ.  Khi  xuất  gia,  niệm  niệm  Tây  Phương  chưa  từng  gián 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 603

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đoạn. Ngài Tường công ở Hoàng Bá mộng thấy Sư đến từ biệt, bảo “về 

Tây Phương”. Lại thấy Phật, Bồ Tát trao cho đài vàng. Ba ngày sau, Sư 

mỉm cười, qua đời. 



Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  Sư  Tán  mười  bốn  tuổi  niệm  Phật  không 

ngớt, bị bệnh chết rồi sống lại, từ biệt cha mẹ bảo: “Tam Thánh đến, con 

phải đi theo”. Hàng xóm thấy đài báu tỏa quang minh năm màu. Sư Tán 

hướng về Tây qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, Chung Thị niệm Phật suốt hai mươi năm, 

một hôm bảo con: “Tây Phương thánh chúng trọn khắp hư không, hoa 

sen trắng to quang minh chiếu khắp, ta đi đây”. Bà chắp tay qua đời. 



Lại  nữa,  vào đời  Đường,  Vương  Thị là  vợ  ông  Tiết,  tu  sám  cầu 

sanh Tịnh Độ. Bà ta mắc bệnh, [tu hành] càng thêm khẩn thiết. Thấy hoa 

sen đỏ trước giường to như cái vò chứa được năm đấu. Lại thấy hoa sen 

xanh đầy  nhà,  Di  Đà,  Quán  Âm,  Thế  Chí  giáng lâm  trên không.  Cháu 

nội là Đại Hưng hầu bên cạnh, thấy thân Phật cao to vượt trỗi thân Bồ 

Tát. Khi tướng ấy ẩn thì Vương Thị qua đời. 



(9). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tề, Pháp Lâm trì hai kinh Vô 

Lượng Thọ và Quán Âm. Khi tụng liền thấy một sa-môn khôi vĩ, đứng 

sừng  sững  trước  mặt.  Sư  bị  bệnh,  chú  tâm  niệm  Tây  Phương,  lễ  sám 

không ngừng, thấy các thánh hiền đều nhóm đến. Sư hướng về đệ tử kể 

những điều đã thấy rồi qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, sư Pháp Nhân tự là Khô Tâm, ngầm dốc 

lòng nơi Tịnh nghiệp. Trong Định thấy hai vị Bồ Tát Quán Âm và Thế 

Chí. Sư viết kệ rằng:  “Ngã dữ Di Đà bổn vô nhị, nhị dữ bất nhị tịnh giai 

 ly,  ngã  kim  như  thử  kiến  Di  Đà,  cảm  ứng  đạo  giao  nan  tư  nghị” (Ta

cùng Di Đà vốn chẳng hai, hai với chẳng hai thảy đều lìa, ta nay thấy 

Phật như vậy đó, cảm ứng đạo giao khó nghĩ bàn). Sư kết ấn, thị tịch. 



(10).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  Mạnh  Thị  niệm  Phật  ba 

năm, bảo chồng báo với thân thuộc hãy đưa tôi về Tây. Mọi người đến, 

cùng  xướng  danh  hiệu  Phật,  thấy  một  vị  sa-môn  rung  tích  trượng  trên 

không, bảo: “Ngươi sẽ vãng sanh”. Trong khoảnh khắc, phan, lọng phất 

phới, Phật, Bồ Tát đều đến, bèn qua đời. 



Lại  nữa,  Ngô  Thị  là  vợ  ông  Trương,  ăn  chay,  tu  Tịnh  nghiệp, 

mộng thấy Quán Âm dạy hãy quỳ niệm.  Mắc bệnh, thỉnh tăng đến trợ 

niệm ba ngày, nói: “Trên không trung có hòa thượng đưa tay vẫy”. Tăng 

nói: “Đấy là hai vị Đại Sĩ, hãy nên nhất tâm hướng về”. Bà Ngô liền qua 

đời an lành. 



(11). Theo  Thánh  Hiền  Lục, vào  đời  Thanh, bà  cụ  Nghê  Hiển  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 604

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chân ăn chay niệm Phật. Trong thôn có tượng Quán Âm, sáng tối cụ đều 

đến lễ thành kính. Về sau, mấy lần thấy tượng Bồ Tát, liền thị hiện bị 

bệnh, bảo con: “Mấy lần thấy Bồ Tát gọi mẹ đi”. Đứa con nói: “Bồ Tát 

đã giáng lâm thì con sẽ vào thành mua rau làm cỗ cúng”. Bà bảo: “Cũng 

được, chỉ sợ không kịp”. Đứa con trở về thì bà cụ đã ngồi qua đời. 



Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  Châu  Đình  Chương  hằng  ngày  tụng  các 

kinh Di Đà, Quán Âm, Kim Cang, mỗi bộ một lần. Có ai nói gì bèn cười, 

nói  nặng  nhẹ,  nhục mạ  cũng vẫn  cười, nói:  “Tôi  chẳng  lìa  những  việc 

thường  ngày,  chẳng  dính  dáng  tham  ái,  có  vậy  mà  thôi!”  Tiết  Thanh 

Minh, ông ra mộ từ biệt tổ tiên, trở về nói: “Di Đà, Quán Âm, Thế Chí 

cùng đến”. Xong rồi lại nói: “Quán Âm cho ta ăn một củ khoai, bảo ta 

thôi ăn mặn trong năm ngày mới đi được”. Ngay hôm ấy liền ăn một bữa 

cháo, một bữa rau, đến kỳ hạn, tụng kinh qua đời. Thân bốc mùi thơm, 

diện mạo như còn sống. 



(12). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Lăng Thị chăm làm 

lành, hành Đại Bi Sám, lễ Hoa Nghiêm Kinh suốt năm. Buổi tối tụng chú 

Đại  Bi,  niệm  Di  Đà  Phật  hiệu,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Một  hôm  Quán 

Âm  Đại  Sĩ  hiện  hình  tượng,  bà  liền  thị  hiện  mắc  bệnh,  bảo  con  gái: 

“Phật quang đầy nhà, ta đi đây”. 



Lại nữa, vào đời Thanh, Vương Thị thường tụng phẩm Phổ Môn, 

niệm Phật cầu cứu độ. Một hôm, thấy Quán Âm Bồ Tát trụ trên không 

trung, liền lớn tiếng xưng danh Bồ Tát liên tục, nói xong bèn qua đời. 



(13). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, phu nhân Phùng Pháp Tín, 

đứng ngồi, động tịnh luôn quy hướng Tây Phương. Một đêm bảo kẻ hầu 

rằng: “Ta đã thần thức dạo chơi cõi Tịnh, tận mặt lễ Từ Tôn, nhìn Quán 

Âm chầu bên trái, thấy Thế Chí chầu bên phải, trăm ngàn vạn ức Phật tử 

cúi đầu mừng ta được sanh về cõi ấy, cung điện, rừng, ao, quang minh 

đẹp đẽ thần kỳ, chẳng khác gì Quán Kinh đã nói”, bà niệm Phật, qua đời. 



Lại nữa, vào đời Minh, bà Phan Quảng Đàm là vợ ông Lý Dương 

Xuân. Sau khi Dương Xuân đã mất, về gặp bà Phan trong giấc mộng, lên 

lầu mở cửa sổ, lớn tiếng bảo: “Phải tu hành, phải tu hành!” Bà Phan lễ 

ngài Vân Thê làm thầy, học Thiền. Bà bị bệnh, bảo mọi người: “Ta ba 

đời là Phạn tăng, nay theo Đại Sĩ về Tây”. Xưng niệm danh hiệu Phật 

chẳng ngớt miệng, co ba ngón tay qua đời. Chân tay,  mình mẩy,  mềm 

mại, vẻ mặt như còn sống. 



(14).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Tống,  vợ  Ôn  Tĩnh  Văn  bị 

bệnh đã lâu, Tĩnh Văn dạy vợ niệm Phật, bà ta nghe theo. Suốt hai năm 

niệm Phật không ngớt miệng. Một hôm bảo chồng: “Em thấy Tịnh Độ  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 605

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tam Thánh, ngày sau gặp nhau tại Tây Phương” rồi qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, Hồ Nhân mắc bệnh, Thanh Chiếu luật sư 

khuyên  niệm  Phật,  ông  ta  bèn  đại  cảm  ngộ,  nhất  tâm  xưng  danh  suốt 

tháng. Về sau, ngài Thanh Chiếu tới thăm, Hồ Nhân nói: “Sao thầy đến 

chậm thế? Đã phiền Quán Âm, Thế Chí giáng lâm lâu lắm rồi!” Ông ta 

an nhiên qua đời. 



(15).  Theo  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  người  xứ  Trần  An  tên  là  Mộng 

Nghiêm, thờ Quán Âm Đại Sĩ suốt ba mươi năm. Thoạt đầu nguyện đời 

sau làm Tăng để làm cơ sở sanh Tây. Bành Nhị Lâm khuyên ông ta hãy 

sanh thẳng về Tây Phương, do vậy tỉnh ngộ. Về sau, ông ta lễ tượng Đại 

Sĩ  ở  cầu  Thái  Thông  quay  về,  mộng  thấy  một  bà  cụ  mặc  áo  lam  bảo: 

“Năm sau, ông chẳng qua được hai ngày này”. Đến kỳ hạn, ngã bệnh, trì 

chú Đại Bi, chợt liên tục niệm Phật rồi qua đời. 



Theo  Linh  Cảm  Phú,  cô  Chánh  Tín  là  vợ  cư  sĩ  Chánh  Pháp  ăn 

chay từ bé, cùng chồng tu Tịnh nghiệp. Lâm chung bảo chồng: “Mau đỡ 

em ngồi dậy, Quán Âm Bồ Tát đến”. Cô chắp tay đặt lên trán, dốc hết 

sức niệm “Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát” rồi qua đời. 



(16). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Đào Thiện là vợ Bành 

Hy Tốc, niệm Phật không thiếu sót. Lâm  chung, nói: “Đại hòa thượng 

đến, ta đi đây”. Về sau, Tịch Căn Đại Sĩ giáng đàn, bảo: “Đào Thị lâm 

chung chánh niệm, nên cảm Quán Âm đến tiếp dẫn, hoa sen vàng hiện 

tiền, sanh về thế giới bảy báu nơi phương Tây”. 



Theo Linh Cảm Phú, sư Ngọ Đình chuyên trì chú Đại Bi, tu Đại 

Bi Sám. Sau khi mất, có người chết đi sống lại, nói: “Ngọ Đình đã sanh 

về Tịnh Độ”. 



(17). Di Đà Kinh:  “Kỳ nhân lâm mạng chung thời, A Di Đà Phật 

 dữ chư thánh chúng, hiện tại kỳ tiền”  (Khi người lâm chung, A Di Đà 

Phật và các thánh chúng hiện ra trước mặt). 



Bất Không Quyến Sách Thần Chú Tâm Kinh:  “Lâm mạng chung 

 thời, Quán Tự Tại Bồ Tát tác tỳ-kheo tượng, lai hiện kỳ tiền, hoan hỷ ủy 

 dụ”  (Khi mạng chung, Quán Tự Tại Bồ Tát hiện hình tượng tỳ-kheo đến 

trước mặt, vui vẻ an ủi, khuyên nhủ). 



(18). Thập Vãng Sanh Kinh có đoạn văn nói đến mười thứ chánh 

niệm, hễ thành tựu được một điều lành nào đều được vãng sanh. 

Trong Tịnh Độ Cáo Giới có ba điều nghi và ba điều khó vượt qua 

khi lâm chung. Điều thứ ba là nói:  “Ta tuy niệm Phật Di Đà, nhưng lúc 

 lâm chung, sợ Phật không đến tiếp dẫn, do nghi thành chướng, đánh mất 

 chánh niệm, chẳng được vãng sanh. Vì thế, người niệm Phật điều thiết  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 606

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 yếu là phải tin chắc vào kinh Phật, đừng sanh ý niệm nghi ngờ” . 

Lại  nữa,  phần  Phàm  Lệ  Phát  Khởi  của  bộ  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền 

Lục có đoạn:  “Từ trước đến nay, những người vãng sanh được ghi chép 

 ắt  có  sự  chứng  nghiệm  rõ  rệt.  Nhưng  các  sự  ứng  nghiệm  chưa  được 

 nghe tới, phần nhiều bị thiếu sót. Nhưng chẳng thấy hình thì xin hãy xét 

 bóng, chỉ cần tự tâm tịnh thì còn đợi gì mà chẳng sanh? Như các vị tôn 

 túc Tử Các, Thiên Y, Trung Phong, Thiên Như, Diệu Hiệp v.v... các bậc 

 tiền bối như Trần Oánh Trung, Phùng Tế Xuyên, đều có mật nhân (nhân 

 ngầm  kín),  chánh  quả  chẳng  dối,  buông  tay  liền  ra  đi,  chẳng  dời  nửa 

 bước, cần gì phải đợi lâm chung hiện tướng rồi mới có thể quyết đoán là 

 họ  vãng  sanh  hay  không.  Cho  nên  dẫu  không  có  Phật  đến  đón,  cũng 

 chẳng ngại nhất tâm về thẳng [Cực Lạc]. Nguyện lúc lâm chung, đừng 

 sanh  nghi  chướng” .  Xét  ra  nhận  xét  này  liên  quan  đến  trường  hợp  bà 

Phan  Quảng  Đàm  trong  câu  tụng  thứ  mười ba,  co ba  ngón tay  rồi  qua 

đời, chính là nhằm chỉ điểm bà ta đã chứng Tam Quả rồi vãng sanh. Đối 

với Sơ Quả, Nhị Quả, Tứ Quả có thể dựa theo đây để suy ra. 

 2.2.5.5. Ứng hiện điềm lành  

 1. Bèn có: Đâu Suất, Thạch Thành, vàng phủ kín đại địa; Tào 

 Khê, Liên Tự, chói rực cả hư không. 

  

 2.  Tổ  Nam,  Linh  Chiếu,  cùng  lưu  xá-lợi;  Nhân  Nhạc,  Đại 

 Hạnh, sắc thân chẳng hoại. 

  

 3. Giúp ông Lữ niệm Phật, nhà đầy ắp hương sen; Kim Thích 

 may bỏ nghề chài, hư không rộn nhạc trời. 

  

 4.  Mây  hồng  giăng  bủa,  dẫn  Tư  Nghĩa  vãng  sanh;  lọng  hoa 

 trang nghiêm, mừng Kiền công thấy trước. 

  

 5. Bạch y, anh lạc, Chí Tây lên thuyền trăm báu, quang minh 

 sắc tía, Thường Trí lửa sen rạng ngời. 

  

 6. Thiện Nguyệt ghế hiện hoa sen, ảnh tượng chẳng mòn; Đại 

 Vu nhà nẩy linh chi, đỏ vàng đua rạng. 

  

 7. Tro áo Vạn Tông, hoảng nhìn thánh tượng phân minh; quần 

 dơ tiết phụ, nở hoa sen sáng ngời. 

  

 8. Đốt hòm bà lão nghèo, thân Tam Thánh chói ngời kim sắc. 

 Thiêu áo xống bà Từ, ngọn lửa rực hoa sen năm sắc. 

  

 9. Bà Trương, Nhữ Uyển, hương ngập chiên đàn; cô Vương, cô 

 Hoàng, tro tàn sen trổ. 

  

 10. Ông Hà thấy phan lọng dập dìu, cô Bùi mừng hoa trời vờn  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 607

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 lượn. 

  

 11.  Cụ  Dương  hiện  đàn  hương  quanh  quẩn,  bà  Nghiêm  nhìn 

 dáng vẻ tươi hồng. 

  

 12.  Nhận  thưởng  áo  sạch,  kính  nghe  kinh  Liên  Tổ.  Chiếc  váy 

 tỏa sáng, hay khéo vượt trỗi Tăng Do. 

  

 13.  Rạng  ngời  sắc  mây  hoa,  cả  chùa  đều  hãi;  phóng  quang 

 minh bạch hào, ngàn đèn soi khắp. 

  

 14. Ấy là vì sáu chữ hồng danh, vốn đầy phước đức, nhưng nhất 

 tâm bất loạn, liền sẵn trang nghiêm. 

  

 15. Pháp lưu tiếp nối, hải ấn tỏa quang. 

  

 16. Bồ Tát tu tập nhiều kiếp đến nay, chúng sanh nhất thời trọn 

 đủ. Đấy chính là chuyện nhiếp độ chúng sanh thứ sáu của Đại Sĩ vậy. 

(1). Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đời Tùy, ngài Pháp Trí cảm 

được hai vị Đại Sĩ hiện tướng nơi đài Đâu Suất chùa Quốc Thanh. Về 

sau, Sư niệm Phật, qua đời, có ánh sáng sắc vàng từ trời Tây chiếu tới, 

soi sáng cả mấy trăm dặm. 



Lại nữa, đại sư Trí Giả lúc lâm chung, trụ tại chùa Thạch Thành, 

chuyên niệm A Di Đà Phật, Bát Nhã, Quán Âm. Sư bảo đại chúng tụng 

Vô Lượng Thọ Kinh, quang minh ngập núi, nhạc trời tấu rộn. Tán rằng: 

 “Bốn mươi tám nguyện, trang nghiêm Tịnh Độ, ao hoa, cây báu, dễ đi, 

 không  người.  Tướng  xe  lửa  hiện,  kẻ  nhất  niệm  cải  hối,  vẫn  còn  được 

 vãng  sanh.  Huống  người  Giới  Huệ  huân  tu?  Các  thầy  và  bạn  ta,  nay 

 theo Quán Âm, Thế Chí, đều đến đón ta” . Nói xong, Sư như nhập tam-

muội, kim quang chiếu mấy trăm dặm, dân chài ngỡ là trời đã sáng. 



Lại nữa, đời Minh, ngài Hám Sơn về sau trụ tại Tào Khê, thị hiện 

mắc bệnh nhẹ, bảo mọi người: “Duyên đời sắp hết”, tắm gội, đốt hương 

qua đời, có ánh sáng chiếu rực trời. 



Lại nữa, vào đời Tống, sư Liễu Nhiên trụ tại chùa Bạch Liên, lâm 

chung viết rằng:  “Do sức niệm Phật, được sanh Cực Lạc. Này hỡi mọi 

 người, há chẳng tự gắng?”  Lúc Sư mất, thiên nhạc rộn hư không, tường 

quang chiếu rực trời. 

(2).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  Tổ  Nam  thấy  Tam  Thánh 

đến đón bèn mất. Giữa chặng mày hiện xá-lợi, lấy đi lại sanh [ra viên xá-

lợi mới]. 

Lại nữa, trong đời Tống, ngài Linh Chiếu tự bảo: “Đã đến kỳ hạn 

sanh An Dưỡng” rồi mất. Lúc trà-duy (trà-tỳ, hỏa thiêu), mùi hương lạ 

quyện lấy mọi người, xá-lợi đầy ắp. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 608

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  Nhân  Nhạc  đã  mất  ba  mươi  năm,  mọi 

người mộng thấy Sư bảo mở khám thờ trong tháp ra. Mở khám thì sắc 

thân bất hoại, xá-lợi tràn ngập. 

Theo Tây Phương Trực Chỉ, đời Đường, ngài Đại Hạnh được vua 

ban hiệu là Thường Tinh Tấn Bồ Tát. Sau khi mất, mùi hương lạ đọng 

lại cả mười ngày, nhục thân chẳng hoại. 

(3).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Thanh,  Lã  Úy  Nhược  ăn  chay, 

thích bố thí, dốc lòng tu Tịnh nghiệp. Chương Thuyên bỏ nhà [để biến 

thành chùa], mộng thấy một vị Tăng ngồi xếp bằng trong sân niệm Phật 

hiệu, hỏi: “[Niệm Phật] để làm gì?” Đáp: “Chẳng mấy bữa nữa, ông Lã 

sẽ sanh về Cực Lạc, ông chẳng biết hay sao?” Đến lúc thị tịch, mùi hoa 

sen tỏa khắp buồng ngủ, tự nói: “Phật, Bồ Tát đều đến rồi”, niệm Phật 

qua đời. 

Lại nữa, vào đời Tống, Kim Thích thoạt đầu làm nghề chài, về sau 

đổi nghề, ăn chay, niệm Phật không thiếu sót. Một hôm, ông Kim nói: 

“Ta thấy Phật và Quán Âm, Thế Chí”. Hôm sau, lại nói: “Hoa sen vàng 

đến đón ta” liền mất. Nhạc trời, hương lạ suốt ngày không tan. 

(4). Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Tư Nghĩa ngồi xếp bằng từ 

biệt đại  chúng qua  đời,  chợt  tỉnh  lại nói: “Vừa  mới  đi  theo  Quán  Âm, 

thấy  người  to  lớn  sắc  vàng  nói:  ‘Báo  duyên  của  ngươi  chưa  hết,  bảy 

ngày  nữa  sẽ  đến  đón”.  Đúng  kỳ,  Sư  viên  tịch,  có  mây  đỏ  giăng  bủa, 

dường như dẫn lối, Sư ngoảnh mặt về Tây ra đi. 

Lại  nữa,  vào đời  Tấn,  Huệ  Kiền  trụ  tại  chùa  Gia  Tường,  tự  biết 

sắp mất, tâm tưởng An Dưỡng, cầu đảo đức Quán Âm. Bà ni ở chùa Bắc 

là Tịnh Nghiêm mộng thấy ngài Quán Âm từ cửa Tây Quách đi vào, mắt 

trong veo, dung nhan tươi đẹp, quang minh chói lấp mặt trời, mặt trăng, 

tràng, phan, lọng hoa, bảy báu trang nghiêm. Bà ni làm lễ, hỏi Bồ Tát đi 

đâu. Đáp: “Đến đón Huệ Kiền”. Huệ Kiền cũng thấy trước thánh tượng, 

thị giả đều ngửi thấy mùi hương lạ khi Sư thị tịch. 

(5). Theo Cao Tăng Truyện, tập Bốn, đời Thanh, sư Cơ Phổ tự là 

Chí  Tây.  Mẹ  ngài  mộng  thấy  người  áo  trắng  trao  cho  đứa  con  bèn  có 

thai. Sư chuyên tu Tịnh nghiệp, trì chú Đại Bi, linh ứng rất rõ rệt. Năm 

Dân Quốc thứ 4 (1915), trong Định, Sư thấy Bạch Y Đại Sĩ khắp thân 

đeo anh lạc, ngồi thuyền trăm thứ báu to như quả núi, lướt trên hư không 

đến đón. Sư bèn hướng về Tây niệm Phật qua đời. 

Lại nữa, vào đời Thanh, sư Thường Trí thuở bé trông thấy tượng 

Đại Sĩ, đột nhiên khởi lòng tôn kính. Xuất gia tụng Tâm Kinh, đến câu 

 “tâm  vô  quái  ngại”   đột  nhiên  như  được  cởi  gỡ,  bèn  chuyên  tu  Tịnh 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 609

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nghiệp, biết trước lúc mất. Lúc trà-tỳ, có sắc tía như hoa sen từ trong ánh 

lửa xẹt ra sáng ngời. 

(6). Theo Thánh Hiền Lục, đời Thanh, Trầm Thiện Nguyệt là vợ 

ông Trần, tu Niệm Phật tam-muội, ăn chay, phóng sanh, hằng ngày tụng 

một quyển [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện, mười lăm biến chú Đại Bi, niệm 

Phật ba vạn tiếng, mấy chục năm giống như một ngày. Bà mất rồi, trên 

ghế hiện hoa sen, hiện bóng chẳng diệt. 

Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  Tôn  Đại  Vu  mười  hai  tuổi  liền  thọ  Ngũ 

Giới, chuyên tu Tịnh nghiệp, thấy Di Đà, Quán Âm đến đón bèn qua đời. 

Thoạt đầu, mỗi năm trong nhà trổ nấm Linh Chi419 đẹp đẽ, sắc như vàng, 

hoặc như bánh xe màu đỏ hoặc trắng. 

(7).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  Phan  Vạn  Tông  ăn 

chay trường niệm Phật. Trên cửa tịnh thất, ẩn hiện hồ lô phóng quang. 

Ông thị hiện bị bệnh, niệm Phật qua đời. Vợ đốt áo, trong tro tàn hiện ra 

tượng Tam Thánh, mày mắt phân minh, nếp áo đầy đủ. Lại đốt một cái 

áo lót, trong tro hiện ra mấy chục chữ to màu đỏ, bị kẻ không hiểu biết 

quét mất. 

Lại nữa, vào đời Thanh, tiết phụ họ Trương ở Thường Thục sống 

cảnh nghèo, khắc khổ thủ tiết, thờ Quán Âm, nhất tâm niệm Phật, lễ bái 

không gián đoạn. Về sau bà mất vì bệnh lỵ, cái váy bà mặc rất bẩn, đem 

quăng xuống sông, chợt hoa sen ngũ sắc sáng ngời mặt nước. Hàng xóm 

đem giặt sạch, dùng làm màn. 

(8). Theo Linh Cảm Phú, trong niên hiệu Chí Thuận đời Nguyên, 

thành Hàng Châu đói kém, người chết đói sắp lớp. Một bà lão [chết rồi], 

để cả mười ngày xác chẳng hư, trồi lên các xác khác. Lục trong thân thấy 

có  cất  ba  bức  hình  Phật.  Người  ta  mua  quan  tài,  tẩm  liệm  thiêu  hóa. 

Trong ngọn lửa hiện kim thân Tam Thánh, người niệm Phật càng đông. 

Theo Thánh Hiền Lục, đời Thanh, Dương Phất Trai, vợ là Từ Thị 

ăn chay niệm Phật và chú Đại Bi cầu sanh An Dưỡng. Một hôm bà ta 

niệm chú, [người nhà] cảm thấy tiếng vang ra ngoài cửa, nhìn lại thì bà 

419  Linh  Chi  là  tên một loại  nấm  (Ganoderma  Lucidum),  được  coi  là  có  dược  tính 

thần  kỳ  giúp  con  người  tráng  kiện,  trẻ  lâu.  Có  nhiều  loại  Linh  Chi,  nhưng  thông 

thường Linh Chi có hình dạng như quả cật, bẹt, phẳng, sắc nâu đỏ, có rìa màu vàng 

nhạt. Nói chung, dược tính của Linh Chi chưa hề được chứng minh cụ thể qua các 

khảo sát khoa học nào. Linh Chi rất mắc tiền chỉ vì các sách cổ mô tả Linh Chi như 

một vị thuốc vô song. Chẳng hạn, sách Thần Nông Bản Thảo cho rằng:  “Linh Chi vị 

 đắng,  tính  trung,  không  độc,  chữa  các  bệnh  đau  ngực  mãn  tính.  Tăng  trưởng  khí 

 huyết lưu thông, nhuận thần... Dùng lâu ngày sẽ khiến thân nhẹ nhàng, không già, 

 tăng thọ....” 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 610

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ta đã mỉm cười, ngồi qua đời. Trời đang lúc nắng gắt, quàn xác ba ngày 

mà mặt vẫn như còn sống. Đem thiêu áo xống, ngọn lửa hiện thành hình 

hoa sen ngũ sắc. 

(9). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Dương Thị là vợ ông 

Trương Trật Tư. Trong khi bị bệnh, bà phát nguyện cầu sanh về Tây, thờ 

tượng Tiếp Dẫn. Niệm Phật năm ngày, trong phòng ngửi thấy mùi hương 

chiên-đàn. 

Lại nữa, vào đời Thanh, vợ ông Vương Mai là Nhữ Quý Uyển dốc 

lòng niệm Phật. Bị bệnh nguy ngập, bảo mọi người: “Quán Âm Đại Sĩ 

đến rồi, ta đi đây”. Chắp tay, tụng chú Đại Bi, [mọi người] liền ngửi thấy 

hương chiên-đàn tràn ngập trong phòng, bà mỉm cười qua đời. 

Lại nữa, đời Tống, con gái nhà họ Vương niệm kinh Kim Cang, 

niệm Phật, mẹ bị chết, thân chảy máu. Cô phát nguyện, hồi hướng, máu 

liền  thôi  chảy.  Về  sau,  lúc  cô  ta  lâm  chung,  tay  nắm  lá  phan  báu  thờ 

trước tượng Quán Âm, qua đời. Người nhà [sau khi thiêu] đem tro đặt 

trong phòng, hiện ra mấy đóa hoa sen. 

Lại nữa, con gái ông Trưởng Sử họ Hoàng hằng ngày tụng phẩm 

Phổ  Môn,  Kim  Cang  Kinh,  ngồi  niệm  Phật  qua  đời.  [Người  nhà]  theo 

thói đời, bới tro để đoán cô ta sanh về đâu. Trong tro hiện ra một đóa hoa 

sen. 

(10).  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  Hà  Đàm  Tích  trì  Bồ  Tát 

giới, niệm Phật. Lâm chung, thấy Tam  Thánh và phan, lọng, hương lạ 

đến đón, bèn qua đời. 

Lại nữa, đời Tống, con gái nhà họ Bùi ở Phần Dương niệm Phật, 

dùng đậu để đếm số, [số đậu ấy] dồn lại được mười ba thạch420. Về sau, 

cô nói: “Phật, Bồ Tát đón tôi, tôi sẽ vãng sanh”. Hoa trời phơi phới rơi 

xuống, cô ta bèn qua đời. 

(11). Theo Tân Tề Hài, bà cụ Dương sống nương tựa con gái, ở 

trong một ngôi lầu, thờ tượng Đại Sĩ, tụng kinh không lười nhác. Suốt ba 

mươi năm chẳng đặt chân xuống đất. Tánh tình từ thiện, hễ nghe tiếng 

đầy tớ bị đánh đòn liền bàng hoàng không ăn cơm được. Hễ tôi tớ lên lầu 

liền chia thức ăn của mình cho họ. Trước khi cụ mất ba ngày, lấy chậu 

rửa chân, bảo: “Ta đi lần này sẽ bước trên hoa sen”. Trong khoảnh khắc, 

mùi diệu hương chiên-đàn lẩn quẩn trên không trung, cụ ngồi xếp bằng  

420 Thạch là đơn vị đo lường (đúng ra phải đọc là Đàm, nhưng từ trước đến nay ta 

vẫn quen đọc là Thạch). Nếu tính theo dung tích thì một Thạch là một trăm Thăng 

(mỗi Thăng là một lít), còn nếu xét theo đơn vị cân nặng thì một Thạch là 120 cân, 

tức 72 kg. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 611

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

qua đời. Mùi hương đọng suốt ba ngày mới tan. 

Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  Giang  Thị  là  vợ  ông 

Nghiêm  Nhẫn,  gà  gáy  liền  dậy,  quỳ  trước  Phật  niệm  Phật  một  ngàn 

tiếng.  Tiếp  đó,  tụng  kinh  chú.  Một  hôm  đi  ngủ,  bỗng  lớn  tiếng  kêu: 

“Quán Thế Âm Bồ Tát đến rồi!” Tắm gội qua đời, vẻ mặt hồng nhuận, 

chân tay mềm mại. 

(12). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Tư Ngạn lâm chung 

bảo mọi người: “Ta đã đích thân đến Tây Phương, thấy Phật và hai vị 

Đại Sĩ, được Phật ban cho ta tịnh y. Lại thấy Liên Trì đại sư thuyết pháp 

cho đại chúng” 

Theo  Thiện  Nữ  Nhân  Truyện,  vào  đời  Minh,  u  già  họ  Hoàng 

thường ăn chay niệm Phật. Trong niên hiệu Vạn Lịch, bị bệnh nặng sắp 

mất,  đem  phơi  những  chiếc váy  cũ  ở  sân.  Mười  hai  chiếc  váy  ấy  chợt 

hiện thành mười hai bức tượng Quán Âm, mỗi bức khác nhau: rừng trúc, 

chim két, xen lẫn trong ấy. Qua một ngày đêm liền biến mất thì bà cụ 

cũng qua đời. 

Chí Công hiện tượng Quán Âm  mười hai  mặt, Trương Tăng Do 

chẳng thể vẽ được, xin coi lời chú thích thứ nhất trong phần Ứng Hóa. 

(13). Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Lưu Tống, bà ni Pháp Thịnh 

tu Thập Lục Quán, dốc chí Tây Phương. Trong khi bệnh tật, nằm nghỉ, 

thấy Quán Âm Đại Sĩ, mây, hoa, quang minh báu, chiếu sáng ngời khắp 

chùa.  Đại  chúng  đều  kinh  ngạc.  Pháp  Thịnh  nói:  “Phật,  Bồ  Tát  phóng 

quang độ tôi”, vui vẻ qua đời. 

Lại  nữa,  đời  Đường,  bà  ni  Pháp  Tạng  sống  ở  Kim  Lăng,  niệm 

Phật. Ban đêm thấy quang minh của Phật, Bồ Tát chiếu sáng chùa liền 

qua đời. 

Lại nữa, đời Tống, Trầm Thị Diệu Trí, ăn chay trường, niệm Phật. 

Chợt thấy Phật Di Đà đột ngột hiện thân trong không trung, hai vị Bồ 

Tát và thánh chúng đứng hai bên và vây quanh, phóng bạch hào quang, 

giống như cái mống dài vắt ngang hư không, ngàn ngọn đèn chiếu khắp. 

Bà Trầm liền qua đời. 

(14).  Di  Đà  Yếu  Giải:   “Dùng  danh  hiệu  để  cảm  vời  đức,  đức 

 chẳng  thể  nghĩ  bàn,  cho  nên  danh  hiệu  cũng  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Do 

 công đức của danh hiệu chẳng thể nghĩ bàn nên tán tâm xưng danh liền 

 trở thành hạt giống Phật, chấp trì lên Bất Thoái”.  Sách còn viết:  “Tin

 một niệm tâm hiện tiền của ta vốn sẵn đủ Cực Lạc. Y báo, chánh báo, 

 chủ, bạn cõi Tây Phương đều là bóng dáng hiện trong một niệm tâm của 

 ta thì sẽ không còn nghi hoặc. Danh hiệu được chấp trì chân thật chẳng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 612

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 thể nghĩ bàn, tâm tánh năng trì cũng chân thật chẳng thể nghĩ bàn. Trì 

 một tiếng thì một tiếng chẳng thể nghĩ bàn, trì mười, trăm, ngàn, vạn vô 

 số tiếng thì mỗi tiếng đều chẳng thể nghĩ bàn” . 

(15). Lăng Nghiêm Kinh:  “Càn Huệ Địa, vị dữ Như Lai pháp lưu 

 thủy  tiếp” (Càn  Huệ  Địa  chưa  tiếp  nhận  được  nước  từ  dòng  pháp  của 

Như  Lai).  Sau  đó,  kinh còn  nói:   “Như  Lai nghịch  lưu, như  thị  Bồ  Tát 

 thuận  hành  nhi  chí,  giác  tế  nhập  giao,  danh  vi  Đẳng  Giác”   (Như  Lai 

ngược dòng, còn Bồ Tát thì thuận dòng mà đạt đến như thế, gặp gỡ nhau 

ở ngay nơi bờ mé chứng nhập quả giác, nên gọi là Đẳng Giác)421. Chú

thích:  “Nhập giao”  chính là tiếp nhận nước từ dòng pháp vậy. Kinh còn 

chép:  “Như ngã án chỉ, hải ấn phát quang”  (Như ta nhấn ngón tay, hải 

ấn tỏa sáng). 

(16). Trong kinh Thọ Ký, đức Phật nói:  “Hằng hà sa số khả tri, 

 thử Đại Sĩ tiên cúng dường Phật, chủng chư thiện căn, bất khả xưng kế” 

(Số cát trong sông Hằng còn có thể biết được, chứ vị Đại Sĩ này trước 

kia đã cúng dường Phật, gieo các căn lành thì chẳng thể tính kể được). 

Kinh  Bi  Hoa  cũng  chép  thái  Tử  Bất  Thuấn  (tiền  thân  của  Quán 

Thế Âm Bồ Tát) và Luân Vương Di Đà cùng ở chỗ Bảo Tạng Như Lai, 

phát  Bồ  Đề  tâm,  giữ  lấy  cõi  Tịnh  Độ.  Sau  Hằng  hà  sa  số  A  Tăng  Kỳ 

kiếp, [thành tựu] thế giới tên là An Lạc. Đủ thấy Đại Sĩ phù tá Phật Di 

Đà,  trang  nghiêm  thế  giới  Cực  Lạc,  trải nhiều  kiếp  quả thật chẳng thể 

tính được số. Bốn mươi tám nguyện của Phật Di Đà, hễ chúng sanh vãng 

sanh đều cùng lúc trọn đủ [bốn mươi tám nguyện ấy]. 

Ngài Linh Phong nói:  “Lấy các thứ trang nghiêm của Phật Di Đà 

 để tăng thượng bản chất, nhờ đó, các thứ trang nghiêm trong tự tâm của 

 chúng sanh được dấy khởi theo, [cho nên] toàn Phật là chúng sanh, toàn 

 Tha chính là Tự vậy” . 

 1.  Từ  đấy  về  sau,  hoa  nở  thấy  Phật,  mừng  đứa  con  lêu  lổng 

 quay về. Quang chiếu lợi sanh, nghe Đại Sĩ thuyết pháp. 

421 Pháp sư Viên Anh giảng đoạn này như sau:  “Thỉ giác trở về nguồn, hợp nhất với 

 Bổn Giác, đắc tướng thanh tịnh nơi trí, bèn hòa nhập với Thập  Địa. Trong địa vị 

 này, Bồ Tát thấu hiểu Thỉ Giác, trí huệ ngang bằng với quả Diệu Giác của Như Lai, 

 cùng phá được sanh tướng giống như Phật. Nói ‘Như Lai nghịch lưu’ có nghĩa là 

 Như Lai nhân viên quả mãn, chứng đắc Niết Bàn quả hải, do chẳng bỏ chúng sanh 

 nên thả chiếc bè từ, ngược dòng Niết Bàn [để vào tam giới], thị hiện tu nhân chứng 

 quả. Đấy là nói về đoạn quả. Nếu nói theo phương diện trí quả thì Bồ Tát tiến nhập 

 Bồ Đề giác quả, ngay trong lúc ấy đôi bên gặp gỡ nhau nơi bờ mé quả giác nên nói 

 “giác tế nhập giao”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 613

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 2.  Quang  minh  vô  lượng,  được  chiêm  ngưỡng  tự  tánh  Di  Đà. 

 Rốt ráo như hư không, thật chứng duy tâm Tịnh Độ. 

 3. Hóa thân vô số, trí lực trọn khắp mười phương. Nhất Sanh 

 Bổ Xứ, đại nguyện thành trong khoảnh khắc. 

 4. Phàm những công năng của người học, không chi chẳng do 

 Bồ Tát ban cho. 

 5. Chúng sanh giới tận, cùng về Cực Lạc tiêu dao. Không còn 

 thấy danh hiệu Bồ Tát thì mới là bi tâm viên mãn. 

 6. Vì thế, Biện Tài thiên nữ tận hết sức chẳng thể tán thán hồng 

 ân.  Chép  kinh  điển  nhiều  tựa  Tu  Di,  khó  xưng  dương  thánh  đức. 

 Riêng  thể  hiện  lòng  Từ,  rộng  tuyên  chánh  pháp.  Hồi  hướng  cho 

 chúng sanh, nhằm báo đại đức chừng mảy giọt. Tán thán đã hết, xin 

 đặt kệ tiếp (Đoạn  này  tổng  kết  sáu  môn  nhiếp  độ  chúng  sanh  và  ca  tụng  chung 

 lòng Từ và ân đức sâu dầy của Đại Sĩ. Ca tụng nhưng chẳng thể nào ca tụng, toan 

 báo đáp nhưng chẳng thể báo đáp, dẫn khởi phần tụng văn trong đoạn kế tiếp, chánh 

 yếu vẫn nhằm khuyến hóa chúng sanh). 

(1). Trong bài Hồi Hướng Văn của ngài Từ Vân có câu  “hoa khai

 kiến Phật” . Trong phần ca tụng công đức trang nghiêm của Bồ Tát trong 

Vãng Sanh Luận, có đoạn:  “Vô cấu trang nghiêm quang, nhất niệm cập 

 nhất thời, phổ chiếu chư Phật hội, lợi ích chư quần sanh” (Quang trang

nghiêm vô cấu, một niệm và một thời, chiếu khắp các chúng hội, lợi ích 

các quần sanh). 

(2). Theo Vãng Sanh Luận, ánh sáng thanh tịnh viên mãn, trọn đủ 

giống như gương,  hay  mặt  trời,  mặt  trăng.  Luận  còn  có  câu:   “Rốt  ráo 

 như hư không, rộng lớn không ngằn mé” . 

(3). Hạnh Nguyện Phẩm:  “Mông bỉ Như Lai thọ ký dĩ, hóa thân vô 

 số bách câu-chi, trí lực quảng đại biến thập phương. Phổ lợi nhất thiết 

 chúng  sanh giới”   (Được  đức  Như  Lai  thọ  ký  rồi, hóa  thân vô  số trăm 

câu-chi.  Trí  lực  rộng  lớn  khắp  mười  phương,  lợi  khắp  hết  thảy  chúng 

sanh giới). 

Di Đà Kinh:  “Cực Lạc quốc độ, chúng sanh sanh giả, giai thị A 

 Bệ Bạt Trí, kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ”  (Chúng sanh sanh về cõi 

nước Cực Lạc đều là A Bệ Bạt Trí, trong ấy phần nhiều là bậc Nhất Sanh 

Bổ Xứ). 

Hạnh  Nguyện  Phẩm:   “Ngã  ký  vãng  sanh  bỉ  quốc  dĩ,  hiện  tiền 

 thành tựu thử đại nguyện”  (Ta đã vãng sanh cõi ấy rồi, hiện tiền thành 

tựu đại nguyện này). 

(5). Hạnh Nguyện Phẩm:  “Nãi chí hư không thế giới tận, chúng  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 614

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 sanh  cập  nghiệp  phiền  não  tận,  như  thị  nhất  thiết  vô  tận  thời,  ngã 

 nguyện cứu cánh hằng vô tận” (Cho đến hư không thế giới tận, chúng 

sanh và nghiệp phiền não hết, hết thảy như thế chẳng cùng tận, nguyện 

tôi rốt ráo luôn vô tận). 

Viên Giác Kinh:  “Đối ly huyễn cấu, thuyết danh Bồ Tát. Cấu tận, 

 đối trừ, tức vô đối cấu, cập thuyết danh giả” (Sự nhận thức không còn 

vướng vào cấu trần (phiền não) phân biệt hư vọng thì gọi là Bồ Tát; khi 

đã  không  còn  có  phiền  não,  dứt  trừ  sự  nhận  thức  đối  đãi  thì  chính  là 

không còn có sự nhận thức, không còn phiền não, cũng như không còn 

có những danh xưng ấy)422 .  Chú thích:  “Đối cấu”  là Bồ Tát.  “Cấu tận, 

 đối trừ”  là Phật. 

(6). Hạnh Nguyện Phẩm:  “Các dĩ xuất quá Biện Tài thiên nữ vi 

 diệu thiệt căn, nhất nhất thiệt căn xuất vô tận âm thanh hải, nhất nhất 

 âm thanh, xuất nhất thiết ngôn từ hải, xưng dương tán thán Như Lai chư 

 công đức hải, vô hữu cùng tận”  (Mỗi vị đều hiện tướng lưỡi vi diệu hơn 

lưỡi của Biện Tài thiên nữ, mỗi lưỡi phát ra biển âm thanh vô tận. Mỗi 

một âm thanh vang ra hết thảy biển ngôn từ để xưng dương, khen ngợi 

biển các công đức của Như Lai chẳng có cùng tận). 

Kinh còn chép:  “Bác bì vi chỉ, tích cốt vi bút, thích huyết vi mặc, 

 thư tả kinh điển, tích như Tu Di”  (Lột da làm giấy, chẻ xương làm bút, 

trích máu làm mực, biên chép kinh điển, chất như núi Tu Di). 

 III. Kết luận - khuyên lơn - hồi hướng  



Trong phần này chia thành ba đoạn: 

1. Đoạn đầu gồm sáu bài kệ, dùng thí dụ thứ nhất trong kinh Pháp 

Hoa để tổng kết phần chánh yếu của tụng văn. 

2.  Đoạn  thứ  hai  gồm  mười  bài  kệ,  dùng mười  tâm  trong  Đại  Bi 

Chú Kinh để khuyến tấn hành giả. 

3. Đoạn cuối cùng là bài kệ tam hồi hướng. 

 Đấng Viên Thông Đại Sĩ, công đức thật vòi vọi. Giúp Thọ Phật 

 đã lâu, bèn có hiệu Đại Bi, nghĩ chín, xét kỹ càng, lòng bi há ai bằng, 

 tâm đau, gan tan nát, hối chẳng thể theo kịp. 

422 Chúng tôi dịch câu này theo cách pháp sư Văn Châu diễn giải lời giải thích trích 

từ bộ Đại Phương Quảng Viên Giác Tu Đa La Liễu Nghĩa Kinh Lược Sớ (do ngài 

Tông Mật soạn). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 615

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đời  Minh,  Châu  Cẩn  viết  trong  bài  Đại  Bi  Điện  Ký  như  sau: 

 “Người trông thấy tượng này hãy nên nhất tâm suy xét kỹ, vì sao Phật 

 thương xót con người, cũng như vì sao Phật động lòng Bi” . 

 Kinh  Pháp  Hoa  có  nói,  con  thơ  bỏ  trốn  đi,  cha  thương,  đuổi 

 theo gọi, hiện vẻ oán, kêu gào, như mặt trời mới mọc, chiếu sáng núi 

 cao trước (Đoạn này  nhằm kết lại đoạn lớn thứ nhất trong phần chánh yếu của 

 tụng văn: Đại Sĩ trải nhiều kiếp thuyết pháp độ sanh mà đến nay chúng ta vẫn chưa 

 ngộ). 

Theo phẩm Tín Giải của kinh Pháp Hoa, ví như có người tuổi còn 

thơ dại, bỏ cha trốn đi, ở nơi nước khác lâu ngày tuổi đã năm mươi. Tuổi 

đã cao rồi, lại càng túng quẫn, rong ruổi, lê la bốn phương để cầu cơm 

áo. Làm mướn lần hồi, đi qua nhà cha, dõi trông thấy cha mình ngồi trên 

giường  sư  tử,  các  thứ  trang  hoàng,  oai  đức  đặc  biệt  tôn  quý.  Gã  con 

nghèo nghĩ: “Đây chắc là một vị vua”, bèn nhanh chóng rời khỏi. Khi 

ấy, ông trưởng giả giàu vừa nhìn biết ngay gã ấy là con mình, liền sai 

người  bên  cạnh  gấp  rút  đuổi  theo,  bắt  về.  Đứa  con  nghèo  cùng  kinh 

ngạc, lớn tiếng kêu van. Ngài Hám Sơn nói:  “Đây là sánh ví hàng Nhị 

 Thừa sợ hãi sự việc Đại Thừa trong hội Hoa Nghiêm” . Nhị Thừa tự hối 

chưa thể ngộ nhập trong hội Hoa Nghiêm, nhưng bọn ta được Đại Sĩ trải 

nhiều kiếp thuyết pháp, cho đến nay vẫn chưa thể ngộ nhập, chẳng đáng 

buồn ư?  “Chiêu” (昭) nghĩa là sáng423. Do mặt trời chiếu vào [núi cao] 

trước, nên nó được sáng trước. 

 Thay  đổi mặc  áo  bẩn,  ngầm  cầm  đồ  dọn  phân,  vào  cõi  tục  độ 

 sanh, gởi thân nơi Bạch Hoa, để gần gũi lũ con, ứng hiện nhằm Đồng 

 Sự (Đoạn này ca tụng đoạn lớn thứ hai trong phần chánh của tụng văn, tức đoạn 

 văn nói về sự thị hiện). 

Theo phẩm Tín Giải, khi ấy, ông trưởng giả muốn dẫn dụ đứa con 

liền cởi bỏ anh lạc, bỏ áo sang quý mềm mịn và những vật trang sức, đổi 

sang mặc áo thô xấu, dơ bẩn, tay cầm đồ dọn phân để thuận tiện gần gũi 

con mình. Bổ Đát Lạc Ca, cõi này dịch là Bạch Hoa, chính là đạo tràng 

ứng hóa của Đại Sĩ, tức Phổ Đà. 

423 Đây là lời giải thích ý nghĩa chữ Chiêu trong nguyên văn lời tụng:  “Thí nhật sơ 

 xuất, cao sơn tiên chiêu”  (Ví như mặt trời vừa mới mọc, núi cao được chiếu sáng 

trước). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 616

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Phẩm Hiền Thủ của kinh Hoa Nghiêm có đoạn:  “Chúng sanh khổ 

 lạc,  lợi,  suy  đẳng,  nhất  thiết  thế  gian  sở  tác  pháp,  tất  năng  ứng  hiện 

 đồng kỳ sự, dĩ thử phổ độ chư chúng sanh”  (Chúng sanh khổ, vui, lợi, 

suy,  thảy,  hết  thảy  những  pháp  thế  gian  làm,  đều  hay  ứng  hiện  hòng 

đồng sự, dùng đó phổ độ các chúng sanh). 

 Cứu  khổ,  ban  vui,  cần  gì  liền  cho,  như  cha,  như  con,  tình 

 ngang thiên luân, vẫn ở chỗ mình, chẳng thoát vòng khổ (Đoạn này kết 

 lại đoạn văn cứu khổ ban vui)  



Theo  phẩm  Tín  Giải,  sau  đó,  ông  trưởng  giả  lại  bảo:  “Ngươi 

thường làm việc ở nơi đây, đừng đi qua chỗ khác nữa. Ta sẽ tăng lương 

cho ngươi, cấp tất cả những thứ cần dùng, đừng tự ngờ vực. Ta cũng có 

kẻ hầu già cả, vụng về, nếu ngươi cần, ta sẽ ban cho ngươi. Ta như cha 

ngươi, đừng lo âu nữa”. Khi ấy, trưởng giả bèn đặt tên cho hắn, gọi là 

con. Khi ấy, gã nghèo tuy vui mừng trước sự đãi ngộ ấy, nhưng vẫn ở 

chỗ hắn. 



Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Nhữ  ngã  đồng  khí,  tình  quân  thiên  luân” 

(Ta cùng với ngươi cùng một khí huyết, tình ngang mức thiên luân)424. 

 Được liếc nhìn Phật tạng, của cải đầy ăm ắp, chẳng ăn được cỗ 

 vua, trọn đành đói khát đạo, một môn Niệm Phật này, dễ hành nhưng 

424 Đây là lời Phật nói với ngài A Nan trước khi gạn hỏi bảy lần để chỉ dạy cái tâm. 

Theo pháp sư Thành Quán trong bộ Lăng Nghiêm Kinh Nghĩa Quán, câu này có hai 

cách hiểu:  

1.  Hiểu  theo  nghĩa  thông  tục,  chấp  trước  của  thế  gian  (mà  tượng  trưng  là  ngài  A 

Nan)  thì  Phật  và  A  Nan  có  là  anh  em  con  chú  con  bác,  mối  quan  hệ  cùng  tổ  tiên 

huyết thống ấy gọi là “thiên luân” (khác với “nhân luân” là mối quan hệ xã hội do 

kết hôn mà có). Thân tình như thế, lẽ nào, những điều ta biết, ta lại không dạy cho 

ngươi? 

2. Hiểu theo một mức độ cao hơn, đức Phật quở trách ngài A Nan đã ỷ y vào mối 

quan hệ theo cách nhìn phàm phu để rồi không chịu tu học. “Đồng khí” có nghĩa là ta 

và ngươi cùng sẵn tự tâm trọn đủ Phật tánh, ta với ngươi cùng  có khả năng thành 

Phật giống hệt như nhau. “Thiên luân” không phải là quan hệ họ hàng thân tộc mà là 

mối quan hệ giữa Phật và chúng sanh. Nay ngươi là đương cơ, do khí phận phàm phu 

chưa  giác  ngộ,  ta  là  đấng  đã  giác  ngộ  thì  phải  làm  sao  cho  ngươi  được  giác  ngộ. 

Quan hệ giữa ta và ngươi là quan hệ giữa người đã giác và kẻ chưa giác, ta chỉ có thể 

hướng dẫn ngươi chứ không thể trao sự giác ngộ của ta cho ngươi được. Đức Phật 

nói lời ấy để dứt tuyệt những chấp trước tình cảm thân tộc hẹp hòi để ngài A Nan tự 

tỉnh ngộ, lắng lòng quán chiếu cái tâm. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 617

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 khó tin (Đoạn này nhằm kết lại đoạn văn nói về việc hoằng pháp. Không niệm Phật 

 chính là dẫu đắc Thiền Định cảm thông, vẫn khó thể liễu thoát). 



Theo phẩm Tín Giải, trưởng giả bảo đứa con nghèo cùng: “Ta nay 

có  nhiều  vàng  bạc,  trân  bảo,  kho  lẫm  đầy  ắp,  bao  nhiêu  thứ  trong  ấy 

đáng  nên  trao  cho  ngươi,  ngươi  phải  biết  rõ,  hãy  nên  gắng  dụng  tâm, 

đừng để mất mát”. Đứa con nghèo liền vâng lời răn dạy, nhận lãnh, hiểu 

rõ các vật, vàng, bạc, trân bảo và các kho lẫm, nhưng không có ý niệm 

mong lấy một vật nào có giá trị dù chỉ bằng một bữa ăn. 



Chứng Đạo Ca:  “Đói gặp cỗ vua chẳng thể ăn”425. 

Phẩm Vấn Minh của kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Như nhân thiết 

 mỹ thiện, tự ngạ nhi bất thực, ư pháp bất tu hành, đa văn diệc như thị” 

(Như người bày cỗ ngon, tự chịu đói chẳng ăn, chẳng tu hành nơi pháp, 

nghe nhiều cũng giống vậy). 

 Đại chí thành tựu, gánh vác Phật đạo, hiểu rõ Tịnh Độ, chẳng 

 lìa tự tâm, gọi là “bảo tạng, tự nhiên đưa đến” (Đoạn này tổng kết đoạn 

 văn nói về sự nhiếp độ chúng sanh). 



Theo phẩm Tín Giải, lại qua một thời gian ngắn, cha biết ý con đã 

dần dần thông suốt, thành tựu đại chí, bèn bảo con rằng: “Nay tất cả hết 

thảy tài vật của ta đều là của con. Những gì thu vào, phát ra trước nay 

con đều biết cả”. Khi ấy, đứa con nghèo nghe cha nói lời ấy, liền hết sức 

hoan hỷ: “Tâm ta vốn chẳng có mong cầu gì, nay kho báu này tự nhiên 

đưa tới”. 

Trong Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, ông Bành Nhị Lâm đã 

viết:  “Liễu tri hết thảy chư Phật chẳng lìa tự tâm, vì tự tâm thường có 

 hết thảy chư Phật thành Chánh Giác. Liễu tri hết thảy cõi Phật chẳng lìa 

 tự tâm vì tự tâm đầy đủ hết thảy cõi Phật trang nghiêm. Liễu tri chúng 

 sanh nhất niệm niệm Phật, quyết định thành Phật, vì hết thảy Phật do 

 niệm lực mà thành. Liễu tri chúng sanh phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, 

 quyết định sanh về Tịnh Độ, vì hết thảy cõi là do nguyện lực hiện” . 

425 Đây là một thí dụ khác trong kinh Pháp Hoa. Trong phẩm Thọ Học Vô Học Ký, 

các vị Thanh Văn bày tỏ ý nguyện được đức Phật thọ ký rõ ràng rằng họ sẽ thành 

Phật, vì tuy đã nghe thọ ký “ai nấy đều có thể thành Phật”, nhưng họ vẫn chưa dám 

tin chắc chính mình sẽ thành Phật, giống như kẻ đói trông thấy cỗ bàn của hoàng đế 

bày sẵn, nhưng vua chưa ban lệnh ăn thì chẳng dám tự tiện ăn. Đáp lời cầu thỉnh, 

Phật lần lượt thọ ký cho các vị Thanh Văn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 618

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Đã ưa thích tịnh, hãy nên chán nhơ. Rộng dẹp các khổ, đừng 

 tham tự vui, mười tâm Đại Sĩ quyết chứng Diệu Giác. Một, đại từ bi, 

 chúng sanh nên học (Trong mười tâm, tâm thứ nhất là tâm từ bi). 



Thập Nghi Luận:  “Kẻ muốn quyết định sanh về Tây thì phải trọn 

 đủ  hai  thứ  hạnh,  một  là  yếm  ly  hạnh  (hạnh  nhàm  chán),  hai  là  hân 

 nguyện hạnh (hạnh vui ưa, mong muốn)” . Đối với hai câu  “dẹp khổ”  xin

xem trong lời chú thứ năm của phần liên quan. 

 Phật tánh của chúng sanh, có đầy đủ vạn năng, tại phàm chẳng 

 hề  giảm,  nơi  thánh  cũng  chẳng  tăng.  Bản  lãnh  của  Đại  Sĩ,  ta  cũng 

 quyết  đạt  được.  Cái  tâm  bình  đẳng  ấy,  lớn  nhưng  chẳng  kiêu  căng

 (Thứ hai, tâm bình đẳng). 

Khởi Tín Luận:  “Tướng tự thể của Chân Như nơi hết thảy phàm 

 phu,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  chư  Phật  chẳng  có  tăng  giảm, 

 chẳng sanh trong tiền tế, chẳng diệt trong hậu tế, rốt ráo thường hằng. 

 Từ  xưa  đến  nay,  tự  tánh  trọn  đủ  hết  thảy  công  đức,  nghĩa  là:  Tự  thể 

 mang ý nghĩa quang minh đại trí huệ, ý nghĩa chiếu khắp pháp giới, ý 

 nghĩa hay biết chân thật, ý nghĩa tự tánh tâm thanh tịnh, ý nghĩa thường 

 lạc  ngã  tịnh,  ý  nghĩa  thanh  lương  bất  biến  tự  tại,  đầy  đủ  Phật  pháp 

 chẳng thể nghĩ bàn nhiều hơn cát sông Hằng như thế, cho đến trọn đủ 

 những ý nghĩa không thiếu sót chút nào”. 



Theo Hoa Nghiêm Hợp Luận, từ địa vị phàm phu, tin rằng tam-

muội của chư Phật, tin rằng thần thông của chư Phật, tin rằng trí huệ của 

chư  Phật,  các  công  đức  từ  bi  tự  tại  của  chư  Phật  v.v...  ta  cũng  sẽ  đạt 

được! 

 Hết thảy hữu vi, mộng, huyễn, bọt, bóng, cái thân phù du, bóng 

 dâu xế tà, mau hiểu vô vi, thời thời tự tỉnh (Thứ ba, tâm vô vi). 

Kim Cang Kinh:  “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, 

 ảnh, như lộ, diệc như điển. Ưng tác như thị quán”  (Hết thảy pháp hữu 

vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng,  như  sương,  cũng  như  chớp.  Hãy  nên 

quán như thế). 



Theo  sách  Hoài  Nam  Tử,  con  phù  du  sáng  sanh,  tối  chết.  Cũng 

theo sách Hoài Nam Tử, mặt trời ngả bóng trên ngọn cây thì gọi là  “tang

 du” . 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 619

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đại Bi Kinh:  “Nguyện ngã tốc hội vô vi xá”  (Nguyện tôi mau lên 

nhà Đại Bi). 

 Oai thế ắt mất, thân thuộc ắt lìa, than ôi rễ ái, giữ mãi chẳng 

 rời,  xót  thay  tam  giới,  ái  niệm  buộc  ràng,  ai  không  nhiễm  trước,  là 

 thầy trời người (Thứ tư, tâm không nhiễm trước). 



Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm:  “Thị nhân lâm mạng chung thời, 

 nhất thiết thân thuộc, tất giai xả ly, nhất thiết oai thế, tất giai thoái thất” 

(Người ấy lúc lâm chung, hết thảy thân thuộc đều phải lìa bỏ, hết thảy 

oai thế thảy đều lui mất). 

Viên Giác Kinh:  “Đương  tri  luân  hồi,  ái  vi  căn  bản”   (Nên  biết: 

Ái chính là căn bản của luân hồi). 



Trong  Lô  Phước  Trí  Truyện,  ngài  Linh  Phong  đã  viết  bài  tán: 

 “Buồn  thay  tam  giới!  Ái  dục  làm  rễ,  chẳng  trừ  cội  rễ,  mong  chi  sanh 

 Tây!” 



Kinh Viên Giác còn dạy:  “Dục thoát sanh tử, miễn chư luân hồi, 

 tiên đoạn tham dục, cập trừ ái khát” (Muốn thoát sanh tử, tránh khỏi các 

nẻo luân hồi thì trước hết phải đoạn tham dục và trừ lòng khao khát yêu 

mến). 

 Tinh thần lìa hình, hài cốt về cội, Tứ Đại ly tán, Ngã còn sao 

 được? Không Quán phá chấp, là nguồn giải thoát (Thứ năm, tâm Không 

 Quán). 



Liệt Tử:  “Tinh thần lìa hình, đều trở về với chân thật. Hơn nữa, 

 tinh thần nhập môn thì hài cốt phản căn, ta còn đâu nữa?” ( “Nhập môn” 

 là trở về với trời, “phản căn” là trở về với đất). 

Viên Giác Kinh:  “Ngã kim thử thân, Tứ Đại hòa hợp, sở vị phát, 

 mao, trảo, xỉ, bì, nhục, cân, cốt, tủy, não, cấu sắc, giai quy ư Địa. Thóa, 

 thế, nùng, huyết, tân dịch, diên mạt, đàm, lệ, tinh khí, đại tiểu tiện lợi, 

 giai  quy  ư  Thủy.  Noãn  khí quy  Hỏa.  Động  chuyển  quy  Phong.  Tứ  Đại 

 các ly, kim giả vọng thân đương tại hà xứ?”  (Cái thân này của ta do Tứ 

Đại hòa hợp. Nghĩa là: Tóc, lông, móng, răng, da, thịt, gân, cốt, tủy, não, 

hờm  đều  quy  về  Địa.  Mũi  rãi,  mủ,  máu,  chất  lỏng,  nước  miếng,  đàm, 

nước mắt, tinh khí, đại tiểu tiện đều quy về Thủy. Hơi nóng quy về Hỏa. 

Sự động chuyển quy về Phong. Tứ Đại chia lìa, khi ấy cái thân huyễn 

vọng hiện thời sẽ ở chỗ nào?)  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 620

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tuy quán chư Phật, và chúng sanh Không, lễ bái, cúng dường, 

 ắt kính, ắt thành, giống như Phật thật, vừa yêu, vừa sợ, Phật từ kính 

 khởi, đừng lười tâm đầu (Thứ sáu, tâm cung kính). 

Duy Ma Kinh:  “Tuy tri chư Phật quốc, cập dữ chúng sanh không, 

 nhi thường tu Tịnh Độ, giáo hóa ư quần sanh”  (Tuy biết các cõi Phật, và 

chúng sanh rỗng không, nhưng thường tu Tịnh Độ, giáo hóa bọn quần 

sanh). 



Luận Bảo Vương:  “Một hương, một hoa, một ngọn đèn, một tiếng 

 nhạc và các thứ thức ăn dốc hết lòng dâng cúng tam thế chư Phật. Đấy 

 chính  là  cái  nhân  mầu  nhiệm  của  Tịnh  Độ,  là  cội  nguồn  ban  đầu  để 

 thành thánh, há  nên khinh dễ chuyện này? Nếu nghe nói ‘không lễ kính, 

 hiến tâm hoa, thắp tâm đăng, đốt tâm hương, lễ tâm Phật’ thì có khác gì 

 dùng sự khéo léo của khỉ, vượn, giữ lấy ước mộng rừng mơ ư? Hãy bảo 

 bọn họ hãy mặc tâm y, hãy ăn tâm phạn (cơm trong tâm) thì họ sẽ tận 

 lực cự tuyệt ‘chẳng thể làm được!’ Sao lại riêng đối với lục độ, vạn hạnh 

 lại xếp vào cái tâm Không Kiến vậy?” 



Niệm Phật Trực Chỉ:  “Nếu đối với tượng của một đức Phật và hai 

 vị Bồ Tát mà nghĩ thần thông, nguyện lực [của những tượng ấy] giống 

 hệt  như  chân  thân  của  Phật  thì  lạy  sẽ  linh,  cầu  ắt  ứng,  có  sai  biệt  gì 

 đâu? Há nên coi những tượng ấy là đất, gỗ, keo, sơn, thếp vàng, chẳng 

 xem là vị Phật thật sự đại nguyện tướng hảo ở Tây Phương Cực Lạc ư? 

 Ấy là vì lòng Từ của Phật trọn khắp, từ nơi thân vô nhị, thuận theo căn 

 cơ mà ứng hiện, chỉ bày lẽ Chân, chỉ bày sự hóa hiện, hoặc hiện hình 

 tượng;  mắt  ta  do  nghiệp  chướng sâu  nặng,  đối  với  một pháp  mà  [mỗi 

 người] thấy sai khác, đối với chân thân của Phật mà bảo là hình tượng. 

 Tượng ấy có phải thật sự là tượng ư? Vì thế đối với thuyết ‘chân thân 

 [của  Phật]  và  hình  tượng  giống  hệt  như  nhau’,  người  học  đừng  sanh 

 kiến giải khác lạ. Hãy nên như kẻ ăn xin được gần gũi đế vương, vừa 

 yêu,  vừa  sợ,  khát  ngưỡng được  vua  tiếp  nhận,  bao  dung,  để  cầu  được 

 thoát lìa vậy”. 



Phẩm Nhập Pháp Giới trong kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Nhất thiết 

 hóa Phật, tùng kính tâm khởi”  (Hết thảy các hóa Phật do tâm cung kính 

mà có). 

 Chúng sanh đông đảo, là Phật vị lai, phụ mẫu, sư trưởng, thoạt 

 chìm thoạt nổi, trong vết xe cạn, kêu cầu cứu vớt, tiếng rè, sức kiệt, cớ 

 sao nung nấu, ăn thịt, chẻ xương.  Tâm khiêm hạ ấy,  đừng nên trái  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 621

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 vượt (Thứ bảy, tâm khiêm hạ). 



Trong kinh Pháp Hoa, Thường Bất Khinh Bồ Tát lễ bái, tán thán 

tứ chúng, thọ ký khắp mọi người đều là Phật. 



Phẩm  Thập  Vô  Tận  Tạng  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn:   “Ngã vô

 thủy thế lai, dữ chư chúng sanh, hỗ tác phụ, mẫu, huynh, đệ, tỉ, muội, 

 nam, nữ, bất tương hộ tích, cánh tương sát hại. Thử vô tàm hạnh, hà do 

 hành bất chỉ? (Ta từ vô thủy đến nay cùng với các chúng sanh lần lượt 

làm cha mẹ, anh em trai, chị em gái, con trai, con gái, chẳng che chở, 

thương tiếc nhau,  mà  lại sát hại lẫn nhau.  Sao  cứ hành  mãi  không dứt 

hạnh chẳng hổ thẹn ấy?)  



Theo sách Trang Tử, Trang Châu thấy trong vết bánh xe có con cá 

diếc, nói: “Sao ông không dùng một thưng nước để cứu sống tôi?”426



Thơ Tào Thực có câu:  “Vốn cùng một cội sanh, nấu nhau sao quá 

 gấp?”427

 Tam nghiệp thanh tịnh, nhất tâm hướng về, đoạn ý tạp loạn, lìa 

 Kiến Thủ tưởng, dù Giáo hay Thiền, pháp môn chẳng hai, Đạo Tổ428

426 Đây là một câu chuyện ngụ ngôn trong thiên Ngoại Vật của sách Trang Tử: Trang 

Châu (Trang Tử tên thật là Châu) nhà nghèo, cho nên đến vay gạo của Giám Hà Hầu. 

Giám Hà Hầu nói: “Ờ! Ta sắp thâu được món tiền [thuế] từ thái ấp, ta sẽ cho ngươi 

vay ba trăm lạng vàng, được chăng?” Trang Châu lộ vẻ giận dữ nói:  “Ngày hôm qua, 

 Châu đi đường, nghe có tiếng gọi. Châu nhìn thì thấy trong vết bánh xe có con cá 

 diếc ngoi ngóp, Châu hỏi: ‘Cá diếc ơi! Ngươi bị gì thế?’ Cá nói: ‘Vâng! Ông có thể 

 dùng  một  đấu  nước  để  cứu  sống  tôi  hay  không?’  Châu  đáp:  ‘Ờ!  Đợi  ta  đi  xuống 

 miền  Nam  thăm  vua  Ngô,  vua  Việt,  rồi  đem  nước  Tây  Giang  về  cứu  ngươi,  được 

 chăng?’ Con cá diếc giận dữ nói: ‘Tôi bị sa chân lỡ bước, không nơi nương tựa. Tôi 

 chỉ cần có một đấu nước là thoát chết rồi. Chứ như lời ông thì chắc ông sẽ sớm tìm 

 thấy tôi trong sạp cá khô ngoài chợ!” 

427 Tào Thực và Tào Phi là con của Tào Tháo (Tào Phi là anh cả). Tào Thực nổi tiếng 

thông minh, có tài làm thơ rất giỏi, ứng đối nhanh nhạy, nên được cha yêu mến, khen 

ngợi, các danh sĩ đều ca ngợi tài văn chương, khiến Tào Phi vừa ghen ghét vừa nghi 

kỵ Tào Tháo sẽ nhường ngôi cho Tào Thực. Vì thế, sau khi cha mất, Tào Phi thường 

kiếm cớ giáng tội để xử chết em trai. Trong một buổi tiệc, Tào Phi hạ lệnh Tào Thực 

phải làm xong một bài thơ trong bảy bước chân; trái lệnh sẽ chém đầu. Nghe lệnh, 

Tào Thực bi phẫn vạn phần, trong bảy bước chân đọc ngay một bài thơ : “Chử đậu 

 nhiên đậu cơ, lộc thị dĩ vi chấp, cơ tại phủ hạ nhiên, đậu tại phủ trung khấp, bổn thị 

 đồng căn sanh, tương tiễn hà thái cấp?”  (Nấu đậu bằng cành đậu, lọc nước đậu nấu 

đậu, đốt cành dưới đáy nồi, đậu ở trong nồi khóc, vốn cùng một cội sanh, nấu nhau 

sao quá gấp?) Bài thơ này về sau được gọi là Thất Bộ Thi (bài thơ bảy bước). 

428 Đạo Tổ: Ngài Thiện Đạo, Nhị Tổ của Tịnh Tông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 622

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 chuyên tu, cao sơn ngưỡng mộ (Thứ tám, tâm không nhiễm loạn; thứ chín, tâm 

 không kiến thủ). 



Trong bài Niệm Phật Tụng của ngài Thảo Am có đoạn:  “Thề tu 

 tam phước, siêng lục niệm. Thân, miệng, ý nghiệp không tỳ vết. Con nay 

 dùng đấy niệm Di Đà, chưa thấy Di Đà, trọn chẳng chán”. 



Ngài  Hám  Sơn  nói:   “Phàm  khi  niệm  Phật,  trước  hết  phải  đem 

 những  ý niệm  tạp loạn trong lòng  mình cùng lúc  bỏ  xuống  hết,  buông 

 đến chỗ không gì để buông được nữa. Chỉ đơn độc khởi lên một câu A 

 Di Đà Phật, rành mạch phân minh, trong tâm chẳng gián đoạn, như chỉ 

 xâu các hạt châu, trong ấy không có một mảy kẽ hở nào, trong hết thảy 

 chỗ,  chẳng  bị  cảnh  duyên  lôi  kéo  làm  mất  [ý  niệm  niệm  Phật],  trong 

 động tịnh, sinh hoạt thường nhật, chẳng nhiễm, chẳng loạn thì đến khi 

 lâm chung sẽ là lúc siêu sanh Tịnh Độ”. 



Ngài Ngẫu Ích dạy:  “Người niệm Phật kỵ nhất là hôm nay Trương 

 Tam,  bữa  mai  Lý  Tứ.  Gặp  người  thuộc  Giáo  Hạ  lại  tính  tầm  chương 

 trích  cú.  Gặp  người  thuộc  Tông  Môn  lại  tính  tham  cứu  vấn  đáp.  Đấy 

 chính là chẳng rõ đầu đuôi, không rành manh mối! Chẳng biết niệm A 

 Di Đà Phật thuần thục thì những giáo lý cùng tột trong Tam Tạng mười 

 hai bộ kinh đều nằm trong [câu niệm Phật] ấy; một ngàn bảy trăm công 

 án, mấu chốt hướng thượng cũng nằm trong ấy. Bước đầu tiên thực hiện 

 thì  phải  dùng  xâu  chuỗi,  nhớ  cho  phân  minh,  lập  thời  khóa  cố  định, 

 quyết định chẳng thiếu sót. Nếu vừa mới phát tâm liền muốn chẳng chấp 

 vào  tướng,  muốn  học  viên  dung  tự  tại  thì  nói  chung  là  tin  chẳng  sâu, 

 hành chẳng dốc sức! Dẫu cho ông giảng được mười hai phần Giáo, hiểu 

 thấu một ngàn bảy trăm lời chuyển ngữ thì đều là chuyện thuộc bên bờ 

 sanh tử. Lúc lâm chung quyết chẳng sử dụng được đâu!” 



Trong Thiện Đạo Tổ Sư Truyện, phần luận về hai lối Chuyên Tu 

và Tạp Tu có đoạn:  

 “Hỏi:  Vì  sao  chẳng  dạy  quán  tưởng  mà  lại  dạy  hãy  trực  tiếp 

 chuyên xưng danh hiệu? 

 Đáp:  Chúng  sanh  chướng  nặng,  cảnh  tế,  tâm  thô,  thức  trôi  nổi, 

 tâm thần bềnh bồng, khó quán thành tựu. Do vậy, Đại Thánh thương xót, 

 khuyên dạy thẳng thừng hãy chuyên xưng danh hiệu, ấy là vì xưng danh 

 dễ dàng, hễ liên tục bèn vãng sanh. Nếu có thể niệm niệm tiếp nối, lấy 

 hết  mạng  làm  kỳ  hạn,  mười  người  niệm,  mười  người  vãng  sanh,  trăm 

 người niệm, trăm người vãng sanh. Vì sao vậy? Do bên ngoài không có 

 tạp duyên nên đắc chánh niệm, do tương ứng với bổn nguyện của Phật, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 623

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 do  chẳng  trái  nghịch  lời  dạy,  do  thuận  theo  lời  Phật.  Nếu  bỏ  chuyên 

 niệm để tu những tạp nghiệp thì trong trăm kẻ hiếm được một hai, trong 

 ngàn kẻ hiếm được ba bốn”. 

 Vì Bồ Đề đạo, cầu sanh Tịnh Độ, thân cận Như Lai, đích thân 

 phù tá, mau đạt Phật thừa, uống mãi pháp nhũ, đại Bồ Đề tâm, tròn 

 sáng chiếu khắp (Thứ mười, đại Bồ Đề tâm). 

Trong Hồi Hướng Văn của ngài Từ Vân có câu:  “Vì Bồ Đề đạo, 

 cầu  sanh  Tịnh  Độ” .  Lại  còn  có  câu:   “Liền  nghe  Phật  thừa,  mau  khai 

 Phật huệ”. 

 “Pháp  nhũ” :  Ý  nói  dùng  chánh  pháp  để  nhuần  thấm,  trưởng 

dưỡng Pháp Thân, như mẹ cho con bú. 

Pháp Hoa Kinh : “Trí quang viên mãn, phổ chiếu nhất thiết” (Ánh

sáng trí huệ viên mãn, chiếu khắp hết thảy). 

 Mười  thứ  tâm  ấy,  tướng  mạo  đại  bi,  bọn  chúng  sanh  ta,  phải 

 nên học theo, chiếc thuyền xuất thế, mái chèo độ người, lớn thay Phật 

 ân, to thay thánh giáo (Tổng kết mười tâm). 

Đối với  hai  câu trên  đây  xin xem  lời  chú  thứ  ba  trong đoạn thứ 

năm của phần ca tụng kinh Đại Bi Chú. Kinh Thi:  “Quân tử thị tắc, thị 

 hiệu” (Phải noi theo gương của người quân tử)429. 

Hổ Khê tôn giả nói:  “Chỉ một câu Di Đà này là thuyền lớn vượt 

 biển khổ. Chỉ một câu Di Đà này là đường tắt thoát tam giới”. 

 Đại  Sĩ bổn  tích,  chiếu  ngời  đường  tu,  trong  thời mạt  kiếp,  chỉ 

 thẳng đường chánh, không ngõ rẽ ngang, công đức khuyến hóa của 

 tụng  văn  này,  chỉ  Phật  chứng  biết.  Nguyện  hồi  hướng  trọn,  cùng 

 chứng Bồ Đề (Bốn câu đầu nhằm tổng kết toàn bộ tụng văn, hai câu kế tiếp cầu 

 Phật chứng minh. Hai câu cuối chính là tam hồi hướng). 

Hoa Nghiêm Hạnh Nguyện Phẩm Sớ:  “Phổ giai hồi hướng chính 

 là nói về sự hồi hướng chúng sanh, làm cho họ thành Bồ Đề chính là hồi 

 hướng Bồ Đề. Phổ chính là hết thảy chúng sanh trong tận pháp giới, hư 

 không giới, đấy chính là hồi hướng Thật Tế”. 

429  Đây  là  một  câu  thơ  trong  bài  Lộc  Minh  (hươu  kêu)  trong  Kinh  Thi,  sách  Mao 

Truyện giảng:  “Thị tắc thị hiệu là đáng để bắt chước làm theo”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 624

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Phụ Lục



Đời  Thanh,  trong  tháng  Sáu  năm  Đồng  Trị  thứ  7  (1868),  giặc 

Hồi430 kéo đến vùng làng quê ở Tây Nam huyện Cáp Dương. Trong niên 

hiệu  Hàm  Phong  (1851-1861),  người  ta  đã  đào  sẵn  hầm  nơi  vách  đá 

dựng (địa phương ấy không có núi, nhưng có khe sâu). Chợt nghe giặc 

kéo  đến,  các  nơi  đều  ôm  lương  khô  vào  ẩn  trong  hang,  nhưng  nước 

không có một giọt, đã ba bốn ngày, ai nấy sắp chết khát. May mà trời rét 

căm căm, đến nỗi đổ tuyết lớn, tuyết ở những chỗ tối tăm đã dày đến hai 

tấc. Do vậy, người ta không bị khát. Nếu không, người ở quê tôi ắt sẽ 

chết sạch. Cơn binh kiếp ấy là do ác nghiệp đồng phận của chúng sanh 

cảm thành, nếu không được Bồ Tát vô duyên đại từ, đồng thể đại bi cứu 

vớt, che chở, há chẳng chết sạch cả sao? 

Thích Ấn Quang ghi. 

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích 

Cảm Ứng Tụng, Quyển Tam 

430 Biến cố này được Sử nhà Thanh gọi là Đồng Trị Thiểm Cam Hồi Biến (biến loạn 

của dân Hồi tại Thiểm Tây và Cam Túc dưới thời Đồng Trị). Cuộc chiến kéo dài từ 

năm  1862  đến  năm  1877  từ  Thiểm  Tây,  Cam  Túc  lan  sang  các  vùng  lân  cận  như 

Ninh Hạ, Thanh Hải, Tân Cương v.v... Do những bất mãn sẵn có với chánh sách cai 

trị của Thanh Triều, cộng với ảnh hưởng từ loạn Thái Bình Thiên Quốc trước đó, vào 

năm 1862, Mã Triệu Nguyên, Mã Hóa Long, Hách Minh Đường, Mã Sanh Sản, Mã 

Chấn Hòa, Bạch Ngạn Hổ v.v.. đã cùng nhau xướng suất dân Hồi nổi loạn, toan tách 

rời hai tỉnh này khỏi cương vực nhà Thanh. Loạn quân phát triển nhanh chóng, bao 

vây thủ phủ Tây An. Quân Thanh dưới sự chỉ huy của Đa Long A đánh trả dữ dội, 

dần dần chiếm lại đất, nhưng quân Hồi vẫn chiếm giữ phần lớn Thiểm Tây và Cam 

Túc. Đôi bên đánh nhau dằng dai mãi cho năm 1877, nhà Thanh mới hoàn toàn bình 

định, dẹp tan các tướng lãnh loạn quân. Số người chết vì thương vong cũng như vì 

tàn sát do xung đột chủng tộc hơn hai ngàn vạn người, khiến Thanh triều tài chánh 

kiệt quệ, Thiểm Tây, Cam Túc bị tàn phá nặng nề. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tam

 625

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT BỔN TÍCH 

CẢM ỨNG TỤNG, QUYỂN TỨ 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

 Trình bày ý nghĩa của việc trích lục đại lược kinh văn làm chứng 



Trong một vi trần trọn đủ các kinh trong tam thiên đại thiên thế 

giới. Trong một quyển kinh chép các sự việc trong tam thiên đại thiên 

thế  giới.  Một  vi  trần  là  như  thế,  mà  vi  trần  nào  cũng  giống  như  thế. 

Huống  chi  trong  vô  lượng  kiếp  trước,  đức  Quán  Âm  Đại  Sĩ  ta  thành 

Chánh Giác đã lâu, an trụ Tịch Quang, thường hưởng pháp lạc! Chỉ vì 

thệ nguyện rộng sâu, tâm độ sanh tha thiết, nên lại chẳng lìa Tịch Quang, 

hiện hình trong chín giới, trọn khắp pháp giới, hiện khắp các sắc thân. 

Sự - Lý Bổn Tích ấy nếu chẳng phải là Phật sẽ không thể nào biết được, 

một kẻ phàm phu nhỏ nhoi làm sao có thể gom góp, biên soạn hòng tán 

tụng được ư? Nhưng kẻ uống nước biển cả chỉ cầu no bụng, người đến 

tiệm bán thuốc chỉ mong lành bệnh, há cứ phải một miệng hút cạn [nước 

biển],  uống  sạch  hết  các  loại  thuốc  thì  mới  được  hay  sao?  Vì  thế,  tôi 

trích lục đại lược những chuyện nhằm tỏ rõ bổn tích của Đại Sĩ từ các 

kinh Đại Thừa ghép vào sau phần tụng văn để chứng tỏ rõ ràng, ngõ hầu 

người đọc đều biết ơn Đại Sĩ sâu xa nhất mà cùng sanh lòng cảm kích tu 

trì; nhưng Đại Sĩ ứng hiện trọn khắp căn cơ, chẳng sót một vật nào thì cố 

nhiên trọn đủ các pháp, nhiếp khắp chín giới; bọn ta tu tập hãy nên theo 

pháp môn nào? Cần biết rằng: Thấy đạo quý ở chỗ vạn pháp viên dung, 

tu đạo cốt yếu cậy nơi một môn thâm nhập! Huống chi tôi là kẻ độn căn 

nghe pháp trễ tràng, chí khăng khăng Tịnh Độ, chẳng màng đến chuyện 

gì khác, chỉ niệm đâu nghĩ tại đó, ngày ngày huân tập, tiêm nhiễm, nào 

ngờ mỗi phen đọc một kinh, thấy một pháp, chạm vào mắt đều là cảnh 

Tịnh Độ, lọt vào tai đều là âm thanh nơi Tịnh Độ, những điều chứa trong 

lòng đều là nghĩa Tịnh Độ. Vì thế, đối với việc biên tập phần kinh chứng 

(dẫn kinh văn làm chứng cho tụng văn), vẫn dùng pháp môn Tịnh Độ để 

tiến nhập. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  thích  hợp  khắp  ba  căn,  chẳng  sót  một  vật431

nào. Cương tông để tu Tịnh Độ chỉ tại “đại Bồ Đề tâm bất thoái”. Trong 

hội Hoa Nghiêm, Đại Sĩ dạy bảo Thiện Tài, cố nhiên ý càng chân thật, 

431 Chữ  “vật”  ở đây chỉ cho tất cả chúng sanh trong mười pháp giới, chứ không phải 

là đồ vật hay con vật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 626

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thiết tha. [Đạt đến] Bồ Đề bất thoái lại do “xa lìa ác tri thức, thân cận 

thượng thiện nhân”. Hai kinh Bi Hoa và Thọ Ký nói chẳng cùng tận. Bí 

quyết tu Tịnh Độ là  “sanh lòng tin, phát nguyện, chấp trì danh hiệu” . 

Nếu có thể tịnh niệm liên tục thì sẽ tự nhiên cảm ứng đạo giao, cậy vào 

Phật lực,  vãng sanh Tây  Phương, chứng Vô  Sanh  Nhẫn, đạt lên địa vị 

Bất Thoái, đấy là sự lý quyết định chẳng thay đổi. Vì thế biết: Một pháp 

Trì Danh đơn giản nhất, dễ dàng nhất, nhanh chóng nhất, viên mãn nhất. 

Do  vậy,  phẩm  Phổ Môn  mới  nói  [những  ai]  xưng  danh  đức Quán  Âm 

đều được giải thoát. Vì thế, hai kinh Thủ Lăng Nghiêm và Thỉnh Quán 

Âm mới nói  “cầu đại Niết Bàn, đắc đại Niết Bàn” . 

Cái  nhân  để  sanh  Tịnh  Độ  là  tín  nguyện;  tín  nguyện  được  phát 

khởi do tâm vui thích. Vì thế, Quán Kinh giảng rộng y báo và chánh báo, 

kinh Thọ Ký trình bày tột bậc sự trang nghiêm. [Vãng sanh] Tịnh Độ bị 

chướng ngại bởi Ái Căn, mà nguồn cội của Ái Căn là Ngã Chấp. Vì thế, 

Tâm Kinh dùng Bát Nhã để quán chiếu cái Không, kinh Thỉnh Quán Âm 

dùng Thiền Quán để phá chấp. Lại còn cậy vào sức mật chú gia trì để 

đích thân tiếp nhận ân tiếp dẫn của Phật Di Đà thì Đẳng Giác, Sơ Tâm, 

Thập Ác, Ngũ Nghịch, cùng theo về một đường, đều lên chín phẩm. 

Pháp môn Tịnh Độ rộng lớn tinh vi, không pháp nào chẳng trọn, 

không căn cơ nào chẳng nhiếp, há chẳng phải là cầm [bảo châu] Ma Ni 

để mưa ra các thứ báu, dùng phàm tâm để thành Quả Giác đó ư? Kính 

dâng sở đắc ngu muội nhằm làm tròng mắt [cho độc giả] đọc kinh. Tên 

của những bộ kinh đã dùng để sao lục được kể ra như sau:  

1.  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  (gọi  tắt  là  kinh 

Hoa Nghiêm), chương thứ hai mươi bảy, tức phần Thiện Tài tham học 

với Quán Tự Tại Bồ Tát trong phẩm Nhập Pháp Giới (trong quyển sáu 

mươi tám). 

2.  Đại  Phật  Đảnh  Như  Lai  Mật  Nhân  Tu  Chứng  Liễu  Nghĩa 

 Chư Bồ Tát Vạn Hạnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh (gọi tắt là kinh Lăng 

Nghiêm),  chương  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát Viên  Thông (trong  quyển  thứ 

sáu). 

3.  Lăng Nghiêm Kinh Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương

(ở cuối quyển thứ năm. Chép thêm chương này nhằm giảng rõ Tịnh Độ). 

4.  Diệu Pháp Liên Hoa Kinh (gọi tắt là kinh Pháp Hoa), phẩm  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 627

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn (trong quyển thứ bảy). 

5.  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  Tâm  Kinh  (gọi  tắt  là  Tâm  Kinh,  ghi 

thêm chú thích sơ lược và [trích lục tác phẩm Tâm Kinh] Thích Yếu của 

tổ Ngẫu Ích). 

6.  Quán Thế Âm Bồ Tát Đắc Đại Thế Bồ Tát Thọ Ký Kinh (gọi 

tắt là kinh Thọ Ký. Tần Già Tạng Kinh432 lại dựa theo bản cổ của Cao Ly 

Tạng Kinh mà gọi kinh này là Quán Thế Âm Bồ Tát Thọ Ký Kinh). 

7.  Bi Hoa Kinh: Hai phẩm Đại Thí và Thọ Ký (tức quyển thứ hai 

và quyển thứ ba). 

8.  Thỉnh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Tiêu  Phục  Độc  Hại  Đà  La  Ni 

 Kinh (gọi tắt là Tiêu Phục Độc Hại Chú Kinh). 

9.  Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh (gọi tắt là Quán 

Kinh). 

10.  Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh

(gọi tắt là Đại Bi Chú Kinh). 

11.  Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh (gọi tắt là Thập Nhất 

Diện Chú Kinh). 

432 Tần Già Tạng Kinh (hay chỉ gọi tắt là Tần Già Tạng) là bản in riêng của tinh xá 

Tần Già, sử dụng chữ đúc bằng chì để in, ấn hành vào đầu thời Dân Quốc, vốn có tên 

đầy đủ là Tần Già Tinh Xá Giảo Khan Đại Tạng Kinh, được xuất bản trong khoảng 

từ năm 1909 đến năm 1913. Bản này gồm có 1,916 bộ, 8,416 quyển, chia thành 414 

tập, mỗi tập được đánh số theo bài Thiên Tự Văn ( “thiên địa huyền hoàng... ”), nghĩa 

là mỗi tập được gọi theo từng chữ trong bài văn ấy, như tập thứ nhất là Thiên, tập thứ 

hai là Địa, cho đến tập cuối cùng là chữ Sương. Mỗi trang kinh gồm 40 cột, mỗi cột 

45 chữ, được in vạch mực ở giữa chia mỗi trang thành hai trang nhỏ. Nội dung chủ 

yếu dựa theo bản in Hoằng Ấn Tạng của Nhật Bản, nhưng lược bỏ toàn bộ những 

trước tác của Nhật Bản. Điều này rất hợp lý, vì trong tạng kinh Nhật Bản có những 

bài  viết  của  sư  Nhật  Liên  (sáng  tổ  Nhật  Liên  Tông  hay  còn  gọi  là  Tân  Pháp  Hoa 

Tông) thiên chấp nặng nề, giải thích giáo nghĩa hẹp hòi, độc đoán, hung hăng, hoàn 

toàn đánh mất những giáo nghĩa tinh vi, cao siêu, đặc sắc của tông Thiên Thai. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 628

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

12.  Bất Không Quyến Sách Chú Tâm Kinh (gọi tắt là Bất Không 

Quyến Sách Kinh). 

13.  Mười sáu loại kinh trong Mật bộ (trình bày đại lược). 



Các kinh Đại Thừa dù Hiển hay Mật, ghi chép những sự thực nơi 

Bổn và Tích của đức Quán Âm và những pháp yếu do Ngài đã nói nhiều 

đến nỗi khó thể sao chép trọn hết. Tôi sao lục vài kinh để trình bày đại 

khái, người đọc hãy nên xét rõ. 

 1. Phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, chương thứ hai mươi 

 bảy: Thiện Tài tham học Quán Tự Tại Bồ Tát 



Cư sĩ Bệ Sắt Chi La  (Hán dịch là Triền Khỏa) bảo Thiện Tài433 rằng:  



- Thiện nam tử! Phía Nam nơi đây có quả núi tên là Bổ Đát Lạc 

Ca  (Hán dịch là Hải Đảo, còn dịch là Tiểu Bạch Hoa). Nơi ấy có Bồ Tát hiệu là 

Quán Tự tại. Ngươi đến chỗ Ngài hỏi “Bồ Tát học Bồ Tát hạnh, tu Bồ 

Tát đạo” như thế nào? 



Liền nói bài tụng:  

 Trên biển có núi, lắm thánh hiền, 

  

 Các báu tạo thành cực thanh tịnh. 

  

 Hoa quả rừng cây đều trọn khắp, 

  

 Suối chảy, ao chuôm đều đầy đủ, 

  

 Dũng mãnh trượng phu Quán Tự Tại, 

  

 Vì lợi chúng sanh trụ núi ấy, 

  

 Ngươi nên đến hỏi các công đức, 

  

 Ngài sẽ dạy ngươi đại phương tiện. 

433  Theo  kinh  Hoa  Nghiêm,  phẩm  Nhập  Pháp  Giới,  Thiện  Tài  đồng  tử  (Sudhana 

Kumāra) một trong năm trăm đứa con của một vị trưởng giả tại thành Phước Lâm. 

Khi cậu bé được sanh ra, trong nhà tự nhiên trồi lên rất nhiều kho báu. Do vậy, đặt 

tên là Thiện Tài. Nhưng Thiện Tài chỉ một lòng cầu đạo, đến tham học với Văn Thù 

Sư Lợi Bồ Tát, được ngài giảng dạy chứng Căn Bản Trí, rồi tuân theo lời dạy, tham 

học với khắp năm mươi ba vị thiện tri thức (vị đầu tiên là tỳ-kheo Đức Vân, vị cuối 

cùng là Phổ Hiền Bồ Tát) để chứng Hậu Đắc Trí. Năm mươi ba vị thiện tri thức này 

lần lượt dạy Thiện Tài các pháp môn để lần lượt chứng nhập năm mươi hai địa vị Bồ 

Tát trên con đường chứng thành Đẳng Giác. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 629

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Khi ấy, Thiện Tài đồng tử theo thứ tự du hành từ từ, đến núi ấy, 

tìm kiếm vị Bồ Tát ấy khắp nơi. Thấy trong hang núi nơi phía Tây, suối 

chảy  vòng  quanh,  tỏa  sáng,  cây  cối  rậm  rạp,  cỏ  thơm  mềm  mịn  xoay 

theo chiều bên phải phủ kín đất. Quán Tự Tại Bồ Tát ngồi xếp bằng trên 

đá báu kim cang. Vô lượng Bồ Tát đều ngồi trên đá báu, cung kính vây 

quanh, Ngài vì họ tuyên nói pháp đại từ bi, dạy họ nhiếp thọ434 hết thảy 

chúng sanh. 

Thiện Tài thấy rồi, hoan hỷ, hớn hở, chắp tay nhìn kỹ, mắt chẳng 

tạm nháy, nghĩ như thế này:  

- Thiện tri thức chính là Như Lai, thiện tri thức là mây hết thảy 

pháp, thiện tri thức là kho chứa các công đức, thiện tri thức khó thể gặp 

gỡ, thiện tri thức là nhân báu của Thập Lực, thiện tri thức là đuốc trí vô 

tận, thiện tri thức là rễ mầm phước đức, thiện tri thức là hết thảy trí môn, 

thiện tri thức là bậc dẫn đường trong biển trí, thiện tri thức là vật trợ đạo 

cho Nhất Thiết Trí. 

Rồi liền đến chỗ Đại Bồ Tát. Khi ấy, Quán Tự Tại Bồ Tát dõi nhìn 

Thiện Tài, bảo rằng:  

- Ngươi đến đây hay lắm! Ngươi đã phát ý Đại Thừa, nhiếp khắp 

chúng sanh, khởi tâm chánh trực, chuyên cầu Phật pháp, đại bi sâu nặng, 

cứu giúp, che chở hết thảy, diệu hạnh Phổ Hiền liên tiếp hiện tiền, đại 

nguyện thâm tâm viên mãn thanh tịnh, siêng cầu Phật pháp, [pháp nào 

cũng] đều có thể lãnh thọ, tích tập thiện căn thường chẳng chán đủ, vâng 

thuận  thiện  tri  thức  chẳng  trái  nghịch  lời  dạy.  Ngươi  sanh  từ  biển  cả 

công đức trí huệ của Văn Thù Sư Lợi, tâm thành thục, đắc thế lực của 

Phật,  đã đạt được quang  minh  tam-muội  rộng lớn, dốc  lòng mong  cầu 

diệu pháp rất sâu, thường thấy chư Phật, sanh đại hoan hỷ, trí huệ thanh 

tịnh  giống  như  hư  không;  đã  tự  hiểu  rõ,  lại  vì  người  khác  nói,  an  trụ 

trong quang minh trí huệ của Như Lai. 

Khi ấy, Thiện Tài đồng tử đảnh lễ dưới chân Quán Tự Tại Bồ Tát, 

nhiễu vô số vòng rồi đứng chắp tay, bạch rằng:  

-  Thưa  thánh giả,  con  trước  đây  đã phát tâm  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác, nhưng chưa biết Bồ Tát học Bồ Tát hạnh như thế nào, 

tu Bồ Tát đạo như thế nào? Con nghe nói thánh giả có thể khéo dạy bảo, 

xin hãy giảng cho con. 

434  Nhiếp  thọ,  còn  gọi  là  “nhiếp  thủ”  (Parigraha):  Còn  dịch  là  Nhiếp  Hộ,  nguyên 

nghĩa là tiếp nhận, chăm sóc, quan tâm, thâu tóm, không bỏ sót. Từ ngữ này thường 

được dùng để chỉ sự quan tâm chăm sóc của chư Phật, Bồ Tát đối với chúng sanh, 

nhằm hướng dẫn họ đến con đường giải thoát. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 630

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Bồ Tát bảo rằng:  

- Lành thay! Lành thay! Thiện nam tử! Ngươi đã có thể phát tâm 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Thiện  nam  tử!  Ta  đã  thành  tựu  môn  giải  thoát  Bồ  Tát  Đại  Bi 

Hạnh. 

Thiện nam tử! Ta dùng hạnh môn Bồ Tát Đại Bi này để bình đẳng 

giáo hóa hết thảy chúng sanh liên tục không ngừng. 

Thiện nam tử! Ta trụ trong hạnh môn Đại Bi này, thường ở chỗ 

hết thảy Như Lai hiện khắp trước hết thảy chúng sanh, hoặc dùng Bố Thí 

để nhiếp thủ chúng sanh, hoặc dùng Ái Ngữ, hoặc dùng Lợi Hành, hoặc 

dùng Đồng Sự để nhiếp thủ chúng sanh, hoặc hiện sắc thân để nhiếp thủ 

chúng  sanh,  hoặc  hiện  các  thứ  lưới  quang  minh  thanh  tịnh  chẳng  thể 

nghĩ bàn màu sắc để nhiếp thủ chúng sanh, hoặc dùng âm thanh, hoặc 

dùng oai nghi, hoặc vì  họ  thuyết pháp, hoặc  hiện thần  biến, khiến  cho 

tâm họ ngộ, được thành thục, hoặc hiện thân hình giống như họ, cùng ở 

chung với họ để thành thục họ. 

Thiện nam tử! Ta tu hành hạnh môn Đại Bi này, nguyện thường 

cứu  vớt,  che chở  hết  thảy  chúng sanh, nguyện  hết  thảy  chúng  sanh lìa 

nỗi sợ nơi đường hiểm, lìa nỗi sợ nhiệt não, lìa nỗi sợ mê hoặc, lìa nỗi sợ 

trói buộc, lìa nỗi sợ sát hại, lìa nỗi sợ bần cùng, lìa nỗi sợ chẳng sống 

sót, lìa nỗi sợ tiếng xấu, lìa nỗi sợ chết, lìa nỗi sợ đại chúng, lìa nỗi sợ 

nẻo ác, lìa nỗi sợ tối tăm, lìa nỗi sợ dời chuyển, lìa nỗi sợ yêu thương mà 

phải chia ly, lìa nỗi sợ oán ghét phải gặp gỡ, lìa nỗi sợ bức bách thân, lìa 

nỗi sợ bức bách tâm, lìa nỗi sợ lo buồn. Lại nguyện như thế này: Nguyện 

các chúng sanh nếu nghĩ đến ta, hoặc xưng danh ta, hoặc thấy thân ta, 

đều được tránh khỏi hết thảy sợ hãi. 

Thiện  nam  tử!  Ta  dùng  phương  tiện  này  để  làm  cho  các  chúng 

sanh lìa sợ hãi rồi lại dạy họ phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác,  vĩnh  viễn  chẳng  thoái  chuyển   (Thiện  Tài  nghe  xong,  liền  chứng  Tùy 

 Thuận Nhất Thiết Chúng Sanh Hồi Hướng). 

Nhận định: Giáo hóa hết thảy chúng sanh, nhưng trước hết dạy 

“phải bình đẳng” là vì lẽ gì? Lời sớ giải viết:  “Bình đẳng là Đồng Thể 

 đại bi” . Đại Sĩ đã coi chúng sanh bình đẳng với chính mình, đồng thể 

với chính mình thì Ngài mong mỏi bọn chúng sanh ta ắt phải từ bi oai 

lực, công đức trang nghiêm, mỗi mỗi đều bằng với Ngài mới thôi, chứ 

không phải chỉ lìa nỗi sợ hãi là đủ. Vì thế, nói:  “Ta dùng phương tiện 

 này  để  làm  cho  các  chúng  sanh  lìa  sợ  hãi  rồi  lại  dạy  họ  phát  Bồ  Đề 

 tâm” , lìa sợ hãi chỉ là phương tiện nhằm phát tâm! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 631

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Ngài thị hiện các thứ nhằm nhiếp thủ chúng sanh, khiến cho tâm 

họ lãnh ngộ, được thành thục, tức là thành thục Bồ Đề; nhưng do chúng 

sanh nhất định chẳng thể thành thục ngay trong một đời, cho nên phải 

mong họ vĩnh viễn chẳng thoái chuyển. Đọc đến đây, có thể thấy Đại Sĩ 

triệt để vì con người, lòng Từ sâu xa, ân tột bực. Chúng ta trên thấu hiểu 

lòng Đại Sĩ, ắt phải vĩnh viễn chẳng thoái chuyển, suy sâu, xét kỹ, khéo 

tự suy xét. Dẫu cho tự xét mình đời này chẳng thoái chuyển, nhưng đời 

sau mờ mịt, biết làm sao đây? Nếu không niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, 

còn có đường nào khác để cầu may nữa đây? Do vậy, có thể hiểu [vì sao] 

Đại Sĩ vừa mới phát tâm Bồ Đề bèn mang lòng giữ lấy Tịnh Độ sâu xa, 

người học không thay đổi đường lối của bậc từ phụ thì sẽ an ủi tấm lòng 

Đồng Thể của Ngài vậy. 

 2. Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Viên 

 Thông Chương  



Khi ấy, Quán Thế Âm Bồ Tát liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ 

dưới chân Phật, mà bạch Phật rằng:  



- Bạch đức Thế Tôn, con nghĩ nhớ trong vô số Hằng hà sa kiếp 

xưa, lúc ấy có đức Phật xuất hiện trong thế gian, tên là Quán Thế Âm. 

Con phát Bồ Đề tâm nơi đức Phật ấy. Đức Phật ấy dạy con từ Văn - Tư - 

Tu nhập Tam Ma Địa. Thoạt đầu từ nơi cái Nghe, nhập lưu435, quên đi 

cái  được  nghe.  Khi  cái  được  nhập  (Sở  Nhập)  đã  vắng  lặng  rồi  thì  hai 

tướng động và tịnh hết sạch, chẳng còn sanh nữa. Dần dần tiến lên như 

thế, cái Nghe và cái được Nghe436 đều hết sạch, chẳng trụ nơi hết sạch 

cái  Nghe,  sự  nhận  biết  (Giác)  và  đối  tượng  nhận  biết  (Sở  Giác)  đều 

không, sự không giác ấy cực viên, không và sở không437 đều diệt. Sanh 

và diệt đã bị diệt thì tịch diệt hiện tiền, đột nhiên vượt thoát thế gian và  

435 Chữ “nhập lưu” được pháp sư Viên Anh giảng như sau:  “Nhập lưu là tương phản 

 với “xuất lưu”. Xuất lưu là tánh nghe thay vì quán chiếu Thanh Trần hư huyễn, lại 

 rong ruổi theo Thanh Trần, đánh mất bản thể thanh tịnh của tánh nghe. Nay ‘nhập 

 lưu’  là  dùng  Quán  Trí  để  nhập,  lấy  tai  làm  Sở  Nhập  (đối  tượng  để  nhập),  xoay 

 chuyển căn tai để quán chiếu chân tánh”. 

436 Cái Nghe (Văn) là Nhĩ Thức, cái được Nghe (Sở Văn) chính là đối tượng nhận 

biết của Nhĩ Thức. 

437 Chữ Không thứ nhất chỉ cho chủ thể, tức là hành nhân đã không còn thấy có đối 

tượng để quán chiếu, thấu hiểu bản chất của các Trần (nói rộng là tất cả các pháp) là 

không, tâm quán chiếu ấy cũng là không. Chữ Sở Không chỉ cho những đối tượng 

được quán chiếu là Không bởi sự quán chiếu ấy. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 632

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

xuất thế gian, mười phương viên minh, đạt được hai thứ thù thắng:  

Một là trên hợp với tâm diệu giác sẵn có của  mười phương chư 

Phật, có cùng một từ lực với Phật Như Lai. 

Hai là dưới hợp với mười phương hết thảy lục đạo chúng sanh, có 

cùng một lòng bi ngưỡng với các chúng sanh. 

Bạch đức Thế Tôn! Do con cúng dường Quán Âm Như Lai nên 

được đức Như Lai ấy truyền cho con Như Huyễn Văn Huân Văn Tu Kim 

Cang Tam Muội, do có cùng một từ lực với Phật Như Lai nên khiến cho 

thân con thành tựu ba mươi hai ứng thân vào các cõi nước. 

Bạch đức  Thế  Tôn! Nếu  các  Bồ  Tát nhập  tam-ma-địa, tấn  tu  vô 

lậu,  thắng  giải  hiện  tiền  viên  mãn,  con  sẽ  hiện  thân  Phật  vì  họ  thuyết 

pháp, khiến cho họ giải thoát. Nếu các vị hữu học, diệu minh tịch tĩnh, 

thắng diệu viên mãn hiện tiền438, con sẽ ở trước họ hiện thân Độc Giác, 

vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  giải  thoát.  Nếu  các  vị  hữu  học,  đoạn 

mười  hai  duyên,  duyên  đoạn  thắng  tánh,  thắng  diệu  hiện  tiền  viên 

mãn439, con sẽ ở trước họ hiện thân Duyên Giác vì họ thuyết pháp, khiến 

cho  họ giải thoát.  Nếu  các  vị hữu học đắc  Tứ  Đế  Không,  tu đạo  nhập 

diệt, thắng tánh hiện tiền viên mãn440, con sẽ ở trước họ hiện thân Thanh 

Văn, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ giải thoát. 

438 Trong Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là 

 hiện thân Độc Giác, trong cả ba khoa (tức ba đoạn liên tiếp), đều nói ‘hữu học’ tức 

 là những người này chưa đạt đến địa vị Vô Học. ‘Tịnh tĩnh diệu minh’: Trong địa vị 

 tu đạo, thích ở một mình nơi tốt lành, thanh vắng nên gọi là Tịch Tĩnh; cầu trí huệ tự 

 nhiên nên gọi là Diệu Minh. ‘Thắng diệu hiện viên’ là diệu huệ thù thắng; nghĩa là 

 khi trí huệ tự nhiên sắp hiện tướng viên mãn, như lúc dùi gỗ tìm lửa, đã được tướng 

 trạng nóng rực, lửa sắp sanh ra”. 

439  Thủ  Lăng  Nghiêm  Kinh  Giảng  Nghĩa:   “Đây  là  hiện  thân  Duyên  Giác.  ‘Duyên 

 đoạn thắng tánh’: Thắng tánh chính là vô sanh lý tánh, do vượt trỗi mọi pháp thế 

 gian nên nó xứng tánh, tánh ấy ắt phải do đoạn các duyên (do quán mười hai nhân 

 duyên mà thấu triệt bản thể các duyên là Không) mà được hiển lộ nên gọi là Duyên 

 Đoạn Thắng Tánh. ‘Thắng diệu’: Do ngộ tánh của nhân duyên là Không nên gọi là 

 Thắng Diệu. Khi sự thắng diệu ấy sắp hiện tiền viên mãn thì trong lúc chưa mãn ấy, 

 ta (Quán Thế Âm Bồ Tát) đối trước hàng hữu học đó, hiện thân Duyên Giác nhằm 

 thỏa lòng mong cầu của họ để thuyết pháp duyên sanh vô tánh khiến họ giải thoát 

 Phần Đoạn Sanh Tử, chứng quả Duyên Giác”. 

440 Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa:  “Đây là hiện thân Thanh Văn. Nếu có các 

 hàng hữu học thuộc địa vị Kiến Đạo, dùng tám nhẫn và tám trí (tổng cộng là mười 

 sáu tâm) đoạn được những phiền hoặc thuộc phẩm Hạ trong Tứ Đế, đoạn được Kiến 

 Hoặc thì gọi là Tứ Đế Không. Nếu dự vào địa vị Tu Đạo, đoạn các Tư Hoặc trong 

 tam giới, trong tám mươi mốt phẩm, mỗi một đều là chứng một phần Trạch Diệt Vô 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 633

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nếu  các  chúng  sanh  ngộ  giải  rõ  ràng  dục  tâm,  chẳng  phạm  dục 

trần, cái thân tham dục ấy đã được thanh tịnh, con sẽ ở trước họ, hiện 

thân Phạm Vương vì họ thuyết pháp, khiến cho họ giải thoát. Nếu các 

chúng sanh, muốn làm chúa tể cõi trời, thống lãnh chư thiên, con sẽ ở 

trước họ, hiện thân Đế Thích, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. 

Nếu các chúng sanh muốn thân tự tại, du hành mười phương, con sẽ ở 

trước  họ  hiện  thân  Tự  Tại  Thiên441,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ 

thành tựu. Nếu chúng sanh muốn thân tự tại, bay đi trên hư không, con 

sẽ ở trước họ hiện thân Đại Tự Tại Thiên442, vì họ thuyết pháp, khiến cho 

họ thành tựu. Nếu các chúng sanh thích thống lãnh quỷ thần, cứu giúp, 

bảo vệ cõi nước, con sẽ ở trước họ, hiện thân Thiên Đại Tướng Quân443, 

vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  các  chúng  sanh  thích 

thống lãnh thế giới, bảo vệ chúng sanh, con sẽ ở trước họ, hiện thân Tứ 

Thiên Vương, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu các chúng 

sanh  thích  sanh  vào  cung  trời,  xua  đuổi,  sai  khiến  quỷ  thần,  con  sẽ  ở 

 Vi, nên gọi là ‘tu đạo nhập diệt’. Thắng tánh ở đây chính là tánh của Diệt Đế Vô 

 Sanh. Khi tướng viên mãn sắp hiện, như trời chưa mưa nhưng đã kéo mây thì ta liền 

 ở  trước  hàng  hữu  học  ấy,  hiện  thân  Thanh  Văn,  thuận  theo  lòng  họ  ưa  thích,  nói 

 pháp Diệt Đế Vô Sanh khiến cho họ giải thoát các lậu trong thế gian, vượt thoát tam 

 giới, chứng Phương Tiện Hữu Dư Độ Niết Bàn”. 

441 Tự Tại Thiên, gọi đủ là Tha Hóa Tự Tại Thiên (Paranirmitava Śavartin), là tầng 

trời thứ sáu, tức tầng cao nhất trong Dục Giới. Còn gọi là Hóa Lạc Thiên hoặc Hóa 

Tha Tự Chuyển Thiên. Chư thiên sống trong cõi này không tự biến hiện sự lạc dục 

để hưởng thụ mà lợi dụng sự biến hóa của người khác nên  có tên như  vậy. Thiên 

vương cõi này cũng như Ma Hê Thủ La Thiên Vương đều là những ma vương lợi hại 

đối với Phật giáo. 

442 Đại Tự Tại Thiên (Maheśvara), dịch âm là Ma Hê Thủ La Thiên Vương tức vua 

của tầng trời cao nhất trong Sắc Giới, là chúa tể của tam thiên đại thiên thế giới. Đây 

là  một  danh  xưng  khác  của  thần  Thấp  Bà  (Shiva),  tức  thần  hủy  diệt  trong  Ấn  Độ 

Giáo. Trong kinh điển, vị này vừa là thần hộ pháp, vừa là Ma Vương lợi hại nhất. Vị 

thiên vương này còn được biết dưới các danh xưng như Thương Yết La Thiên, Y Xá 

Na Thiên v.v... Bồ Tát hiện thân trời này nhằm hóa độ những ngoại đạo sùng bái Đại 

Tự Tại Thiên, tức những kẻ thường được gọi là Đồ Thán Ngoại Đạo (ngoại đạo bôi 

than hay tro lên thân) hay Tự Tại Ngoại Đạo, hay Shaivist. 

443  Thiên  Đại  Tướng  Quân  là  từ  ngữ  chỉ  chung  các  vị  tướng  soái  của  các  vị  thiên 

vương.  Trong  Lăng  Nghiêm  Kinh  Chánh  Mạch,  Pháp  sư  Giao  Quang  đã  giảng  từ 

ngữ này như sau:  “Tứ Thiên Vương là chủ soái, mỗi vị có tám đại tướng, Vi Đà làm 

 Thượng Thủ. Theo Kim Quang Minh Kinh, Tán  Chi làm đại tướng thống lãnh hai 

 mươi tám bộ [quỷ thần] tuần du thế gian”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 634

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trước họ, hiện thân Tứ Thiên Vương Quốc Thái Tử444, vì họ thuyết pháp, 

khiến cho họ thành tựu. 

Nếu các chúng sanh thích làm vua trong loài người, con sẽ ở trước 

họ, hiện thân vua trong loài người, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành 

tựu. Nếu các chúng sanh thích làm người cầm đầu những dòng họ lớn, 

được  thế  gian  tôn  sùng,  đề  cao,  con  sẽ  ở  trước  họ,  hiện  thân  trưởng 

giả445,  vì  họ thuyết  pháp,  khiến cho họ thành  tựu.  Nếu các  chúng sanh 

thích nói danh ngôn, tự sống thanh tịnh446, con sẽ ở trước họ, hiện thân 

cư  sĩ,  vì họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  các  chúng  sanh 

thích  cai  trị  cõi  nước,  phân  tích,  quyết  đoán  mọi  chuyện  trong  bờ  cõi, 

xóm làng, con sẽ ở trước họ, hiện thân tể quan, vì họ thuyết pháp, khiến 

cho họ thành tựu. Nếu các chúng sanh thích các môn số thuật, vâng giữ 

444 Theo Đại Cát Nghĩa Kinh:  “Hộ Thế Tứ Vương mỗi vị có chín mươi mốt người 

 con, hình mạo, dáng vẻ đoan chánh, có thế lực lớn, giống như Na Tra vậy”. Sách

Quán Đảnh Sớ cho biết: “Trong niên hiệu Thiên Bảo đời Đường, năm nước thuộc 

 Tây  Phiên  đến  cướp  phá  Tây  An,  quân  nhà  Đường  không  chống  cự  được.  Đường 

 Huyền  Tông  bèn  hạ  chiếu  vời  Bất  Không  Tam  Tạng  vào  cung,  trì  tụng  Hộ  Quốc 

 Nhân  Vương  Đà  La  Ni.  Sư  vừa  tụng  mười  bốn  biến,  chợt  thấy  năm  trăm  vị  thần 

 tướng cầm giáo đứng trước điện, thưa: ‘Con thứ hai của Bắc Phương Thiên Vương 

 là Độc Kiện đến cứu Tây An’. Bọn giặc tấn công Tây An thấy trên hư không có vô số 

 thiên  binh,  thiên  tướng,  kinh  sợ  bỏ  chạy,  lui  binh’.  Quan  tâu  lên,  vua  vui  mừng, 

 truyền mỗi chùa trong các châu phủ lập Thiên Vương Điện để thờ phụng”. 

445 Theo pháp sư Viên Anh, tại Ấn Độ, để được gọi là “trưởng giả” phải hội đủ mười 

đức:  

1. Dòng dõi sang quý, tức là những người thuộc những dòng họ cao quý, giàu mạnh 

trong giai cấp Sát-đế-lợi (Ksatriya). 

2. Có địa vị cao quý, chẳng hạn như thừa tướng, lão thần trong triều. 

3. Rất giàu có. 

4.  Có  oai  thế,  tướng  mạo  trang  nghiêm,  oai  hùng,  khiến  người  khác  thoạt  nhìn  đã 

kính sợ. 

5. Trí sâu: Tâm sáng như mặt trời, mặt trăng, thông minh, thuần hậu. 

6. Tuổi cao. 

7. Giới hạnh thanh tịnh, đáng làm gương mẫu cho người khác. 

8. Lễ nghi đầy đủ, tức là dáng diệu an hòa, xử sự đúng phép tắc, khiến cho người 

khác cảm thấy vinh dự, hoan hỷ khi được thân cận. 

9. Được bề trên khen ngợi, tức là được các bậc vương giả ca ngợi. 

10. Được kẻ dưới quy ngưỡng: Được nhân dân, bầy tôi kính phục. 

446  Pháp  sư  Viên  Anh  giảng:   “Thanh  tịnh  tự  cư:  Thân  sống  trong  trần  lao  nhưng 

 chẳng nhiễm dục lạc thế gian, tâm luôn thanh tịnh, sống đúng theo lẽ đạo”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 635

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

các  môn  Nhiếp  Vệ447,  con  sẽ  ở  trước  họ,  hiện  thân  Bà-la-môn,  vì  họ 

thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu có nam tử, thích học xuất gia, 

trì các giới luật, con sẽ ở trước họ, hiện thân tỳ-kheo, vì họ thuyết pháp, 

khiến cho họ thành tựu. Nếu có người nữ thích học xuất gia, trì các cấm 

giới, con sẽ ở trước họ,  hiện thân  tỳ-kheo-ni, vì họ  thuyết  pháp, khiến 

cho họ thành tựu. Nếu có người nam ưa trì Ngũ Giới, con sẽ ở trước họ 

hiện thân Ưu-bà-tắc, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu có 

người nữ, sống theo Ngũ Giới, con sẽ ở trước họ, hiện thân Ưu-bà-di, vì 

họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  có  nữ  nhân,  dùng  nội 

chánh448 lập thân để sửa sang nước nhà, con sẽ ở trước họ, hiện thân nữ 

chủ và quốc phu nhân, mạng phụ, đại gia449, vì họ thuyết pháp khiến cho 

họ thành tựu. Nếu có chúng sanh chẳng hư hoại nam căn, con sẽ ở trước 

họ hiện thân đồng nam (trẻ trai) vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành 

tựu. Nếu có gái trinh, thích tự giữ mình, chẳng mong bị xâm phạm, bạo 

hành, con sẽ ở trước họ, hiện thân đồng nữ, vì họ thuyết pháp, khiến cho 

họ thành tựu. 

Nếu có chư thiên thích thoát khỏi kiếp trời, con sẽ hiện thân trời, 

vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu có các loài rồng450 thích

447 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Thiên văn, địa lý, âm dương độ số, gọi chung là Số, 

 chữa bệnh, bói toán, tướng số, họa bùa vào nước v.v... thì gọi là Thuật. Chế ngự, 

 thâu liễm thân tâm, bớt nhọc nhằn để tâm thần thanh tịnh thì gọi là Nhiếp. Bảo vệ 

 sanh mạng, giữ tinh, dưỡng khí gọi là Vệ”. 

448 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Địa vị chánh đáng của nữ giới là ở trong gia đình nên 

 gọi là Nội Chánh. Mọi chuyện trong gia đình do nữ nhân chủ trì, hiếu kính bố mẹ 

 chồng, giáo dục con cái, đấy là Nội Chánh. Tuy sang cả vẫn siêng năng, tuy giàu có 

 vẫn tiết kiệm, trinh, tĩnh, kín đáo, nhàn nhã, dùng những điều ấy để trau giồi đức 

 hạnh của người nữ nên gọi là Lập Thân.... Do dùng Nội Chánh để Lập Thân, nên 

 thân được trau giồi, cảm hóa người trong gia đình, ảnh hưởng đến toàn bộ quốc gia. 

 Chữ Gia chỉ chung từ bậc đại phu trở lên, chữ Quốc chỉ từ bậc chư hầu trở lên. Nữ 

 nhân có thể dùng Nội Chánh để lập thân, tu thân thì đấy chính là cái gốc để tề gia trị 

 quốc”. 

449 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Nữ Chủ: Vợ của thiên tử (tức hoàng hậu). Quốc phu 

 nhân: Vợ của các vị đứng đầu các bang, các quận. Mạng phụ: Những người vợ được 

 nhận bằng sắc phong tước của triều đình, tức là những người do chồng làm quan mà 

 vợ được phong tước. Đại gia: Những bậc tài lẫn đức cùng trọn đủ, có thể làm thầy 

 cho các bậc nữ chủ, như vợ của ông Tào Thế Thục đời Hán, do thường theo con gái 

 của Ban Siêu vào cung, giảng dạy hoàng hậu và các quý nhân nên cõi đời gọi bà là 

 Tào Đại Gia”. 

450 Theo ngài Quán Đảnh, có bốn loại rồng (Naga): Một là rồng bảo vệ cung trời, hai 

là rồng chuyên giăng mây xối mưa, ba là rồng khai ngòi, khoét sông, bốn là rồng bảo 

vệ các kho báu. Do trong quá khứ họ từng tu phước nên có thần thông biến hóa, phần 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 636

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thoát thân rồng, con sẽ hiện thân rồng, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ 

thành tựu. Nếu có Dược Xoa451 thích vượt khỏi loài mình, con sẽ ở trước 

họ, hiện thân Dược Xoa, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu 

Càn Thát Bà452 thích thoát thân ấy, con sẽ ở trước họ, hiện thân Càn Thát 

Bà vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu A Tu La453 thích thoát

thân ấy, con sẽ ở trước họ, hiện thân A Tu La vì họ thuyết pháp, khiến 

cho họ thành tựu. Nếu Khẩn Na La454 muốn thoát loài ấy, con sẽ ở trước 

họ, hiện thân Khẩn Na La, vì họ thuyết pháp, khiến họ thành tựu. Nếu 

Ma Hô La Già455 thích thoát thân ấy, con sẽ ở trước họ, hiện thân Ma Hô 

La Già vì họ thuyết pháp, khiến họ thành tựu. Nếu các chúng sanh thích 

nhiều  hóa  hiện  hình  người,  nhưng  có  năm  khoảng  thời  gian  họ  sẽ  không  thể  nào 

chẳng mang thân giống như rắn: khi sanh nở, khi ngủ, khi hành dâm, khi sân hận, khi 

chết.  Kinh  Trường  A  Hàm  nói  rồng  có  ba  thứ  hoạn  nạn:  Một  là  bị  cát  nóng  nung 

thân, hai là gió phá tan cung điện, ba là bị Kim Xí Điểu ăn nuốt. Cái nhân biến thành 

rồng là do trong kiếp trước tu rất nhiều phước, nhưng quá sân hận, tâm không ngay 

thẳng, lại phạm giới, thích tranh chấp, hơn thua quyết liệt. 

451 Dược Xoa (Yaksha), còn phiên âm là Dạ Xoa, dịch nghĩa là Năng Đạm Quỷ (quỷ 

ăn  nuốt),  Tiệp  Tật  Quỷ  (quỷ  nhanh  lẹ),  Dũng  Kiện  (mạnh  mẽ),  Khinh  Tiệp  (nhẹ 

nhàng, lanh lẹ) v.v... Đây là một loại quỷ thần (gồm ba loại Địa Hành, Không Hành 

và  Phi  Hành)  thuộc  Thiên  Long  Bát  Bộ,  được  thống  lãnh  bởi  Bắc  Phương  Tỳ  Sa 

Môn  thiên  vương.  Họ  có  hình  mạo  giống  người,  nhưng  dữ  tợn,  tuy  vậy,  vẫn  có 

những vị phát tâm hộ pháp. 

452 Càn Thát Bà (Gandharva), còn phiên âm là Kiện Đạt Bà, Kiện Đạt Phược, Kiện 

Thát Bà, Càn Đạp Bà, Ngạn Đạn Phược, Ngạn Đạt Phạ, hoặc Kiện Đà La, dịch nghĩa 

là Khứu Hương (ngửi mùi thơm) hoặc Hương Thần, là một trong tám bộ quỷ thần, là 

thuộc hạ của Đông Phương Đề Đầu Lại Tra (Dhrtarāstra) thiên vương. Họ là nhạc 

thần của Đế Thích, chuyên tấu nhạc phụng sự chư thiên. Khi Đế Thích muốn nghe 

nhạc liền đốt Trầm Hương, họ ngửi thấy mùi sẽ liền đến ngay. 

453 A Tu La (Asura), còn phiên âm là A Tố Lạc, A Tô La, hay A Tu Luân, là loài 

được coi là nửa thần nửa người trong Phật giáo. Họ là những người tu tập nhiều thiện 

căn,  nhưng  hay  nóng  giận,  chấp  trước,  nên  thân  hình  họ  thiếu  đoan  chánh,  tuy  có 

thần thông, nhưng phước báo kém hẳn chư thiên, thường ganh tỵ, hay kéo quân đánh 

nhau  với  chư  thiên.  Họ  sống  ở  chân  núi  Tu  Di.  Trong  kinh  Phật,  những  vị  Tu  La 

Vương  nổi  tiếng  nhất  là  Bà  Trĩ  (Dũng  Kiện),  Khư  La  Kiển  Giam  (tiếng  rống  như 

sấm),  Tỳ  Ma  Chất  Đa  La  (Hoa  Hoàn),  La  Hầu  (vị  này  hay  che  lấp  mặt  trời,  mặt 

trăng). 

454 Khẩn Na La (Kinnara), còn phiên âm là Khẩn Nại Lạc, là một trong tám bộ quỷ 

thần, giống người, đầu có một sừng (do vậy, đôi khi dịch nghĩa là Nghi Nhân - ngỡ 

là  người  nhưng  không  phải  là  người),  tiếng  ca  thánh  thót,  là  nhạc  thần  cõi  trời, 

chuyên phụ trách ca hát. Càn Thát Bà tấu nhạc, còn Khẩn Na La chuyên ca vũ. 

455 Ma Hô La Già (Mahoraga) còn phiên âm là Ma Hầu La Già, hoặc Mạc Hô Lạc 

Già, là một loài rắn lớn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 637

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

làm người, muốn tu thành người, thì con sẽ hiện thân người, vì họ thuyết 

pháp, khiến họ thành tựu. Nếu các phi nhân, hữu hình hay vô hình, hữu 

tưởng,  vô  tưởng,  thích  thoát  khỏi  loài  ấy,  con  sẽ  ở  trước  họ  đều  hiện 

những  thân  ấy,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  họ  thành  tựu.  Đấy  gọi  là  ba 

mươi hai ứng thân mầu nhiệm, trong sạch. Những thân để vào trong các 

cõi nước đều là do diệu lực tam-muội Văn Huân Văn Tu vô tác tự tại 

thành tựu456. 

Bạch Thế Tôn! Con lại do vô tác diệu lực của môn Văn Huân Văn 

Tu Kim Cang Tam Muội này mà được hết thảy chúng sanh trong mười 

phương  tam  thế  lục  đạo  có  cùng  một  lòng  bi  ngưỡng,  khiến  cho  các 

chúng sanh đối với thân tâm của con liền đạt được mười bốn thứ công 

đức vô úy:  

Một là do con chẳng tự quán sát âm thanh, mà quán cái trí năng 

quán457 nên  khiến  cho  những  chúng  sanh  khổ  não  trong  mười  phương 

quán âm thanh ấy liền được giải thoát. 

Hai là xoay chuyển sự nhận biết hư vọng nơi sáu căn, khôi phục 

chân tánh458,  khiến  các  chúng  sanh  gieo  mình  vào  trong  lửa,  lửa  chẳng 

thể đốt được. 

456 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Các thân ấy cùng một lúc biến hiện, ứng theo mỗi loại 

 nên gọi là Diệu, chẳng chấp vào tướng nên gọi là Tịnh. Hơn nữa, Diệu là chẳng thể 

 nghĩ bàn, Tịnh là không bị nhiễm đắm. Tam luân (thân, ngữ, ý) của Đại Sĩ đều chẳng 

 thể nghĩ bàn nên gọi là Diệu, mỗi mỗi đều chẳng đắm nhiễm nên gọi là Tịnh. Văn 

 Huân Văn Tu: Do tánh Nghe từ trong bổn giác huân tập bên trong, nên diệu trí nơi 

 Thỉ Giác được hun đúc để phát khởi. Dùng công phu tu tập Phản Văn (xoay trở lại 

 để nghe nơi tánh Nghe) nên luôn luôn nghe nơi tự tánh, nung đốt tập khí chấp trước, 

 cởi gỡ được sáu Kết, phá Ngũ Ấm, vọng hết, chân lộ, tịch diệt hiện tiền. ‘Vô tác diệu 

 lực’: Chẳng cần phải suy nghĩ mà có lực dụng chẳng thể nghĩ bàn, không cần phân 

 thân mà hiện khắp, cảm ứng khắp mọi căn cơ, giống như vầng trăng trên trời, có cần 

 phải suy nghĩ để soi bóng trong mọi chỗ có nước ư ?” 

457  Nguyên  văn   “do  ngã  bất  tự  quán  âm,  dĩ  quán  quán  giả”,   pháp  sư  Viên  Anh 

giảng:  “Chữ Quán [thứ hai] chỉ trí năng quán (tức trí dùng để quán sát mọi cảnh), 

 trí quang chẳng chiếu ra ngoài, cho nên chẳng tự quán âm thanh của thế gian, bởi lẽ 

 cái người để quán cái trí năng quán ấy là ai vậy? Câu thứ nhất (‘bất tự quán âm’) là 

 tách rời khỏi Trần, câu sau (‘dĩ quán quán giả’) là nói đến chiếu tánh, cũng tức là 

 trái trần hợp giác”. 

458  Nguyên  văn  là  “tri  quán  toàn  phục”,   pháp  sư  Viên  Anh  giảng:   “Hai  chữ  Tri 

 Quán bao gồm tác dụng thấy, nghe, ngửi, nếm, cảm nhận, biết của sáu căn. Toàn 

 Phục là xoay chuyển (Toàn: 旋)  cái vọng, khôi phục (Phục: 复)  lẽ Chân, xoay chuyển 

 vọng tri, vọng kiến nơi duyên trần nhằm khôi phục chân tri, chân kiến nơi tự tánh. 

 Đại Sĩ dùng công phu Phản Văn nơi Nhĩ Căn để tìm lại nguồn cội của tánh Nghe, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 638

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Ba là quán ngược lại tánh nghe, khôi phục cái Nghe chân thật459, 

khiến cho các chúng sanh dù bị nước lớn cuốn trôi, nước chẳng thể làm 

chết đuối được! 

Bốn  là  đoạn  diệt  vọng  tưởng,  tâm  không  sát  hại,  khiến  cho  các 

chúng sanh vào trong những nước quỷ, quỷ chẳng thể hại được460. 

Năm  là  huân  tu  Nhĩ  Căn,  thành  tựu  tánh  Nghe,  sáu  căn  tiêu  tan 

vọng,  khôi  phục  sự  chân  thật  giống  như  [sự  tiêu  tan  vọng,  khôi  phục 

chân thật] nơi sự nghe tiếng461, có thể khiến cho chúng sanh sắp sửa bị 

hại, đao gãy từng đoạn, khiến cho binh khí như cắt vào nước, cũng như 

thổi ánh sáng, tánh của nó không dao động. 

Sáu là dùng sự Phản Văn để huân tập sự sáng suốt sẵn có, sự sáng 

suốt trong trẻo, sẵn có ấy chiếu sáng trọn khắp pháp giới462, thì tánh của 

 xoay chuyển sự Nghe hư vọng để thoát lìa Thanh Trần, chẳng vướng mắc trong Lục 

 Trần. Một căn đã trở về với nguồn cội thì sáu căn đều thành giải thoát. Tri Quán 

 Toàn Phục tức là lửa lớn nơi sự tri giác bên trong đã tắt thì lửa nơi thế gian bên 

 ngoài chẳng thể làm hại được”. 

459 Nguyên văn  “quán thính toàn phục” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Câu này nói về 

 diệu lực, câu tiếp theo nói đến đại dụng. Câu này có nghĩa là quán ngược lại tánh 

 Nghe,  xoay  chuyển  cái  Nghe  hư  vọng  để  khôi  phục  cái  Nghe  chân  thật.  Cái  Nghe 

 thuộc về thủy, nên khi những nghiệp được cái Nghe giao xen thì sẽ thấy nước lớn. 

 Nay  đã  xoay  chuyển  cái  Nghe,  khôi  phục  được  bản  tánh  chân  thật  thì  không  còn 

 nghiệp tạo bởi cái Nghe nên nước chẳng thể chìm được”. 

460 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Vọng tưởng chính là thức thứ sáu. Trong phần trước, 

 đức Phật đã cho biết thức chẳng phải là tâm như sau: ‘Đấy không phải là tâm ông 

 mà là tiền trần, tưởng tượng hư vọng, ví như kẻ giặc có thể sát hại pháp thân huệ 

 mạng của chúng sanh, giống như La Sát ăn thịt người rất đáng sợ hãi’. Ở đây, Đại 

 Sĩ do xoay lại cái Nghe, nhập vào chân tánh, ngoài chẳng duyên theo các trần, trong 

 chẳng vướng theo Căn, Căn lẫn Trần đều không còn dính mắc nữa, thức tâm cũng 

 diệt, nên gọi là ‘đoạn diệt vọng tưởng’. Vọng tưởng đã diệt thì tâm không còn ý niệm 

 sát hại, hoàn toàn vượt thoát khỏi tâm hạnh của quỷ thần. Dùng sức trừ diệt ấy để 

 gia bị chúng sanh nên khiến cho các chúng sanh ở trong các nước quỷ La Sát chỉ 

 nhất tâm xưng danh Ngài thì quỷ chẳng thể hại được!” 

461 Nguyên văn “huân văn thành văn, lục căn tiêu phục, đồng ư thanh thính”,  pháp

sư  Viên  Anh  giảng:   “Huân  văn  thành  văn:  Đại  Sĩ  xoay  lại  cái  Nghe  để  chiếu  soi 

 tánh, dùng đó để un đúc cái Nghe hư vọng khiến cho nó trở thành chân văn (nghe 

 chân thật). Nhĩ Căn đã tiêu tan vọng, khôi phục Chân như thế, thì sáu căn cũng đều 

 tiêu tan vọng, khôi phục Chân giống như thế. Giống như đối với Thanh Trần và tánh 

 Nghe, mỗi một cặp tương ứng đều tiêu vọng, khôi phục sự chân thật giống như vậy. 

 Trần mất, Căn tận, Căn và Trần đã tiêu thì lẽ nào sự giác minh (sự nhận biết sáng 

 suốt) chẳng được viên mãn, mầu nhiệm ư?” 

462  Nguyên  văn   “văn  huân  tinh  minh,  minh  biến  pháp  giới” ,  pháp  sư  Viên  Anh 

giảng:  “Dùng sự xoay lại cái Nghe để huân tu, khôi phục, tái lập tánh bổn nguyên 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 639

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

những  sự  u  ám  chẳng  thể  tồn  tại  được,  có  thể  khiến  cho  chúng  sanh, 

Dược Xoa, La Sát, Cưu Bàn Trà quỷ463 và Tỳ Xá Giá464, Phú Đan Na465

v.v... tuy ở gần sát bên cạnh nhưng mắt chúng chẳng thể thấy được. 

Bảy là tánh động tịnh của âm thanh tiêu diệt trọn vẹn, xoay trở lại 

cái  Nghe  để  ngược  dòng  chứng  nhập  tánh,  lìa  các  trần  vọng466,  có  thể 

khiến cho chẳng bị vướng mắc bởi giam cầm, trói buộc, gông cùm. 

Tám là âm thanh tiêu diệt, sự Nghe viên mãn, sanh ra từ lực trọn 

khắp467, có thể khiến cho chúng sanh đi qua đường hiểm, giặc chẳng thể 

cướp được. 

 trong trẻo sáng suốt, khiến cho sự sáng suốt sẵn có được tỏa rạng. Tánh sáng suốt 

 chiếu ngời trọn khắp pháp giới. Quỷ thần chính là sự tối tăm u ám xen nhiễm nơi 

 tánh, há còn tồn tại được chăng ? Đấy chính là ý nghĩa phá tối vậy”. 

463 Cưu Bàn Trà (Kumbhanda), còn phiên âm là Câu Bàn Đồ, Cứu  Bàn Đồ, Cung 

Bàn Đồ hoặc Cưu Mãn Noa, hay Bàn Tra, dịch nghĩa là Ủng Hình Quỷ (quỷ có hình 

giống cái vò), Đông Qua Quỷ (quỷ có thân hình trông giống như quả bí), Yểm Mỵ 

Quỷ. Loài quỷ này thích ăn tinh khí của con người, biến hóa khôn cùng, ở trong chốn 

núi  hoang  đồng  vắng,  là  bộ  thuộc  của  Tỳ  Lâu  Lặc  Xoa  thiên  vương 

(Virūdhaka: Tăng Trưởng thiên vương). 

464 Tỳ Xá Giá (Piśāca) còn phiên âm là Tỳ Xá Xà, dịch nghĩa là Thực Tinh Khí Quỷ, 

địa vị thấp hơn loài La Sát, là ác quỷ thích hại người, là bộ thuộc của Trì Quốc thiên 

vương (Dhrtarāstra). Loài quỷ này thích ăn tinh khí và máu thịt của con người. Tuy 

thế, cũng có quỷ Tỳ Xá Giá phát tâm hộ pháp. 

465 Loại quỷ này gọi đủ là Ca Tra Phú Đan Na (Katabhutana), còn phiên là Yết Tra 

Bố Đát Na, Yết Tra Phú Đan Na, dịch âm là Ký Xú Quỷ, Cực Xú Quỷ. Theo Hộ Chư 

Đồng Tử Đà La Ni Kinh, loài quỷ này có hình dáng giống như lợn, hết sức hôi thối, 

thường gây hại cho người và loài vật, nhất là thường làm hại trẻ con, khiến chúng 

hay khóc đêm, ốm yếu. 

466 Nguyên văn  “âm tánh viên tiêu, quán thính phản nhập, ly chư trần vọng” , pháp

sư Viên Anh giảng:  “Âm tánh viên tiêu: Hai tánh động và tịnh của âm thanh đều tiêu 

 diệt, tức là hai tướng động và tịnh trọn chẳng còn sanh nên gọi là Viên Tiêu. Quán 

 thính phản nhập: Quán  chiếu tánh Nghe, đi ngược dòng  (tức là  xoay trở lại quán 

 tánh Nghe, không chấp vào đối tượng được nghe (thanh trần), không chấp vào Căn, 

 không chấp vào tánh Nghe) nên gọi là Phản Nhập. Như thế, hễ nhập được một tánh 

 vô vọng (chứng ngộ một tánh là chân thật, không còn bị vọng kiến, tình thức nhiễm 

 trước, che lấp công năng chân thật của tánh ấy) thì chẳng những Thanh Trần tiêu 

 diệt, mà các Trần khác như Sắc, Hương v.v... đều tiêu diệt, nên gọi là Ly Chư Trần 

 Vọng.  Khi  Căn  và  Trần  đã  diệt  thì  các  sự  thấy,  nghe  v.v...  nơi  các  căn  cũng  đều 

 chuyển  vọng  thành  chân,  Căn  lẫn  Trần  chẳng  còn,  dùng  diệu  lực  ấy  gia  bị  chúng 

 sanh, khiến cho những kẻ bị nạn hễ xưng danh liền được cảm ứng”. 

467 Nguyên văn  “diệt âm viên văn, biến sanh từ lực” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Diệt 

 âm viên văn: Khi Đại Sĩ xoay trở lại cái Nghe, chứng nhập tánh, thì âm thanh không 

 còn  (nên  gọi  là  Diệt  Âm),  giải  thoát  thanh  trần,  tánh  Nghe  được  tỏ  lộ  trọn  vẹn, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 640

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chín là huân tu tánh Nghe, rời khỏi các Trần, Sắc chẳng thể cướp 

đoạt [bản tâm thanh tịnh]468, có thể khiến cho hết thảy những chúng sanh 

nhiều dâm dục sẽ xa lìa tham dục. 

Mười là tánh Nghe thuần nhất, không còn các Trần, Căn và Cảnh 

(Trần) viên dung, không còn sự nhận biết và đối tượng được nhận biết469, 

có thể khiến cho hết thảy những chúng sanh phẫn hận lìa các sự nóng 

giận. 

Mười  một  là  tiêu  trừ  vọng  trần,  khôi  phục  sự  sáng  suốt  sẵn  có, 

pháp giới thân tâm giống như lưu ly, sáng ngời thấu suốt vô ngại470, có

 chứng nhập thể tánh của Căn đến mức tột cùng. Do Trần đã diệt, nên ngoài không 

 còn chống đối, đối kháng; do Căn đã viên nên mọi thứ đều trở về nhất tâm, có thể 

 sanh ra từ lực trọn khắp (biến sanh từ lực)”. 

468  Nguyên  văn   “huân  văn  ly  trần,  sắc  sở  bất  kiếp” ,  pháp  sư  Viên  Anh  giảng: 

“Tham, sân, si gọi là Tam Độc, do chúng gây hại cho pháp thân huệ mạng nên gọi là 

 Tam Độc. Hơn nữa, Tam Độc là nhân tạo ra Tam Đồ, chúng sanh lắm sân đọa địa 

 ngục, chúng sanh lắm tham đọa ngạ quỷ, chúng sanh lắm si đọa súc sanh. Nay nói 

 không sợ hãi Tam Độc chẳng phải là không sợ hãi sự ác mà là do trì danh nên lìa 

 Tam  Độc,  do  đại  oai  lực  [của  Đại  Sĩ]  nên  không  sợ  hãi.  Trong  các  thứ  Tham  thì 

 tham dục nặng nhất. Chỉ có dâm dục là con người dễ bị vi phạm nhất. Thấy sắc động 

 lòng, ắt đọa trong hầm sâu ái dục. Dục lại khó đoạn nhất, là điều gây hại lớn nhất. 

 Thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ được ly dục, cậy vào sức oai thần 

 của Bồ Tát và sức trì niệm danh hiệu của chính mình (đấy là “huân văn ly trần”), 

 đoạn trừ tam độc (do trong Tam Độc, sắc dục (thuộc Tham) là nặng nề nhất, nên nói 

 “Sắc bất sở kiếp” (Sắc chẳng cướp đoạt được), nghĩa là nêu rõ : Cái mạnh mẽ, tàn 

 hại  nhất  đã  không  thể  gây  hại  người  trì  niệm  thì  Tam  Độc  đều  không  thể  làm  gì 

 người ấy !” 

469  Nguyên  văn   “thuần  âm  vô  trần,  căn  cảnh  viên  dung,  vô  đối,  sở  đối” ,  pháp  sư 

Viên Anh giảng:  “Thuần âm vô trần: Diệu tánh của sự Nghe âm thanh thuần nhất, 

 không còn thấy có Thanh Trần nào để đối ứng với sự Nghe ấy nữa, tức là hai tướng 

 động - tịnh (tức là sự chấp trước thấy có âm thanh vang lên và âm thanh mất đi) trọn 

 chẳng còn sanh nữa. Đã không còn có cảnh đối ứng (Trần) thì cũng chẳng còn cái 

 Căn để nhận biết cái cảnh ấy nữa nên Căn lẫn Trần cùng mất, chỉ là sự giác ngộ quý 

 báu,  viên  dung,  thanh  tịnh,  trong  ngoài  giống  hệt  như  nhau,  viên  dung  nhất  thể, 

 không phân biệt, không chướng ngại”. 

470 Nguyên văn  “tiêu trần toàn minh, pháp giới, thân tâm, do như lưu ly, minh lãng 

 vô ngại” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Si là do tánh bị vọng trần che lấp, do vô minh 

 gây chướng ngại. ‘Tiêu trần toàn minh’: Tiêu trừ cảnh sở duyên của các căn là vọng 

 trần, xoay chuyển, khôi phục lại sự sáng suốt sẵn có nơi tự tánh, cởi gỡ dính mắc, 

 trở về với sự nguyên chân, tỏ lộ sự sáng suốt sẵn có. Do vậy, pháp giới bên ngoài, 

 thân  tâm  bên  trong  giống  hệt  như  báu  lưu  ly,  rỗng  rang,  chiếu  sáng  ngời,  trong 

 ngoài thông suốt, không bị chướng ngại”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 641

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thể  khiến  cho  hết  thảy  các  A-điên-ca471  vốn  bị  tánh  tối  tăm,  chậm  lụt 

ngăn che sẽ được vĩnh viễn xa lìa si ám. 

Mười hai là dung hợp huyễn hình trở về với tánh Nghe chân thật, 

đạo tràng bất động, dấn mình vào thế gian, chẳng hoại thế giới472, có thể 

trọn khắp mười phương cúng dường chư Phật Như Lai nhiều như vi trần, 

đối với mỗi vị Phật đều làm pháp vương tử, có thể khiến cho chúng sanh 

không con trong pháp giới, kẻ nào muốn cầu con trai thì sanh con trai 

phước đức, trí huệ. 

Mười ba là sáu căn viên thông, bản tánh vốn sẵn sáng suốt (Minh) 

và  tác  dụng  chiếu  soi  của  tánh  sáng  ấy  (Chiếu)  không  hai,  chứa  đựng 

mười phương pháp giới, lập nên Đại Viên Kính Không Như Lai Tạng, 

vâng thuận pháp môn bí mật của mười phương vi trần Như Lai473, có thể 

471 A-điên-ca  (Atyantika),  còn phiên âm là A Điên Để Ca, dịch nghĩa là Tất Cánh 


hoặc Vô Tánh Xiển Đề, tức là một loại hữu tình rốt ráo không thể thành Phật được. 

Nói cách khác, A-điên-ca là danh xưng khác của Nhất Xiển Đề (Icchantika). Sách

Thành Duy Thức Luận Chưởng Trung Khu Yếu, quyển thượng giảng:  “A Điên Để 

 Ca, dịch là Tất Cánh, tức là rốt ráo không đạt được Niết Bàn” . 

472 Nguyên văn  “dung hình phục văn, bất động đạo tràng, thiệp nhập thế gian, bất 

 hoại thế giới” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Hai câu ‘dung hình phục văn, bất động 

 đạo tràng’ nói về lý chứng tu hành. Thân hình Tứ Đại huyễn vọng trọn chẳng còn 

 (tức  là  không  còn  chấp  vào  Tứ  Đại  nên  Tứ  Đại  không  thể  khởi  tác  dụng  gây  mê 

 hoặc, do không còn tác dụng gây mê hoặc nên gọi là ‘tiêu dung’ (tiêu trừ, dung hợp). 

 Cái Nghe (Văn) và đối tượng của cái Nghe (sở văn) đều mất, xoay chuyển lại, khôi 

 phục tánh Nghe Nhất Chân nên sanh diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền, chứng nhập Lý 

 Thể chẳng lay động, nên gọi là ‘bất động đạo tràng’. ‘Thiệp nhập thế gian, bất hoại 

 thế giới’: Khởi đại tác dụng xứng hợp thể tánh, Bồ Tát có thể hiện thân vào trong vi 

 trần cõi Phật, dùng một thân hiện ra vô lượng thân, vào trong tất cả các cõi thế gian 

 (hữu tình thế gian lẫn chánh giác thế gian) trong ba đời, tùy loại hiện thân, chẳng 

 hoại tướng thế gian, nương vào Lý để thành tựu Sự”. 

473 Nguyên văn  “lục căn viên thông, minh chiếu vô nhị, hàm thập phương giới, lập 

 đại viên kính, không Như Lai tạng” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Viên là viên dung, 

 sáu căn có thể sử dụng lẫn cho nhau. Tức là dùng bất cứ một căn nào đều có khởi 

 tác dụng thấy, nghe, ngửi, nếm, hay, biết”. Thông là thông đạt, tức sáu căn chẳng hề 

 bị ngăn cách. Hai chữ Viên Thông bao trùm hết các câu kế tiếp. Do thông đạt nên 

 Minh và Chiếu không hai, sáu căn thông lợi, phát khởi tác dụng của sự Chiếu (nhận 

 biết) từ bản tánh sáng suốt (Minh), Minh và Chiếu không hai, không khác. Cho nên 

 chân tâm ví như một tấm gương tròn lớn, hay còn gọi là Đại Viên Kính Trí vì nó có 

 thể tiếp nhận hết thảy pháp môn bí mật của vi trần Như Lai. Do nó viên dung nên 

 chứa đựng trọn khắp các cõi trong mười phương, có thể tiếp nhận các pháp môn của 

 chư Phật, đại, tiểu, quyền, thật hoàn toàn chẳng bỏ sót chút nào, nên gọi là Không 

 Tạng (tức là giống như cái kho to lớn như hư không có thể dung chứa vô tận)” . 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 642

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khiến cho chúng sanh không con trong pháp giới, kẻ nào muốn cầu con 

gái sẽ sanh đứa con gái đoan chánh, phước đức, mềm mỏng, thuận thảo, 

được mọi người kính yêu, có tướng tốt. 

Mười bốn là trong tam thiên đại thiên thế giới này, có trăm ức mặt 

trời, mặt trăng, có sáu mươi hai ức Hằng hà sa các vị Pháp Vương Tử 

hiện đang trụ trong thế gian để tu hành chánh pháp, nêu gương, giáo hóa 

chúng sanh, tùy thuận chúng sanh, mỗi vị có trí huệ và phương tiện khác 

biệt.  Do  con  đạt  được  sự  viên  thông  nơi  bổn  căn,  phát  khởi  diệu  nhĩ 

môn, sau đấy thân tâm vi diệu, chứa đựng, trọn khắp pháp giới474, có thể 

khiến cho chúng sanh nào trì danh hiệu của con và người trì tất cả danh 

hiệu của sáu mươi hai ức Hằng hà sa các vị pháp vương tử kia thì phước 

đức của hai người ấy sẽ giống hệt như nhau chẳng khác. 

Bạch Thế Tôn! [Phước đức do trì] danh hiệu của con chẳng khác 

gì [phước đức do trì] danh hiệu của các vị kia số nhiều đến như thế là do 

con tu tập, đắc môn viên thông chân thật vậy. Đấy gọi là mười bốn môn 

thí vô úy lực, phước trọn khắp chúng sanh. 

Bạch Thế Tôn! Con lại do đạt được đạo viên thông tu chứng vô 

thượng này mà lại có thể khéo đạt được bốn thứ vô tác diệu đức chẳng 

thể nghĩ bàn:  

Một là do con khi vừa đạt được chân tâm của tánh nghe, trọn đủ 

diệu  lý  và  diệu  trí,  sự  tinh  minh  nơi  tâm  không  còn  lệ  thuộc  vào  cái 

Nghe nữa, sự thấy nghe hay biết chẳng bị phân cách, chướng ngại, hợp 

thành bảo giác viên dung thanh tịnh. Vì thế, con có thể hiện ra rất nhiều 

474 Nguyên văn  “do ngã sở đắc viên thông bổn căn, phát diệu nhĩ môn, nhiên hậu 

 thân tâm vi diệu dung hợp, châu biến pháp giới” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Do tôi

 đạt được sự viên thông nơi Nhĩ Căn, tức là đã đạt được sự viên thông nơi cái Căn 

 chánh yếu (bổn căn). Chữ Bổn Căn gồm hai nghĩa:  

 1. Nhĩ Căn là căn vốn sẵn lanh lợi nhất trong Sa Bà, nên muốn đạt Tam Ma Đề thì 

 phải từ sự Nghe mà chứng nhập. 

 2. Nhĩ Căn Viên Thông là môn chánh yếu trong các môn Viên Thông, là con đường 

 để vi trần Phật chứng nhập Niết Bàn. 

 Nhĩ môn được gọi là Diệu vì đức Cổ Phật Quán Thế Âm trong quá khứ đã do Văn, 

 Tư, Tu, nương theo diệu lý bất sanh bất diệt của tánh Nghe mà phát khởi diệu trí 

 “phản văn chiếu tánh” (xoay trở lại quán sát sự nghe để thấu hiểu tánh), soi thấu 

 triệt Ngũ Ấm, giải trừ sáu Kết, chứng bản thể viên thông, phát sanh tác dụng tự tại. 

 ‘Nhiên  hậu  thân  tâm  vi  diệu  hàm  dung,  châu  biến  pháp  giới’:  Sau  đấy  xứng  theo 

 Thể, khởi tác dụng ứng hóa không ngằn mé, đấy là sự vi diệu nơi thân. Soi xét căn cơ 

 không sai lầm là sự vi diệu nơi tâm. Chữ ‘hàm dung’ chỉ diệu tâm vì tâm dung chứa 

 mười phương và chúng sanh trong vô lượng thế giới. Chữ “châu biến’ chỉ diệu thân, 

 ý nói thân trọn khắp thánh, phàm, tịnh, nhiễm”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 643

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hình dáng kỳ diệu, có thể nói vô biên thần chú bí mật475. Trong ấy, hoặc 

hiện một đầu, ba đầu, năm đầu, bảy đầu, chín đầu, mười một đầu. Như 

thế cho đến một trăm lẻ tám đầu, ngàn đầu, vạn đầu, tám vạn bốn ngàn 

thước-ca-la476 đầu, hai tay, bốn tay, sáu tay, tám tay, mười tay, mười hai 

tay,  mười  bốn,  mười  sáu,  mười  tám,  hai  mươi,  cho đến  hai  mươi  bốn, 

như  thế  cho  đến  một  trăm  lẻ  tám  tay,  ngàn  tay,  vạn  tay,  tám  vạn  bốn 

ngàn tay mẫu-đà-la477, hai mắt, ba mắt, bốn mắt, chín mắt, như thế cho 

đến một trăm lẻ tám mắt, ngàn mắt, vạn mắt, tám vạn bốn ngàn mắt báu 

thanh  tịnh,  hoặc  từ,  hoặc  oai,  hoặc  Định,  hoặc  Huệ,  cứu  vớt,  bảo  vệ 

chúng sanh, đắc đại tự tại. 

Hai là con do Văn Tư thoát khỏi sáu trần, như âm thanh vượt khỏi 

tường vách vây quanh, chẳng thể bị ngăn ngại. Vì thế, con có thể khéo 

475 Nguyên văn  “do ngã sơ hoạch diệu diệu văn tâm, tâm tinh di văn, kiến, văn, giác, 

 tri, bất năng phân cách, thành nhất viên dung, thanh tịnh bảo giác, cố ngã năng hiện 

 chúng đa diệu dung, năng thuyết vô biên bí mật thần chú”.  Pháp sư Viên Anh giảng: 

 “Xét đến nguyên do thì do ta được đức Quán Âm Như Lai dạy dùng Văn Tư Tu để 

 nhập Tam Ma Địa, nên thoạt đầu từ nơi cái Nghe trở về nguồn, quán chiếu cái tánh, 

 từ bổn giác diệu lý khởi lên Thỉ Giác diệu trí. Dùng diệu trí để chiếu diệu lý, lý và trí 

 cùng diệu nên gọi là Diệu Diệu Văn Tâm. Hơn nữa, trong tánh của sáu căn thì diệu 

 tánh của Nhĩ Căn vượt trỗi thù thắng hơn các Căn khác, tức là diệu nhất trong các 

 môn. Lúc mới đạt được tâm này, dùng nó để tu nhân nên gọi là ‘sơ hoạch diệu diệu 

 văn tâm’. ‘Tâm tinh di văn’: Di (遺)  có nghĩa là vượt thoát, tức là cái Nghe và đối 

 tượng bị Nghe đều diệt, chỉ còn một cái tâm tinh minh, vượt thoát Căn lẫn Trần. Nói 

 ‘thấy, nghe, hay, biết’ là dùng bốn món để bao gồm cả sáu món tinh minh nơi sáu 

 Căn. Những điều thấy, nghe v.v... này chẳng bị phân cách bởi sáu căn do Trần đã 

 mất, Căn chẳng còn, trở về nguồn là một, chẳng khởi tác dụng phân biệt chấp trước, 

 nên  trước  hết  đạt  được Nhân  Không. Chẳng  trụ  nơi  hóa  thành,  tăng  tấn  dần  dần, 

 chứng được Pháp Không. Thẳng mãi đến cuối cùng thì Sanh lẫn Diệt đều diệt, tịch 

 diệt hiện tiền, trở về với chân thể cội gốc, trở thành viên dung vô ngại, vốn sẵn thanh 

 tịnh. Do sáu căn có thể dùng lẫn cho nhau nên gọi là viên dung, do các trần chẳng 

 nhiễm nên gọi là thanh tịnh. Chứng nhập ba Như Lai tạng tâm và bổn giác lý thể ví 

 như bảo châu Ma ni nên gọi là bảo giác. Bảo giác chân tâm vốn sẵn thanh tịnh, vốn 

 chẳng có một pháp nào để đắc, đấy chính là Không Như Lai Tạng. Như bản thể của 

 châu Ma Ni là thanh tịnh vô nhiễm, chân tâm tùy duyên, tuy hiện các Sắc, nhưng bản 

 thể của Châu chẳng thay đổi. Cho nên ta có thể từ một thân hiện ra nhiều hình dáng, 

 chẳng hạn hiện đầu, hiện tay, hiện mắt. ‘Chú’ có nghĩa là bí mật, đấy chính là lời lẽ 

 bí mật của chư thánh, do những địa vị thấp hơn không thấu hiểu được  nên gọi là 

 ‘mật chú’. Kẻ ở địa vị thấp hơn hễ trì mật chú ấy sẽ đạt được lợi ích, có trọn đủ lực 

 dụng thần diệu nên gọi là Thần Chú”. 

476 Thước-ca-la (Cakra): có nghĩa là Luân, Kim Cang, Kiên Cố Bất Thoái. 

477 Mẫu-đà-la (Mudrā): Ấn khế. Tay mẫu-đà-la chính là tay kết ấn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 644

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

léo biến hiện mỗi một hình tướng, tụng mỗi một chú, thì hình tướng và 

chú ấy có thể ban sự không sợ hãi cho các chúng sanh. Vì thế, vi trần cõi 

nước trong mười phương đều gọi con là bậc Thí Vô Úy. 

Ba là con do tu tập Nhĩ Căn thanh tịnh vốn mầu nhiệm viên thông 

nên đối với những thế giới đã đi qua đều có thể khiến cho chúng sanh bỏ 

thân mạng, của cải quý báu, xin con xót thương. 

Bốn là con đắc Phật tâm, chứng đến rốt ráo, có thể dùng các món 

trân  bảo  cúng  dường  mười  phương  Như  Lai,  cũng  như  thí  cho  chúng 

sanh trong lục đạo của mười pháp giới, cầu vợ được vợ, cầu con được 

con,  cầu  tam-muội  đắc  tam-muội,  cầu  trường  thọ  đắc  trường  thọ.  Như 

thế cho đến cầu đại Niết Bàn đắc đại Niết Bàn. 

Phật hỏi pháp viên thông, con từ Nhĩ Môn Viên Chiếu Tam Muội, 

duyên  theo  tâm  tự  tại  để  nhập  vào  tướng  lưu  chuyển,  đắc  Tam-ma-đề 

(Chánh Định), thành tựu Bồ Đề, ấy là bậc nhất. 

Bạch Thế Tôn, đức Phật Như Lai ấy khen con khéo đắc pháp môn 

viên thông, ngay trong đại hội, thọ ký cho con hiệu là Quán Thế Âm. Do 

con quán, nghe mười phương viên minh, nên danh hiệu Quán Âm trọn 

khắp mười pháp giới. 

Khi  ấy,  đức  Thế  Tôn  ở  trên  tòa  sư  tử,  từ  năm  phần  trên  thân478

cùng phóng ra ánh sáng báu, chiếu rót vào đỉnh đầu của mười phương vi 

trần Như Lai và các vị Bồ Tát pháp vương tử. Các đức Như Lai ấy cũng 

từ nơi năm phần trong thân thể cùng phóng ra ánh sáng báu, từ vi trần 

phương rót vào đỉnh Phật và rót vào đỉnh các vị đại Bồ Tát và A La Hán 

trong  hội  [Lăng  Nghiêm  này].  Rừng  cây,  ao  chuôm  đều  vang  ra  tiếng 

pháp, ánh sáng đan xen vào nhau, giống như lưới đan bằng sợi báu. Các 

đại  chúng  ấy  đạt  được  điều  chưa  từng  có,  hết  thảy  đều  đạt  được  Kim 

Cang Tam Muội. Ngay lập tức, trời mưa xuống các hoa sen bằng trăm 

chất  báu,  xanh,  vàng,  đỏ,  trắng,  xen  kẽ,  phơi  phới  [rơi  xuống].  Mười 

phương hư không hóa thành màu như bảy báu. Trong cõi Sa Bà này, đại 

địa, núi, sông đều cùng lúc chẳng hiện, chỉ thấy mười phương vi trần cõi 

nước hợp thành một cõi, tiếng phạm bái479, ca vịnh tự nhiên trỗi lên. Khi 

ấy, đức Như Lai bảo Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử:  

478 Nguyên văn Ngũ Thể, chỉ đầu, hai tay và hai chân. 

479 Phạm bái (Brahmābhasa): Dùng nhạc điệu để tụng kinh, tán dương, tán thán công 

đức của đức Phật. Phạm là thanh tịnh, Bái (Bhasa) là tán dương. Do những nhạc điệu 

tán dương này làm cho người nghe hoan hỷ, tăng trưởng pháp hỷ, di dưỡng tinh thần, 

không gây tham đắm hay khởi lên phiền não, nên gọi là Phạm (thanh tịnh). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 645

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

- Nay ông xem hai mươi lăm vị đại Bồ Tát và A La Hán vô học480

này, mỗi vị nói ra phương tiện thành đạo lúc đầu của mình, đều nói cách 

tu tập viên thông chân thật. Bọn họ tu hành quả thật không có sai biệt 

hơn, kém, trước, sau. Nay ta muốn làm cho A Nan khai ngộ thì trong hai 

mươi  lăm  hạnh  ấy,  hạnh  của  vị nào thích  đáng với  căn  cơ của  ông ta, 

cũng như sau khi ta diệt độ, chúng sanh trong cõi này nhập Bồ Tát thừa, 

cầu vô thượng đạo thì sẽ do phương tiện nào mà dễ được thành tựu nhất? 

Văn  Thù  Sư  Lợi  Pháp  Vương  Tử  vâng lãnh ý  chỉ  từ bi  của  đức 

Phật, liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ dưới chân Phật, nương vào oai 

thần của Phật, nói kệ đáp lời Phật:  

 Tánh biển giác trong lặng, viên mãn, 

 Tánh giác tròn lặng vốn mầu nhiệm, 

 Tánh nguyên minh chiếu, sanh ra Sở, 

 Sở đã lập, tánh chiếu liền mất481. 

 Do mê vọng mà có hư không, 

 Nương hư không, thế giới thành lập. 

  

 Tưởng ngưng lặng biến hiện cõi nước, 

 Do tri giác mà có chúng sanh. 

  

 Hư không được sanh trong đại giác, 

  

 Giống như bọt nước trong biển cả, 

  

 Các cõi hữu lậu như vi trần, 

  

 Đều nương hư không mà sanh thành, 

  

 Bọt đã diệt, hư không vốn không, 

  

 Lẽ nào còn hình tướng ba cõi? 

  

 Trở về nguồn, tánh nào có hai? 

480 Vô học (Asaiksa): Bậc đã đến chỗ cùng cực của chân lý. Do người nếu chưa đạt 

đến chỗ chân lý tột cùng của Phật  giáo thì còn phải tu học để tiến lên, nên những 

người ấy gọi là Hữu Học. Trái lại, Vô Học là bậc đã đạt đến chân lý tột cùng, không 

còn bị điều gì làm cho mê lầm, không còn gì phải tu học nữa. Từ ngữ này thường 

dùng để chỉ bậc A La Hán. 

481 Nguyên văn  “nguyên minh chiếu sanh sở, sở lập chiếu tánh vong” , pháp sư Viên 

Anh giảng:  “Nguyên minh là chẳng sanh tác dụng soi chiếu sai lầm, đấy gọi là bổn 

 minh (vốn sẵn sáng suốt), trọn chẳng có một vật mảy may nào. Nay từ tánh nguyên 

 minh ấy sanh tác dụng chiếu soi (nhận biết sự vật) một cách lầm lạc, nên Chiếu ấy là 

 vọng chiếu! ‘Sanh Sở’: Do vọng chiếu nên mới có Vọng (mê lầm) được sanh ra. Do 

 vọng cảnh là đối tượng của Chiếu đã được tạo lập nên tánh chân chiếu liền mất (tức 

 là có đối đãi, thấy có Năng Chiếu và Sở Chiếu), nên mới nói: “Sở lập, chiếu tánh 

 vong”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 646

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Nhưng phương tiện lại có nhiều cửa, 

  

 Không gì chẳng thấu suốt thánh tánh, 

  

 Thuận hay nghịch đều là phương tiện, 

  

 Do hàng sơ tâm nhập tam-muội, 

 Mau chóng, chậm chạp chẳng giống nhau, 

  

 Sắc tưởng ngưng kết thành các trần  

  

 Tâm chưa tỏ, chẳng thể thấu triệt, 

  

 Làm sao ngay nơi chẳng thông suốt, 

  

 Lại có thể đắc tánh viên thông?482

  

 Âm thanh xen lẫn với lời nói, 

  

 Ý nghĩa hạn cuộc trong Danh, Cú, 

  

 Nếu một chẳng chứa đựng hết thảy, 

  

 Thì làm sao đắc tánh viên thông?483

 Hương chỉ lúc ngửi mới rõ biết, 

  

 Hễ tách lìa, liền vốn chẳng có, 

  

 Chẳng thể thường hằng nhận biết được. 

482 Nguyên văn  “sắc tưởng kết thành trần, tinh liễu bất năng triệt, như hà bất minh 

 triệt, ư thị hoạch viên thông” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là luận định về môn 

 viên thông Sắc Trần của ngài Ưu Bà Ni Sa Đà. Ngài do thấy tánh của Sắc là Không 

 mà nhập viên thông. Ý lời kệ nói: Sắc chỉ dựa vào vọng tưởng ngưng kết mà thành 

 hình, nó là loại Trần gây chướng lấp tự tâm, nên nếu tâm đã sáng tỏ thì lẽ nào chẳng 

 thấu hiểu rốt ráo Sắc Trần, Sắc Trần đâu còn có tác dụng ngăn lấp nữa ! Nhưng đối 

 với bậc sơ tâm thì do họ còn chưa thấu suốt sáng tỏ, thấu triệt Sắc Trần là huyễn 

 vọng  thì  làm  sao  họ  có  thể  nương  vào  Sắc  Trần  để  mau  chóng  đạt  được  Viên 

 Thông? ” 

483 Nguyên văn  “âm thanh tạp ngữ ngôn, đản y danh cú vị, nhất phi hàm nhất thiết, 

 vân hà hoạch viên thông?”  Pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là môn Thanh Trần Viên 

 Thông  của  ngài  Kiều  Trần  Như.  Chữ  Âm  Thanh  chỉ  cho  lời  nói  thẳng  thắn,  chân 

 thật,  chữ  Ngữ  Ngôn  chỉ  lời  nói  tà  vạy.  Nghĩa  là  trong  một  pháp  Thanh  Trần  này, 

 chưa khỏi xen tạp ngữ ngôn văn tự tà vạy. Trong câu ‘đản y danh cú vị’, chữ Y (伊)

 phải hiểu là Bỉ (彼:  cái đó). Danh nhằm phô bày tự tánh. Dùng một chữ để đặt tên 

 thì gọi là Danh, chẳng hạn như Bình (cái bình), chứ không nói cụ thể cái bình nào. 

 Cú dùng để chỉ sự sai biệt như nói hai chữ Hoa Bình, tức là có mang ý nghĩa biểu thị 

 cụ thể nên gọi là Cú. Dùng nhiều chữ để kết hợp thì là Văn. Nay nói đến Vị tức là nói 

 đến ý nghĩa của cái lý được phô diễn bởi Văn. Do vậy, câu ‘đản y danh cú vị’ có 

 nghĩa là mỗi một câu [trong ngôn ngữ thế gian] chỉ có ý nghĩa được bao hàm trong 

 Danh và Cú ấy mà thôi ! Hơn nữa, một Danh chẳng thể dung chứa trọn khắp hết 

 thảy Danh, một Cú trọn chẳng thể chứa đựng hết thảy Cú, một Nghĩa trọn chẳng thể 

 bao gồm hết thảy Nghĩa, thế thì kẻ sơ tâm làm sao có thể nương theo vật chẳng dung 

 thông trọn khắp ấy để mau chóng đạt Viên Thông cho được?” 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 647

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Làm sao đạt được tánh viên thông?484

  

 Vị: Chẳng phải tánh sẵn có485, 

  

 Cần phải nếm mới biết có vị, 

  

 Sự cảm nhận chẳng thường duy nhất, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Xúc do đụng chạm mới rõ biết  

  

 Không chạm vật, chẳng hiểu rõ Xúc, 

  

 Tánh có hợp, rời486 không nhất định, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Còn Pháp thì được gọi là Nội Trần, 

  

 Do nương ngoại trần, phải có Sở, 

  

 Năng - Sở chẳng thể duyên trọn khắp, 

 Làm sao đạt được tánh viên thông?487

 Tánh Thấy tuy vốn sẵn rỗng rang 

  

 Chỉ thấy đằng trước, chẳng thấy sau, 

  

 Bốn phương bàng vẫn thiếu mất nửa, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?488

484 Đây là môn Hương Trần Viên Thông của Hương Nghiêm đồng tử. 

485 Nói là ‘chẳng sẵn có’, vì phải dùng lưỡi để nếm mới biết có Vị. Đây là môn Vị 

Trần Viên Thông của Dược Vương và Dược Thượng Bồ Tát. 

486 Hợp, rời : Khi thân căn tiếp xúc với vật thì gọi là Hợp, khi thân căn không tiếp 

xúc với vật là Ly (rời). Đây là môn Xúc Trần Viên Thông của ngài Bạt Đà Bà La. 

487  Nguyên  văn:   “Pháp  xưng  vi  nội  trần,  bằng  trần  tất  hữu  sở,  năng  sở  phi  biến 

 thiệp, vân hà hoạch viên thông?”  Pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là môn Pháp Trần 

 Viên Thông của ngài Ma Ha Ca Diếp. Pháp Trần chẳng có thực chất giống như năm 

 Trần trước mà chỉ là hình bóng phản chiếu của năm Trần, nó phải dựa vào Ý để làm 

 duyên, phối hợp với năm Trần bên ngoài để hình thành. Như vậy thì Ngũ Trần bên 

 ngoài là chủ thể phản chiếu vào Ý, Pháp Trần là cái được phản chiếu, lưu giữ trong 

 Ý, do thuộc bên trong nên gọi là Nội Trần. Đó chính là Sở. Nhưng do ngoại trần có 

 năm món, phản chiếu bóng dáng ắt có trước sau, nên Nội Trần cũng thành ra năm 

 thứ,  bóng  dáng  không  gì  chẳng  sai  khác.  Khi  khởi  ý  nghĩ  tưởng thì  Ý  chỉ  có  thể 

 chuyên nơi một cảnh, Ý bỏ cảnh này, duyên theo cảnh kia liên tục, tức là Năng (chủ 

 thể  phản  chiếu,  tức  Ngũ  Trần  bên  ngoài)  và  Sở  (Nội  Trần  bên  trong)  không  luôn 

 luôn khắng khít với nhau nên làm sao bậc sơ tâm lại có thể đối với thứ không thường 

 hằng trọn khắp này mà mau đạt viên thông cho được?” 

488 Nguyên văn  “Kiến tánh tuy đỗng nhiên, minh tiền bất minh hậu, tứ duy khuy nhất 

 bán, vân hà hoạch viên thông?”  Pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là môn Nhãn Căn 

 Viên Thông của ngài A Na Luật. Kiến tánh là nói đến tánh của Kiến Căn, Kiến Căn 

 chính là Nhãn Căn. Tánh ấy tuy có thể thấy thấu suốt rõ ràng, nhưng nếu luận trên 

 phương diện trước sau thì mắt chỉ có thể thấy được đằng trước, không thể thấy sau 

 gáy, nếu luận trên bốn phương bàng (Đông Nam, Tây Nam, Tây Bắc, Đông Bắc) thì 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 648

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Mũi thở ra vào tuy thông suốt, 

  

 Giữa thở và hít, có tạm ngừng, 

 Luận cặn kẽ, chúng chẳng dung hợp, 

 Làm sao đạt được tánh viên thông?489

  

 Lưỡi hễ không nếm cũng vô dụng490, 

  

 Do Vị mà sanh ra sự nhận biết, 

  

 Vị mất thì Lưỡi cũng như không, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Thân giống như đối tượng đụng chạm491, 

  

 Đều chẳng thể nào nhận biết trọn, 

 Hạn cuộc, chẳng thể ngầm biết được!492

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Ý căn xen tạp các loạn tưởng493, 

 Tâm lặng trong, chúng chẳng hiện nữa, 

  

 Nếu không thể thoát các tưởng niệm, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nhãn thức xen tạp với Căn, Trần, 

  

 Gạn tới cùng, vốn chẳng có tướng, 

  

 Tự thể vốn đã không nhất định, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?494

 chỉ thấy được hai phương bàng phía trước, nên mới nói ‘tứ duy khuy nhất bán’ (bốn 

 góc, thiếu một nửa)”. 

489 Nguyên văn  “Tỵ tức xuất nhập thông, hiện tiền vô giao khí, chi ly phi thiệp nhập, 

 vân  hà  hoạch  viên  thông?”,   pháp  sư  Viên  Anh  giảng:   “Đây  là  môn  Tỵ  Căn  Viên 

 Thông của ngài Châu Lợi Bàn Đặc. ‘Tỵ tức’ là hơi thở ở nơi mũi. Thở ra thông thấu 

 bên ngoài, hít vào thông thấu bên trong nên nói ‘xuất nhập thông’. Khi hơi thở ra đã 

 hết, không thể hít vào ngay được, khi hít vào hết, không thở ra ngay được, nên lúc 

 hơi thở tạm ngừng một chút ấy được gọi là ‘hiện tiền’. Nếu luận một cách chi ly thì 

 có những lúc thở ra không hít vào, hít vào không thở ra (tuy rất ngắn ngủi). Nếu bàn 

 luận cặn kẽ như vậy thì hơi thở ra và hít vào chẳng thể dung hợp trọn khắp lẫn nhau 

 nên làm sao bậc sơ tâm có thể dựa vào đó để mau chóng đạt được Viên Thông?” 

490 Đây là môn Thiệt Căn Viên Thông của ngài Kiều Phạm Bát Đề. 

491 Đây là môn Thân Căn Viên Thông của ngài Tất Lăng Già Bà Ta. Đối tượng của 

Xúc (Sở Xúc) chính là Xúc Trần. 

492 Nguyên văn  “nhai lượng bất minh hội” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Thân Căn và 

 Xúc Trần một đằng là Hữu Tri, một đằng là Vô Tri, mỗi thứ có giới hạn riêng, khi 

 chúng tách rời nhau thì Thân chẳng thể nào ngầm cảm nhận Xúc Trần được”. 

493 Đây là môn Ý Căn Viên Thông của ngài Tu Bồ Đề. 

494 Nguyên văn  “thức kiến tạp tam hòa, cật bổn xưng phi tướng, tự thể tiên vô định, 

 vân hà hoạch viên thông?” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là môn Nhãn Thức Viên 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 649

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Tâm nghe thông suốt khắp mười phương495, 

  

 Phát sanh nhờ bởi sức đại nhân, 

  

 Nhưng hàng sơ tâm chẳng thể nhập, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Tưởng nơi chót mũi vốn quyền biến, 

  

 Chỉ nhằm nhiếp tâm cho an trụ, 

 Tâm trụ biến thành cảnh sở trụ496, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Thuyết pháp vận dụng tiếng, văn từ497, 

  

 Cần phải là đã khai ngộ trước, 

  

 Danh, cú chẳng phải là vô lậu, 

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Trì, phạm chỉ nhằm trói buộc thân498, 

  

 Ngoài cái thân, lấy gì trói buộc? 

  

 Vốn chẳng trọn khắp hết thảy được! 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Thần thông do túc nhân mà có499, 

 Thông  của  ngài  Xá  Lợi  Phất.  Chữ  ‘thức  kiến’  phải  hiểu  là  ‘kiến  thức’  tức  Nhãn 

 Thức, ‘Tạp tam hòa’: Căn và Trần đối ứng thì Thức phát sanh trong ấy, tức là nói 

 Năng và Sở phối hợp với nhau. ‘Cật bổn xưng phi tướng’: Cái Thức được sanh ra ấy 

 truy gạn tới tận cội nguồn thì nó chẳng do đâu mà có. Một là Thức chẳng do Căn 

 sanh, nhưng nếu chỉ có Căn không có Trần thì Thức chẳng thể tự sanh. Hai là Thức 

 chẳng  do  Trần  sanh,  Sắc  Trần  không  hay  biết,  chẳng  thể  làm  nhân  sanh  ra  Thức 

 được. Ba là chẳng phải do Căn và Trần hòa hợp mà sanh ra Thức. Căn là hữu tri, 

 Trần là vô tri, nếu Thức được sanh ra bởi Căn và Trần thì nó phải có một phần hữu 

 tri và vô tri, nhưng Thức chẳng phải vậy. Cho  nên toàn bộ thể tánh của nó là hư 

 vọng, chẳng thật, nên gọi là ‘phi tướng’. Bản thể của nó đã không nhất định thì làm 

 sao kẻ sơ tâm có thể dựa theo đây để mau chóng đạt được viên thông?” 

495 Đây là môn Nhĩ Thức Viên Thông của Phổ Hiền Bồ Tát. 

496 Đây là môn Tỵ Thức Viên Thông của ngài Tôn Đà La Nan Đà. Câu thứ ba trong 

bài kệ này là  “trụ thành tâm sở trụ”,  pháp sư Viên Anh giảng:  “Đã có tâm để trụ 

 vào cái tướng trắng trên chót mũi, đấy là phương tiện quyền biến nhằm dứt trừ tâm 

 tán loạn. Kẻ sơ tâm sẽ chấp vào đó nên cái tâm sẽ vướng vào cái cảnh tạm dùng để 

 làm cho tâm được trụ”. 

497  Đây  là  môn  Thiệt  Thức  Viên  Thông  của  ngài  Phú  Lâu  Na.  Pháp  sư  Viên  Anh 

giảng:  “Ngài Phú Lâu Na được thành tựu là nhờ sức biện tài từ bao kiếp, chứ không 

 phải do công năng của Thiệt Thức chỉ trong một thời. Bởi lẽ, nếu Danh Thân, Cú 

 Thân, Văn Thân chẳng tương ứng thì Thiệt Thức sẽ thuộc về pháp hữu vi, chẳng phải 

 là pháp vô lậu. Vậy thì bậc sơ tâm làm sao mau chóng đạt được viên thông?” 

498 Đây là môn Thân Thức Viên Thông của ngài Ưu Ba Ly. Trì là giữ giới, Phạm là 

phạm giới. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 650

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Đâu dính dáng tới pháp phân biệt, 

  

 Niệm duyên chẳng hề lìa sự vật, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nếu như quán sát tánh Địa Đại500, 

  

 Cứng chắc, ngăn ngại, chẳng thông suốt, 

  

 Hữu vi há phải là thánh tánh? 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nếu như quán sát tánh Thủy Đại501, 

  

 Tưởng niệm há phải là chân thật? 

  

 Nếu không giác quán đạt như như, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

 Nếu như quán sát tánh Hỏa Đại, 

  

 Chán tam giới, chẳng phải thật lìa, 

  

 Sơ tâm chẳng thể dùng cách này, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?502

  

 Nếu như quán sát tánh Phong Đại,503

  

 Động, tịnh, không gì chẳng đối đãi, 

  

 Đối đãi chẳng là vô thượng giác! 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nếu như quán sát tánh Không Đại, 

  

 Hư không tối, lụt, chẳng phải giác, 

  

 Không giác nào phải là Bồ Đề, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?504

499 Đây là môn Ý Thức Viên Thông của ngài Đại Mục Kiền Liên. 

500 Đây là môn Địa Đại Viên Thông của Trì Địa Bồ Tát. 

501 Đây là môn Thủy Đại Viên Thông của Nguyệt Quang Bồ Tát. 

502 Đây là môn Hỏa Đại Viên Thông của ngài Ô Sô Sắt Ma (Ucchusma: Uế Tích Kim 

Cang, Biến Uế Kim Cang). Pháp sư Viên Anh giảng:  “Ngài Ô Sô Sắt Ma chán nhàm 

 tam  giới  có  lửa  dục,  cầu  ly  dục.  Nhưng  nếu  chưa  đạt  đến  mức  ‘thân  lẫn  tâm  đều 

 đoạn, tánh đoạn cũng chẳng còn’ thì chưa phải là ly dục thật sự. Nhưng kẻ sơ tâm 

 chưa đoạn hết được cơ duyên dấy động sự đa dâm, chỉ nhờ vào thiểu dục hay vô dục 

 thì làm sao có thể dùng được làm phương tiện?” 

503 Đây là môn Phong Đại Viên Thông của Lưu Ly Quang Bồ Tát. 

504 Đây là môn Không Đại Viên Thông của Hư Không Tạng Bồ Tát. Pháp sư Viên 

Anh giảng:  “Nếu lấy hư không làm cảnh để quán, quán sát kỹ càng Tứ Đại không 

 nơi  nương  tựa,  vọng  tưởng  sanh  diệt,  hư  không  chẳng  hai,  Phật  quốc  vốn  giống 

 nhau.  Hư  không  có  tướng  tối  tăm,  trơ  trơ  bất  động,  bản  thể  của  nó  chẳng  có  tác 

 dụng linh minh giác tri. Nếu không có tác dụng ấy thì chẳng phải là Bồ Đề, nay dùng 

 cái nhân tối tăm, trơ trơ để cầu cái quả linh minh thì có khác nào mài băng cầu lửa, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 651

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Nếu như quán sát tánh Thức Đại505, 

  

 Quán thấy Thức ấy chẳng thường trụ, 

  

 Hễ để tâm liền thành hư vọng, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Tất cả các hành đều vô thường, 

  

 Tánh của tưởng niệm vốn sanh diệt, 

  

 Nhân và quả cảm lấy khác biệt, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?506

  

 Con nay bạch với đức Thế Tôn, 

  

 Phật xuất hiện trong cõi Sa Bà, 

  

 Giáo thể chân thật của cõi này, 

  

 Thanh tịnh vốn ở nơi nghe tiếng, 

  

 Nếu muốn tu chứng Tam Ma Đề, 

 làm sao hàng Sơ Tâm có thể nương vào vật bất giác này để mau chóng thành tựu 

 viên thông cho được?” 

505 Đây là môn Thức Đại Viên Thông của Di Lặc Bồ Tát. 

506 Đây là môn Căn Đại Viên Thông của Đại Thế Chí Bồ Tát. Theo Ấn Quang đại 

sư, nếu không chú ý đến sự kiện Văn Thù Bồ Tát chọn lựa pháp Viên Thông nhằm 

thích hợp căn cơ của đại chúng thượng thủ trong pháp hội này là ngài A Nan thượng 

căn lợi trí và những vị Đại Thừa Bồ Tát đã tiến nhập Bồ Tát thừa, chứ không phải 

ngài Văn Thù chọn pháp Viên Thông cho khắp cả ba căn. Do vậy, Văn Thù Bồ Tát 

chỉ đề cao pháp Phản Văn Tự Tánh của đức Quán Âm. Những người không tự lượng 

căn tánh của chính mình, không thấu hiểu điều vi tế này sẽ dễ dàng chê bai, bác bỏ 

pháp Căn Đại Viên Thông của Đại Thế Chí Bồ Tát là thấp hèn. Chúng tôi xin trích 

nguyên lời giảng của pháp sư Viên Anh như sau:  “Chiếu theo thứ tự của Căn Đại thì 

 pháp này lẽ ra phải xếp vào hàng thứ sáu, nay lại đưa môn Thức Đại của ngài Di 

 Lặc ra đằng trước, đưa môn Căn Đại của ngài Thế Chí vào nơi đây, đủ thấy Bồ Tát 

 (tức  ngài  Văn  Thù)  biết  rõ:  Muốn  tu  Lăng  Nghiêm  Đại  Định  thì  khi  phán  định 

 môn Viên Thông, phải lấy pháp của đức Quán Âm đứng đầu, nhưng nếu cầu lấy 

 pháp  thích  hợp  khắp  ba  căn,  thâu  tóm  độn  căn  lẫn  lợi  căn  thì  chỉ  có  một  môn 

 Niệm Phật!  Phàm những gì thuộc về hành động, dời chuyển đều thuộc về các hành, 

 đều là vô thường, nhưng ngài Thế Chí nói: ‘Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối’. 

 Đã  là  nhiếp  trọn  thì  thuộc  về  Căn  Đại. Đủ  thấy  niệm  Phật  chẳng  phải  là  miệng 

 niệm, chẳng phải là niệm bằng thức thứ sáu trong tâm, mà là Ý Căn (thức thứ 

 bảy) nhiếp trọn sáu Căn để niệm. Tuy nói là ‘tịnh niệm’, nhưng rốt cuộc trở thành 

 hữu niệm. Đã nói là ‘tiếp nối’ thì khó tránh khỏi sanh diệt, nên nói là ‘niệm tánh 

 vốn  sanh  diệt’.  Dùng  cách  niệm  Phật  này  để  làm  nhân  nhằm  đạt  cái  quả  vãng 

 sanh Tịnh Độ thì nhân quả phù hợp, vạn người tu, vạn người về. Nếu dùng cái 

 nhân sanh diệt này để cầu chứng quả ‘viên thông chẳng sanh diệt’ trong hiện đời 

 thì nhân trái nghịch quả, cảm ứng đều khác nhau, nên nói ‘nhân quả nay khác 

 biệt”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 652

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Quả thật phải do từ nghe tiếng, 

  

 Lìa khỏi nỗi khổ, đắc giải thoát, 

  

 Hay thay ngài Quán Thế Âm! 

  

 Ở trong Hằng hà sa kiếp số, 

  

 Vào cõi nước nhiều như vi trần, 

  

 Đạt sức tự tại rất to lớn, 

  

 Ban cho chúng sanh sự vô úy, 

  

 Quán Thế Âm, âm thanh nhiệm mầu, 

  

 Tiếng trong sạch và tiếng sóng gầm, 

  

 Cứu đời khiến cho được yên ổn, 

  

 Xuất thế gian, đắc quả thường trụ, 

  

 Con nay kính bạch đức Như Lai, 

  

 Như lời ngài Quán Âm đã nói, 

  

 Ví như có người ở yên lặng, 

  

 Khắp mười phương đều cùng đánh trống, 

  

 Cùng lúc nghe tiếng khắp mười chỗ, 

 Đấy chính là viên thông chân thật, 

  

 Mắt bị ngăn che sẽ chẳng thấy, 

  

 Miệng và mũi cũng giống như vậy, 

  

 Thân phải tiếp xúc mới nhận biết, 

  

 Tâm niệm lăng xăng không đầu mối, 

  

 Cách vách vẫn nghe được tiếng vang, 

  

 Xa gần đều có thể nghe rõ, 

  

 Năm căn đều chẳng sánh bằng Tai, 

  

 Do vậy, nó thật sự viên thông, 

  

 Do tánh âm thanh có động, tịnh  

  

 Mà nghe thành có tiếng hay không, 

  

 Không tiếng bèn bảo là chẳng nghe, 

  

 Chẳng phải thật sự không tánh nghe, 

  

 Không tiếng, tánh Nghe vẫn chẳng diệt, 

  

 Có tiếng, tánh Nghe cũng chẳng sanh, 

  

 Xa lìa trọn vẹn sanh và diệt, 

  

 Đấy quả thật là thường chân thật, 

  

 Dẫu cho đang ở trong mộng tưởng 

  

 Chẳng vì không nghĩ mà chẳng nghe, 

  

 Tánh Nghe vượt thoát sự suy nghĩ, 

  

 Thân và tâm chẳng thể sánh bằng, 

  

 Nay ở trong cõi Sa Bà này, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 653

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Các thứ thanh luận507 được tuyên nói, 

  

 Chúng sanh mê tánh Nghe sẵn có 

  

 Đuổi theo thanh trần nên lưu chuyển, 

  

 Dẫu cho A Nan giỏi ghi nhớ, 

  

 Chẳng tránh khỏi lạc vào tà tưởng, 

  

 Sao lại chẳng từ chỗ chìm đắm, 

  

 Xoay ngược dòng để chẳng còn vọng? 

  

 A Nan! Ông hãy nên nghe kỹ, 

  

 Tôi nay nương theo oai lực Phật, 

  

 Tuyên nói phép tam-muội chân thật, 

  

 Chắc như Kim Cang vương, như huyễn 

  

 Chẳng nghĩ bàn, sanh ra chư Phật, 

  

 Ông nghe hết thảy môn bí mật, 

  

 Số lượng nhiều như số vi trần, 

  

 Mà chẳng trừ khử dục lậu trước, 

  

 Nghe nhiều chất chứa thành lầm lỗi, 

  

 Ông dùng cái Nghe trì Phật pháp, 

  

 Sao chẳng tự nghe nơi cái Nghe? 

  

 Cái Nghe há phải tự nhiên sanh? 

  

 Do âm thanh mà có danh tự, 

  

 Xoay cái Nghe thoát khỏi thanh trần, 

  

 Sự thoát ấy, ai gọi tên được? 

  

 Khi một căn đã trở về nguồn, 

  

 Tất cả sáu căn đều giải thoát, 

  

 Thấy nghe như quáng lòa hư huyễn, 

  

 Tam giới hệt hoa đốm trên không, 

  

 Xoay tánh Nghe, trừ khử gốc lòa, 

  

 Trần tướng tiêu, tánh giác viên tịnh, 

  

 Cực thanh tịnh, trí quang thông suốt, 

  

 Tịch chiếu trọn khắp cả hư không, 

  

 Trở lại quán sát việc thế gian, 

  

 Giống như chuyện ở trong giấc mộng, 

  

 Nàng Ma Đăng Già là chiêm bao, 

  

 Ai nắm giữ được thân ông nữa? 

  

 Như nhà huyễn thuật giỏi trong đời, 

  

 Huyễn hoặc hiện ra các nam nữ, 

507 Thanh luận: Các thứ đàm luận bằng ngôn ngữ. Trong cõi này, Nhĩ Căn lanh lợi 

nhất nên Phật phải dùng âm thanh để giảng giải Phật pháp, vì thế gọi là thanh luận. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 654

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Tuy thấy các căn của họ động, 

 Chủ yếu chỉ do máy điều khiển, 

  

 Tắt máy, tất cả đều yên lặng, 

  

 Các huyễn trở thành chẳng có tánh, 

  

 Sáu căn cũng giống y như thế, 

  

 Vốn cùng nương một tánh tinh minh, 

  

 Chia ra thành sáu thứ hòa hợp, 

  

 Một thứ đã rời bỏ, quay về, 

  

 Thì sáu công dụng đều chẳng thành, 

  

 Trong một niệm, trần cấu tiêu trừ, 

  

 Ắt liền thành viên minh tịnh diệu, 

  

 Hễ còn Trần thì còn phải học, 

  

 Sáng suốt tột bực, thành Như Lai, 

  

 Hỡi này đại chúng và A Nan, 

  

 Hãy xoay lại cái Nghe điên đảo, 

  

 Để nghe ngược lại nơi tự tánh, 

  

 Hiểu tự tánh, thành đạo vô thượng, 

  

 Viên thông thật sự là như thế, 

  

 Đấy chính là đường nẻo Niết Bàn, 

  

 Duy nhất của vi trần chư Phật, 

  

 Các đức Như Lai trong quá khứ, 

  

 Đều đã thành tựu nơi môn này, 

  

 Các vị Bồ Tát trong hiện tại, 

  

 Mỗi vị đều nhập tánh viên minh, 

  

 Những người tu học trong vị lai, 

  

 Cũng sẽ nương theo pháp thế này, 

  

 Tôi cũng do pháp này mà chứng, 

  

 Chứ chẳng riêng ngài Quán Thế Âm, 

  

 Thật đúng như lời Thế Tôn nói, 

  

 Phật hỏi con các pháp phương tiện, 

  

 Nhằm cứu giúp trong thời mạt kiếp, 

  

 Trong những người cầu thoát thế gian, 

  

 Thành tựu được cái tâm Niết Bàn, 

  

 Ngài Quán Thế Âm là bậc nhất, 

  

 Còn tất cả những phương tiện khác, 

  

 Đều nhờ vào oai thần của Phật, 

  

 Từ ngay nơi sự, bỏ trần lao, 

  

 Không phải phép tu học lâu dài, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 655

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Căn tánh nông sâu đều giảng được, 

  

 Cúi xin đảnh lễ Như Lai Tạng, 

  

 Vô lậu, không còn sự nghĩ suy, 

  

 Nguyện gia bị cho đời vị lai, 

  

 Với pháp môn này, không lầm lẫn, 

  

 Phương tiện này thành tựu dễ dàng, 

 Đáng nên đem dạy cho A Nan, 

  

 Và kẻ trầm luân đời vị lai, 

  

 Chỉ dùng Nhĩ Căn để tu tập, 

  

 Viên thông vượt trỗi các pháp khác, 

  

 Bởi tâm chân thật như thế đấy! 



Khi ấy A Nan và các đại chúng thân tâm tỏ rõ, nhận được sự khai 

thị to lớn, quán sát Bồ Đề và đại Niết Bàn của Phật giống hệt như người 

có việc đi xa, chưa quay về được, nhưng hiểu rõ đường lối để trở về nhà 

của mình. Đại chúng trong cả hội, thiên long bát bộ, hàng Nhị Thừa hữu 

học, và hết thảy các vị Bồ Tát mới phát tâm số đến mười Hằng hà sa, 

đều  thấu  hiểu  bổn  tâm,  xa  lìa  trần  cấu,  đắc  pháp  nhãn  trong  sạch.  Bà 

Tánh tỳ-kheo-ni508 nghe nói kệ xong, thành A La Hán, vô lượng chúng 

sanh đều phát Vô Đẳng Đẳng A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 

Nhận định: Nếu có người hỏi: Ông biên tập các bài kinh về Đại 

Sĩ  để  làm  chứng,  muốn  khiến  cho  người  khác  tin  tưởng,  hướng  dẫn 

người ta tu học, sao chẳng hoằng dương Nhĩ Căn Viên Thông, lại chỉ đề 

508 Theo pháp sư Từ Hàng trong tác phẩm Lăng Nghiêm Kinh Đề Chỉ, bà Tánh tỳ-

kheo-ni chính là nàng Ma Đăng Già. Pháp sư giảng:  “Tánh có hai thứ là bổn tánh và 

 thạch tánh. Bổn tánh chính là Phật tánh, ví như Ma Đăng Già tuy là gái ca xướng 

 kém hèn, bổn tánh vẫn chẳng mất. Còn thạch tánh chính là ái tánh (do tư dục ngoan 

 cố, trơ lì khó xoay chuyển giống như đá nên gọi là thạch tánh), Ma Đăng Già yêu mê 

 mệt A Nan chính là thạch tánh chứ không phải bổn tánh. A Nan và Ma Đăng Già là 

 vợ chồng nhiều kiếp nên mê đắm như đá cứng chắc. Nếu đức Phật không sai Văn 

 Thù Sư Lợi dùng chú ngữ cứu ra, A Nan sẽ bị đọa lạc. Trong kinh này vì sao lấy A 

 Nan và Ma Đăng Già làm vai diễn chánh? Là vì A Nan là em họ bên nội của đức 

 Phật,  từng  cùng  với  Phật  đối  trước  Không  Vương  Phật  phát  tâm.  A  Nan  thích  đa 

 văn, chẳng chuyên tâm tu hành, cho nên chưa thành Phật. Người tu hành phải tự tu 

 tự chứng, người khác tuyệt đối chẳng thể làm thay được.... Ma Đăng Già là nữ nhân 

 hạ tiện nhất, nhưng gặp Phật tu hành, liền chứng Tam Quả. Cô ta không có tâm học 

 Phật mà vẫn chứng Tam Quả. Nếu chúng ta chịu dụng tâm tu hành một chút, chắc 

 chắn sẽ thành tựu hơn hẳn cô ta. Do vậy,  kinh  Lăng Nghiêm dùng hai vị này làm 

 diễn viên chánh!” 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 656

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cao niệm Phật, há chẳng phải là trái nghịch pháp môn của Đại Sĩ, chống 

đối sự chọn lựa của ngài Văn Thù ư? 

Đáp: Tôi nào có dám! Nhưng ông còn chưa suy xét sâu xa chương 

kinh  này,  chẳng  hiểu  tướng  mạo  của  kinh  nên  nghi  ngờ  đó  thôi!  Pháp 

Nhĩ Căn Viên Thông như ông nghĩ đó làm sao phù hợp với pháp môn 

trong đời này? 

[Người ấy] nói: Xoay cái Nghe lại để nghe nơi tự tánh, hễ vượt 

thoát liền chứng nhập ngay, đấy chính là một nghĩa trọng yếu của nhà 

Thiền. 

Đáp: Các bậc cổ đức của Thiền môn phần nhiều sẵn đủ túc căn, 

chẳng cần phải tốn công tu tập mà tự sanh trí huệ, giống như ngài Tu Bồ 

Đề trong hội kinh này. Từ đấy về sau, căn cơ dần dần chậm lụt hơn, Tổ 

Sư nặng lòng đau đáu, bèn dùng một câu nói chẳng có ý nghĩa gì để chặn 

lấp  cái tâm  [suy  lường,  phân biệt]  của kẻ  học, khiến  cho  họ phát  khởi 

nghi  tình,  tham  cứu  sâu  xa,  chắc  thật,  bỗng  nhiên  dung  hợp,  phá  rỗng 

toang [kiến chấp], khế hợp bổn tâm thì sẽ lại giống như Tất Lăng do suy 

xét nỗi đau509, thân tâm bỗng nhiên rỗng không, có bao giờ là từ xoay trở 

lại tánh Nghe để thâm nhập ư? 

[Người  ấy]  nói:  Những  vị  giải  thích  Lăng  Nghiêm  phần  nhiều 

dùng Tam Chỉ Tam Quán, pháp Phản Văn (xoay lại cái Nghe) chẳng lìa 

Chỉ Quán. Như vậy thì điều được tông Thiên Thai đề xướng há chẳng 

phải là đã vượt ra ngoài pháp Niệm Phật do ngài Văn Thù đã chọn ư? 

Đáp: Đúng như lời ông nói, pháp Niệm Phật được ngài Văn Thù 

chọn lựa, còn pháp môn Chỉ Quán thuộc chương mở đầu của kinh này 

509 Tất Lăng chính là tên gọi tắt của tôn giả Tất Lăng Già Bà Ta (Pilinda-vatsa), dịch 

nghĩa là Dư Tập. Do Ngài đã năm trăm đời làm Bà La Môn nên còn tập khí kiêu mạn 

rất lớn. Ngài thấy có người đi khất thực phải vượt sông Hằng khổ sở, bèn quát nữ 

thần sông Hằng : “Tiểu tỳ ! Ngưng chảy đi!”. Nước sông liền tách làm hai cho người 

ấy đi qua. Nữ thần tức tối đến mách với Phật. Phật bảo ngài Tất Lăng Già Ba Ta hãy 

sám hối với nữ thần, ngài nói: “Tiểu tỳ! Ta sám hối tạ lỗi với ngươi”. Mọi người hiện 

diện đều cười: “Đã sám hối tạ lỗi mà còn chửi người ta!” Nhân đó, Phật mới cho biết 

do  ngài  Tất  Lăng  năm  trăm  đời  làm  Bà  La  Môn  nên  tập  khí  kiêu  mạn  rất  nhiều, 

thường  gọi  phụ  nữ  là   “tiểu  tỳ”  (con  hầu  nhỏ  nhoi)  là  do  thói  quen,  chứ  tâm  Ngài 

không có ý nhục mạ. Trong phần 25 pháp Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, Ngài 

đã thuật phép quán thân (Thân Căn Viên Thông). Do vừa đi khất thực vừa tư duy 

những lời giảng của đức Phật về sự thống khổ trong thế gian, bất ngờ đạp phải gai 

độc, bị thương, đau đớn. Ngài quán sát tánh nhận biết sự đau đớn ấy chính làm giác 

tâm thanh tịnh, cái biết bị đau chẳng phải là cái bị đau. Như vậy lẽ nào một thân lại 

có hai tánh biết? Do quán như vậy, thân tâm không tịch, tiêu hết lậu tập, thành A La 

Hán. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 657

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chính là pháp được Phật Thích Ca chọn lựa, đến phần Viên Thông thì lại 

chọn pháp Viên Thông của ngài Quán Âm. Vì sao vậy? Tam Chỉ Tam 

Quán của tông Thiên Thai chỉ lấy ý thức làm chủ, đấy chính là điều bị 

đức Như Lai quở trách, bị Đại Sĩ gạt bỏ. 

Hỏi: Vậy thì pháp Niệm Phật làm sao phù hợp được? 

Đáp:  Chỉ  nhìn  bề  ngoài  thì  không  có  gì  phù  hợp  khít  khao  cả, 

nhưng nếu suy xét sâu đến tận cốt tủy thì vạn pháp viên dung, càng thâm 

nhập sâu phép Phản Văn thì:  

- Một pháp chẳng lập, chính là Thiền Tông. 

-  Quán  chiếu  không  gián  đoạn,  chuyển  Thức  thành  Trí  chính  là 

tông Thiên Thai. 

- Y Tha510  chẳng  khởi,  đốn  nhập  Viên  Thành511,  chính  là  Tướng 

Tông (Duy Thức Tông). 

- Lìa hết thảy tánh, một đạo thanh tịnh, chính là Luật Tông. 

Pháp  môn  của  Đại  Sĩ  không  gì  chẳng  bao  gồm  nên  gọi  là   “đắc 

 chân viên thông” (đạt  được  sự  viên  thông  chân  thật),  nói   “thiển  thâm 

 đồng thuyết pháp”  (dù căn cơ cạn hay sâu đều có thể cùng thuyết pháp 

được) nên người chọn lựa (ngài Văn Thù) đành phải hạ thấp ngài Thế 

Chí, đặc biệt tán dương Quán Âm, nhưng xét rốt ráo pháp phù hợp với 

Đại Sĩ từ đầu đến cuối thì phải đề cao Trì Danh. Vì vậy, [ngài Văn Thù] 

đã  đề  cao  rõ  ràng  một  môn  và  ngầm  chọn  một  môn.  Vì  sao  nói  vậy? 

Pháp Trì Danh dạy trước hết thanh phải hợp với tâm, tâm phải hợp với 

thanh, thanh và tâm dung hợp lẫn nhau, chẳng phải là từ sự Nghe mà vào 

trong  dòng  Nghe,  cho  đến  mức  Căn  và  Trần  đều  mất  đó  ư?  Lâu  ngày 

thuần thục sẽ không còn có tâm Năng Niệm, không còn đức Phật được 

510  Y  Tha  Khởi  Tánh  (Paratantra-svabhāva)  là  một  trong  Tam  Tánh  trong  Tướng 

Tông. Y Tha có nghĩa là hết thảy sự vật đều do các duyên hòa hợp, do tâm thức biến 

hiện mà có, hư huyễn không thật. Như vậy, sự vật do nương vào các duyên khác mà 

sanh khởi nên gọi là Y Tha (nương vào các duyên khác). Một ví dụ cho Y Tha Khởi 

Tánh là dây thừng. Dây thừng do các sợi dây nhỏ bện lại, mỗi sợi dây là do nhiều tế 

bào gai (đay) hợp thành v.v.... 

511 Viên Thành Thật Tánh (Parinispanna-svabhāva) là một thuật ngữ khác nhằm chỉ 

Chân Như trong Tướng Tông. Viên Thành Thật Tánh gồm ba tánh chất:  

1. Viên mãn: tướng của các pháp chỉ hạn cuộc nơi pháp thể của pháp ấy, còn diệu lý 

Chân Như thì trùm khắp mọi nơi. 

2. Thành tựu: Các pháp là không, vô thường, vô ngã... còn thật thể thường trụ của 

Chân Như thì không sanh diệt. 

3. Chân thật: Thể của các pháp là hư vọng, còn tánh của Chân Như thì thường trụ và 

trọn khắp. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 658

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

niệm, chẳng phải là Giác và Sở Giác đều không ư? Niệm mà vô niệm, vô 

niệm  mà  niệm,  chẳng  phải  là  Không  lẫn  Sở  Không  đều  diệt  ư?  Tam-

muội hiện tiền, tâm, Phật, chúng sanh cả ba không sai biệt, chẳng phải là 

 “tịch diệt hiện tiền, thượng đồng, hạ hợp”  ư? Chỉ có pháp môn này khế 

hợp sự tu chứng của Đại Sĩ nhất! 

Do  vậy,  pháp  Nhĩ  Căn  của  ngài  Quán  Âm  lẽ  ra  phải  xếp  trước 

[pháp Tỵ Căn Viên Thông] của ngài Châu Lợi [Bàn Đặc], nhưng lại xếp 

riêng vào cuối cùng, [phép Viên Thông]  nơi căn thứ sáu của ngài Thế 

Chí  lẽ  ra  phải  xếp  trước  phép  Viên  Thông  của  ngài  Di  Lặc,  mà  cũng 

được xếp ra sau. Hai vị Đại Sĩ chính là bậc lãnh đạo trong Tịnh Độ, mà 

cũng là hai vị đứng đầu trong hội Lăng Nghiêm. Ý chỉ nhỏ nhiệm nằm 

ngoài ngôn ngữ ấy, há có nên chẳng xét tới ư? 

Lại càng phải nên thấu hiểu sâu xa: Chuyện trong thiên hạ, người 

sáng lập cơ nghiệp, lưu truyền giềng mối thì khó, chứ kẻ tập tước512, thọ 

phong thì dễ. Pháp thế gian đã như thế thì pháp xuất thế gian cũng giống 

như vậy. Đại Sĩ phát tâm Bồ Đề đầu tiên ở chỗ Kim Quang Sư Tử Phật, 

đến  khi  chứng  đắc  môn  Viên  Thông  này,  chẳng  biết  đã  trải  qua  bao 

nhiêu  thời  kiếp.  Huống  chi  trước  khi  Bồ  Tát  phát  tâm,  đức  Phật  nói: 

 “Hằng hà sa số còn biết được số, chứ Đại Sĩ gieo các thiện căn chẳng 

 thể  nói  kể  được” .  Vì  thế,  pháp  môn  Nhĩ  Căn  tuy  nói  là   “thành thánh

 trong sát-na” ,  nhưng  Ngài  đã  trải  qua  bao  kiếp  mà  tu  thành,  quả  thật 

chẳng  thể  nào  nói  nổi,  chẳng  thể  diễn  tả  được!  Hiện  nay,  chúng  sanh 

đang  nhằm  thời  Mạt  có  thể  làm  được  hay  chăng?  Vì  thế,  chương  này 

trước hết nêu bày pháp Nhĩ Căn Viên Thông, ngõ hầu người có túc căn 

biết pháp để chọn lựa, để rồi từ trong vô tác diệu đức, nói  “có thể làm 

 cho chúng sanh cầu đại Niết Bàn đắc đại Niết Bàn” , ba căn cùng nhiếp, 

dẫn khắp tất cả trở về nguồn. Nếu chúng sanh quả thật có thể cậy vào tự 

lực để chứng Niết Bàn thì cần gì phải cầu từ Đại Sĩ? Nói  “cầu”  chính là

nhằm dạy người ta hãy trì danh, lễ bái! Đại Sĩ từ Nan Hành Đạo (đạo 

khó  hành)  mà  sáng  lập  cơ  nghiệp,  lưu  truyền  giềng  mối  khiến  cho  lũ 

chúng sanh ta đạt được Dị Hành Đạo (đạo dễ hành), tập tước, thọ phong, 

đấy gọi là  “diệu đức chẳng thể nghĩ bàn, căn cơ sâu hay cạn đều có thể 

 cùng thuyết pháp” . Kẻ đọc kinh mà không chú ý điều này thì lòng từ bi 

vô lượng của Đại Sĩ sẽ bị vùi lấp mãi mãi. 

Lại nữa, nếu quả thật Đại Sĩ chẳng chọn pháp Niệm Phật thì cớ 

sao trong kinh Vô Lượng Thọ chẳng nhiếp độ người [tu tập theo cách] 

512 Tập tước: Con thừa hưởng tước hiệu của cha, còn gọi là Tập Ấm. Những người 

tập ấm ấy thường được gọi là Ấm Sinh. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 659

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Phản Văn về Tịnh Độ, mà lại nhiếp thọ người niệm Phật. Cớ sao trong 

kinh Pháp Hoa chẳng dạy chúng sanh xoay trở lại nghe nơi tự tánh mà 

lại dạy lễ kính, xưng danh? Nếu ngài Văn Thù thật sự chẳng chọn pháp 

Niệm Phật thì cớ sao trong [Văn Thù Sở Thuyết] Bát Nhã Kinh, Ngài lại 

dạy người ta hãy chú tâm nơi một đức Phật, chuyên xưng danh hiệu? Cớ 

sao trong kinh Quán Phật, Ngài nguyện khi mạng chung được thấy A Di 

Đà Phật? Ấy là vì kinh này gồm trọn giáo pháp trong suốt cả  một đời 

[đức Phật], bao gồm trọn khắp hết thảy pháp môn, trình bày ý nghĩa tột 

bực tinh vi, hoằng pháp rộng khắp tột bậc, kẻ chưa có đủ đạo nhãn thật 

khó thể tìm được bờ bến. 

Nhưng đọc phần kinh văn nói về sự chọn lựa, trừ khử vọng thức 

thì thấy “nhất tâm bất loạn” của Niệm Phật đáng quý, đọc phần kinh văn 

phô bày trọn vẹn về tạng tánh thì y báo và chánh báo của Cực Lạc chẳng 

ở ngoài tâm chúng sanh, đọc phần kinh văn nói về sự thọ sanh trong bảy 

đường thì thấy sự đọa lạc đáng sợ, đọc phần kinh văn giảng về Ngũ Ấm 

Ma thì thấy Thiền Na khó tu. Chương này là do pháp môn của Đại Sĩ 

rộng lớn, chưa thể tôn xưng riêng mình ngài Thế Chí, nhưng cả bộ kinh 

từ đầu đến cuối quả thật chẳng khác gì khuyên người ta hãy chết lòng 

niệm Phật.513 Bọn chúng ta suy đi xét lại ý nghĩa tường tận thì sẽ chẳng 

đến nỗi biện luận dông dài! 

 3. Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm 

 Phật Viên Thông Chương (Phụ lục) 

Ðại  Thế  Chí  Pháp  Vương  Tử  cùng với năm  mươi  hai  vị  Bồ Tát 

đồng hạnh với Ngài liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ dưới chân đức 

Phật, bạch Phật rằng:  



- Con nhớ trong Hằng hà sa kiếp xưa kia, có đức Phật xuất thế tên 

là  Vô  Lượng  Quang.  Mười  hai  vị  Như  Lai  liên  tiếp  [xuất  hiện]  trong 

cùng một kiếp. Vị Phật cuối cùng tên là Siêu Nhật Nguyệt Quang. Ðức 

Phật ấy dạy con pháp Niệm Phật tam-muội. Ví như có người, một người 

chuyên nhớ, một người chuyên quên. Hai người như thế dù có gặp nhau 

mà như chẳng gặp, hoặc có thấy nhau cũng như không thấy. Hai người 

nhớ nhau, hai cái nhớ ấy càng sâu. Như thế cho đến từ đời này sang đời 

khác  như  hình  và  bóng  chẳng  hề  trái  nghịch,  sai  khác  nhau.  Mười 

phương Như Lai thương nhớ chúng sanh như mẹ nhớ con. Nếu con bỏ 

513 Nguyên văn  “tử tâm niệm Phật”,  nghĩa là dứt  sạch mọi so đo, tính toán, vọng 

tưởng, giả dối, tà vạy để chân thật niệm Phật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 660

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trốn, dẫu nhớ ích gì? Nếu con nhớ mẹ như khi mẹ nhớ con thì mẹ con 

trải qua nhiều đời chẳng xa cách nhau. Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, 

niệm Phật thì hiện tiền, tương lai nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng 

xa, chẳng cần đến phương tiện, tâm tự được mở mang. Như người nhiễm 

hương,  thân  thường  có  mùi  hương.  Ðấy  gọi  là  Hương  Quang  Trang 

Nghiêm. Lúc con tu nhân vốn là dùng tâm niệm Phật để nhập Vô Sanh 

Nhẫn. Nay con ở trong thế giới này, nhiếp người niệm Phật quay về Tịnh 

Ðộ. Phật hỏi pháp nào Viên Thông, con chẳng chọn lựa. Nhiếp trọn sáu 

căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam Ma Ðịa, đấy là bậc nhất. 

Nhận định: Quán Âm và Thế Chí cùng là pháp vương tử của A 

Di Đà Phật, cùng dùng oai đức thần lực ở trong mười phương pháp giới 

nhiếp  thọ  người  niệm  Phật  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Pháp  Viên  Thông  của 

ngài Quán Âm nhằm để nói với hạng lợi căn trong thuở ấy và trong đời 

Mạt, còn pháp Viên Thông của ngài Thế Chí thích hợp trọn khắp ba căn 

thượng - trung - hạ, khiến cho dù thánh hay phàm đều cùng ngay trong 

đời hiện tại thoát khỏi cõi Sa Bà này, sanh về cõi Cực Lạc kia, cho đến 

đắc đại Niết Bàn, viên thành Phật đạo. Ngài Quán Âm do đại từ bi bèn 

thuận theo từng loại mà hiện thân, tầm thanh cứu khổ, không gì chẳng 

ngoài muốn dẹp khổ cho hết thảy chúng sanh, muốn ban vui cho hết thảy 

chúng sanh, nhưng vãng sanh Tây Phương quả thật là dẹp khổ rốt ráo, 

ban vui rốt ráo. Trong tâm Bồ Tát, chỉ muốn khiến cho các chúng sanh 

đắc đại Niết Bàn, nhưng do chúng sanh sở nguyện bất nhất; vì thế, Ngài 

rủ lòng thuận theo cơ nghi khiến cho họ đạt được lợi ích. Cho nên nói: 

 “Cầu vợ được vợ, cầu con được con, cầu tam-muội đắc tam-muội, cầu 

 trường thọ được trường thọ, như thế cho đến cầu đại Niết Bàn đắc đại 

 Niết Bàn” . Đại Niết Bàn chính là thật sự chứng Trí Đoạn rốt ráo, viên 

thành Phật đạo. Nếu sanh về Tây Phương, trong một đời liền đạt địa vị 

Bổ Xứ, chính là có thể phần chứng quả Đại Niết Bàn. So với những kẻ 

trải bao kiếp tu hành trong thế giới này để chứng đắc thì cố nhiên sự khó 

-  dễ  dẫu  có  nói  hết  năm  cũng  chẳng  thể  trọn!  Vì  thế,  sau  phần  Viên 

Thông của ngài Quán Âm, chép thêm chương Viên Thông của ngài Thế 

Chí để mong hết thảy Phật tử cùng tu Niệm Phật tam-muội, cùng sanh về 

Tịnh Độ, cùng với Quán Âm và Thế Chí thân cận Di Đà, độ thoát chúng 

sanh, ngõ hầu đắc đại Niết Bàn, viên thành Phật đạo  (Cầu vợ, cầu con, cầu 

 thọ, mỗi chuyện đều có Sự và Lý. Cầu vợ về mặt Sự chính là cầu được vợ hiền đức, 

 có thể giúp chồng dạy con như ba bà Thái đời Châu. Nếu không, cần gì phải hướng 

 về Bồ Tát cầu vợ? Chúng sanh mong cầu đủ mọi thứ khác nhau, chỉ nêu lên bốn điều 

 như vợ, con v.v... rồi dùng bốn chữ “như thế cho đến” để bao gồm những điều còn 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 661

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 lại,  lấy  “đắc  Niết  Bàn”  để  kết  thúc,  đủ  thấy  Bồ  Tát  hễ  có  cảm  liền  ứng,  không 

 nguyện  gì  chẳng  thỏa.  Nhưng  muốn  được  Bồ  Tát  thỏa  điều  ta  mong  cầu,  ắt  phải 

 đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, chí thành khẩn thiết, niệm danh hiệu 

 Bồ Tát thì sẽ tự được như nguyện. Thích Ấn Quang kính đề). 

 4. Diệu Pháp Liên Hoa Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm  



Lúc bấy giờ, Vô Tận Ý Bồ Tát liền từ chỗ ngồi đứng dậy, trật áo 

bày vai phải, chắp tay hướng về Phật, thưa như thế này:  



- Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát do nhân duyên nào mà tên 

là Quán Thế Âm? 



Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  



-  Này  thiện  nam  tử!  Nếu  có  vô  lượng  trăm  ngàn  vạn  ức  chúng 

sanh bị các khổ não, nghe nói tới vị Quán Thế Âm Bồ Tát này, nhất tâm 

xưng danh thì ngay lập tức Quán Thế Âm Bồ Tát quán sát âm thanh ấy, 

[khiến cho họ] đều được giải thoát. Nếu có ai trì danh hiệu của vị Quán 

Thế Âm Bồ Tát này thì giả sử đi vào lửa lớn, lửa chẳng thể đốt được, do 

vì sức oai thần của vị Bồ Tát này vậy. Nếu bị nước lớn cuốn trôi, xưng 

danh hiệu Ngài, liền đến được chỗ cạn. 

Nếu có trăm ngàn vạn ức chúng sanh vì cầu các thứ báu như vàng, 

bạc,  lưu  ly,  xa  cừ,  mã  não,  san  hô,  hổ phách,  chân  châu  v.v...  mà  vào 

biển cả, giả sử hắc phong thổi thuyền bè của họ giạt vào nước quỷ La 

Sát, trong ấy nếu có dù chỉ một người xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát 

thì những người ấy đều được thoát khỏi nạn La Sát. Do nhân duyên ấy, 

Ngài có tên là Quán Thế Âm. 

Nếu lại có người sắp bị hại mà xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát 

thì những đao trượng của kẻ [toan làm hại] ấy đang cầm liền gãy từng 

đoạn nên [người sắp bị hại ấy] được giải thoát. Nếu các cõi nước trong 

tam  thiên  đại  thiên  đầy  dẫy  Dạ  Xoa,  La  Sát  toan  muốn  não  hại  con 

người, nhưng nghe xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát thì các ác quỷ ấy 

còn chẳng thể dùng mắt dữ để nhìn, huống là làm hại! 



Nếu lại có người, dù có tội hay vô tội, gông, cùm, xiềng, xích trói  

buộc  thân  hình  mà  xưng  danh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  [thì  những  gông 

cùm ấy] thảy đều hư nát, liền được giải thoát. 

Nếu  các  cõi  nước  trong  tam  thiên  đại  thiên  đầy  dẫy  oán  tặc,  có 

một vị thương chủ514 dẫn các thương nhân đem theo đồ quý báu nặng nề 

đi qua đường hiểm, trong số ấy có một người xướng lên lời này: “Các 

514 Thương chủ: người dẫn đầu đoàn lái buôn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 662

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thiện nam tử! Chớ nên sợ hãi, các ông hãy nên một lòng xưng danh hiệu 

Quán Thế Âm Bồ Tát, vị Bồ Tát ấy có thể ban cho chúng sanh sự không 

sợ hãi. Nếu các ông xưng danh Ngài thì sẽ được giải thoát khỏi bọn oán 

tặc  này”.  Các  thương  nhân  nghe  xong,  đều  cùng  thốt  lên:   “Nam-mô

 Quán Thế Âm Bồ Tát” . Do xưng danh nên liền được giải thoát. 



Vô Tận Ý! Sức oai thần của Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát vòi 

vọi như thế. Nếu có chúng sanh lắm dâm dục, thường niệm cung kính 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  được  lìa  dục.  Nếu  lắm  nóng  giận,  thường 

niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa giận. Nếu nhiều ngu 

si, thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa si. 



Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có sức oai thần to lớn như thế, 

tạo nhiều lợi ích. Vì thế, chúng sanh thường nên tâm niệm. Nếu có nữ 

nhân  muốn cầu con trai, lễ bái, cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát, liền 

sanh con trai phước đức, trí huệ. Nếu muốn cầu con gái, liền sanh con 

gái đoan chánh, tướng tốt, đã trồng cội đức từ trước, mọi người yêu kính. 



Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có sức như thế. Nếu có chúng 

sanh cung kính lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát phước chẳng luống uổng. Vì 

thế, chúng sanh đều nên thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát. 



Vô Tận Ý! Nếu có người thọ trì danh hiệu của sáu mươi hai ức 

Hằng hà sa Bồ Tát, lại còn suốt đời cúng dường thức ăn, y phục, đồ nằm, 

thuốc thang, ý ông  nghĩ sao, thiện nam  tử,  thiện nữ nhân  ấy  công  đức 

nhiều chăng? 



Vô Tận Ý thưa:  



- Bạch Thế Tôn, rất nhiều! 



Phật dạy:  



- Nếu lại có người thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, thậm 

chí lễ bái, công đức một lúc thì phước của hai người ấy giống hệt như 

nhau không khác. Trong trăm ngàn vạn ức kiếp chẳng thể cùng tận. 



Vô Tận Ý! Thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát được lợi ích 

vô lượng vô biên phước đức như thế. 



Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật:  



- Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát dạo trong thế giới Sa Bà 

này như thế nào, vì chúng sanh thuyết pháp như thế nào, sức phương tiện 

ấy là như thế nào? 

Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  



- Thiện nam tử! Nếu có chúng sanh trong cõi nước nên dùng Phật 

thân để họ đắc độ thì Quán Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Phật để thuyết 

pháp cho họ. Nên dùng thân Bích Chi Phật để họ đắc độ, liền hiện thân 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 663

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Bích Chi Phật để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân Thanh Văn để họ 

đắc độ, liền hiện thân Thanh Văn để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân 

Phạm Vương để họ đắc độ, liền hiện thân Phạm Vương để thuyết pháp 

cho họ. Nên dùng thân Đế Thích để họ đắc độ, liền hiện thân Đế Thích 

để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân Tự Tại Thiên để họ đắc độ, liền 

hiện thân Tự Tại Thiên để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân Đại Tự 

Tại Thiên để họ đắc độ, liền hiện thân Đại Tự Tại Thiên để thuyết pháp 

cho họ. Nên dùng thân Thiên Đại Tướng Quân để họ đắc độ, liền hiện 

thân Thiên Đại Tướng Quân để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân Tỳ 

Sa Môn515  để  họ  đắc  độ,  liền  hiện  thân  Tỳ  Sa  Môn  để  thuyết  pháp  cho 

họ. Nên dùng thân tiểu vương để họ đắc độ, liền hiện thân tiểu vương để 

thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân trưởng giả để họ đắc độ, liền hiện 

thân trưởng giả để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân cư sĩ516 để họ đắc 

độ, liền hiện thân cư sĩ để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân tể quan để 

họ đắc độ, liền hiện thân tể quan để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân 

Bà La Môn để họ đắc độ, liền hiện thân Bà La Môn để thuyết pháp cho 

họ. Nên dùng thân tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di để họ đắc độ, 

liền  hiện  thân  tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni,  ưu-bà-tắc,  ưu-bà-di  để  thuyết  pháp 

cho họ. Nên dùng thân phụ nữ của hàng trưởng giả, cư sĩ, tể quan, Bà La 

Môn  để  họ  đắc  độ  bèn  hiện  thân  phụ  nữ  để  thuyết  pháp  cho  họ.  Nên 

dùng thân đồng nam, đồng nữ để họ đắc độ, liền hiện thân đồng nam, 

đồng nữ để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân trời, rồng, Dạ Xoa, Càn 

Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La Già, nhân, phi 

nhân v.v... để họ đắc độ, liền đều hiện [những thân ấy] thuyết pháp cho 

họ. Nên dùng thân Chấp Kim Cang thần517 để họ đắc độ, liền hiện thân 

Chấp Kim Cang thần để thuyết pháp cho họ. 

515  Tỳ  Sa  Môn  Thiên  vương  (Vaiśravana),  còn  gọi  là  tài  thần  Kubera  (còn  viết  là 

Kuvera  hoặc  Kuber,  trong  Mật  Điển  thường  phiên  âm  là  Câu  Tỳ  La  Thần),  dịch 

nghĩa là Đa Văn, là một trong bốn vị trời hộ thế (Hộ Thế Tứ Thiên Vương). Do Ngài 

thống lãnh các Dạ Xoa nên đôi khi kinh gọi Ngài là Dạ Xoa Vương tuy Ngài không 

phải là Dạ Xoa. Ngài quản thủ phương Bắc nên kinh thường gọi là Bắc Phương Đa 

Văn Thiên Vương. Trong Ấn Độ Giáo, do có truyền thuyết vị trời này từng thống 

lãnh quân Dạ Xoa đánh bại Ma Vương La Phạ Nã nên Tỳ Sa Môn thiên vương còn 

được gọi là Vũ Thần. 

516  Cư  sĩ  (Grha-pati):  Nguyên  gốc  là  những  người  còn  tại  gia,  có  tài  sản,  thường 

thuộc giới thương nhân, đức cao, trọng vọng. Kinh Phật thường dùng chữ “cư sĩ” để 

chỉ những vị tại gia hành Bồ Tát hạnh, tin tưởng Đại Thừa, về sau từ ngữ này thường 

được dùng để gọi chung tất cả hàng tại gia Phật tử. 

517 Chấp Kim Cang Thần: Có ba cách hiểu danh xưng này:  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 664

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Vô Tận Ý! Vị Quán Thế Âm Bồ Tát này thành tựu công đức như 

thế, dùng các thứ thân hình dạo trong các cõi nước, độ thoát chúng sanh. 

Vì thế các ông hãy nên một lòng cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. Vị 

Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát này có thể ban cho sự không sợ hãi 

1. Chấp Kim Cang Thần (Vajrapani) là một trong những danh xưng khác của Kim 

Cang Thủ, Kim Cang Dạ Xoa, Kim Cang Lực Sĩ v.v... Đây là vị thần cầm Kim Cang 

trượng, thủ hộ cung điện của Đế Thích. Khi Phật xuất thế, vị này liền giáng hạ Diêm 

Phù, thường theo Phật ủng hộ đạo tràng. 

2. Chấp Kim Cang Thần là danh xưng của mười sáu vị cầm kim cang xử trong Mật 

Điển, mười sáu vị này là do tâm Bồ Đề của chư Phật biến hiện, tức là Hư Không Vô 

Cấu Kim Cang, Kim Cang Luân, Kim Cang Nha, Tô Lạt Đa Kim Cang, Danh Xưng 

Kim  Cang,  Đại  Phần  Kim  Cang,  Kim  Cang  Lợi,  Tịch  Nhiên  Kim  Cang,  Đại  Kim 

Cang, Thanh Kim Cang, Liên Hoa Kim Cang, Quảng Nhãn Kim Cang, Chấp Diệu 

Kim Cang, Kim Cang Kim Cang, Trụ Vô Hý Luận Kim Cang, Hư Không Vô Biên 

Du Hý Kim Cang. Theo Xuất Sanh Nghĩa:  “Lại nữa, từ phương dưới có mười sáu vị 

 Chấp Kim Cang Thần từ tâm dũng kiện Bồ Đề của hết thảy Như Lai sanh ra, nhằm 

 minh  thị  lúc  Như  Lai  tu  hành  có  vi  trần  số  phiền  não  chướng  ngại  tâm,  Ngài  bèn 

 dùng Kim Cang Huệ phá trừ. Sau khi thành tựu Đại Giác, bèn có vi trần số trí môn 

 là tác dụng của Kim Cang Huệ. Vì thế, lại hiện ra những thân bạo ác đáng sợ, vận 

 dụng trí đại oai để điều phục những kẻ cứng cỏi khó điều phục, quát tháo chấn động 

 cõi đại thiên, trấn áp quần ma”. 

3. Theo Nhất Thiết Như Lai Chân Thật Nhiếp Đại Thừa Hiện Chứng Tam Muội Đại 

Giáo Vương Kinh, Chấp Kim Cang Thần là tên gọi khác của Kim Cang Thủ Bồ Tát, 

một thân biến hiện của Phổ Hiền Bồ Tát, chính là hóa thân của vô ngại diệu trí lực 

của hết thảy chư Phật Như Lai. 

Theo  pháp  sư  Diễn  Bồi  trong  Phổ  Môn  Phẩm  Giảng  Lục:  “Chấp  Kim  Cang 

 Thần là thần Hộ Pháp của Phật giáo, do Ngài tay thường cầm Kim Cang Bảo Xử, 

 nên mang tên Chấp Kim Cang Thần. Tương truyền, trong quá khứ có Chuyển Luân 

 Thánh Vương xuất thế, cưới hai phu nhân. Phu nhân thứ nhất sanh một ngàn vương 

 tử, phu nhân thứ hai chỉ sanh được hai vương tử. Một ngàn vương tử của bà phu 

 nhân thứ nhất sau khi tiếp xúc Phật pháp, đều phát khởi đại Bồ Đề tâm, rộng hành 

 Bồ Tát đạo, thành bậc Bồ Tát danh xứng với thật, tương lai đương nhiên sẽ thành 

 Phật, nhưng ai sẽ thành Phật trước? Phụ vương vì muốn biết rõ điều này, truyền các 

 vương tử phát Bồ Đề tâm rút thăm để định thứ tự thành Phật. Kết quả, đầu tiên là 

 Câu Lưu Tôn Phật (Krakucchanda Buddha), cuối cùng là Lâu Chí Như Lai (Rucika 

 Buddha). Thích Ca là vị thành Phật thứ tư. Sở dĩ phải định thứ tự là vì trong một thế 

 giới, chẳng thể có hai đức Phật cùng xuất hiện trong đời. Hai vị vương tử của phu 

 nhân thứ hai thấy các huynh trưởng đều phát Bồ Đề tâm, tương lai sẽ thành Phật, 

 ngay đó, vị đại vương tử phát nguyện làm Đại Phạm Thiên Vương, khi các anh thành

 Phật sẽ thỉnh chuyển pháp luân. Vương tử thứ hai phát nguyện làm thần Hộ Pháp, 

 sau khi các anh thành Phật sẽ hộ trì Phật pháp. Chấp Kim Cang Thần chính là vị 

 vương tử thứ hai của bà phu nhân thứ hai”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 665

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trong khi [chúng sanh] sợ hãi, gặp nạn cấp bách. Vì vậy, thế giới Sa Bà 

này đều gọi Ngài là Thí Vô Úy Giả (đấng ban cho sự không sợ hãi). 



Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật ngôn:  



- Bạch Thế Tôn! Con nay sẽ cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. 



Liền cởi chuỗi anh lạc kết bằng các thứ bảo châu đeo nơi cổ, giá 

trị trăm  ngàn  lạng  vàng,  để tặng  cho  [Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát],  nói  như 

sau:



- Thưa nhân giả! Hãy nhận lấy chuỗi anh lạc pháp thí quý báu này. 



Khi ấy, Quán Thế Âm Bồ Tát không chịu nhận. Vô Tận Ý lại bạch 

Quán Thế Âm Bồ Tát rằng:  



- Nhân giả hãy vì thương chúng tôi mà nhận chuỗi anh lạc này. 



Lúc bấy giờ, đức Phật bảo Quán Thế Âm Bồ Tát:  



-  Ông  hãy  nên  thương  xót  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  và  tứ  chúng,  trời, 

rồng, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, Ma Hầu La Già, nhân, 

phi nhân v.v... mà nhận chuỗi anh lạc ấy. 

Ngay lúc đó, Quán Thế Âm Bồ Tát thương hàng tứ chúng và trời, 

rồng, nhân, phi nhân v.v... nhận chuỗi anh lạc ấy, chia làm hai phần: Một 

phần dâng lên Thích Ca Mâu Ni Phật, một phần dâng lên tháp của Đa 

Bảo Phật. 



- Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có thần lực tự tại như vậy, dạo 

trong thế giới Sa Bà. 



Khi ấy, Vô Tận Ý Bồ Tát dùng kệ hỏi rằng:  

 - Thế Tôn diệu tướng trọn, 

  

 Con nay lại hỏi Ngài, 

  

 Nhân duyên nào Phật tử, 

  

 Tên là Quán Thế Âm? 

 Đấng diệu tướng trọn vẹn, 

Nói kệ đáp Vô Tận:  

 - Ông nghe hạnh Quán Âm, 

  

 Khéo ứng các nơi chốn, 

  

 Thệ rộng sâu như biển, 

  

 Trải kiếp chẳng nghĩ bàn, 

  

 Hầu nhiều ngàn ức Phật, 

  

 Phát nguyện lớn thanh tịnh, 

  

 Ta vì ông nói lược, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 666

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Nghe tên và thấy thân, 

  

 Tâm niệm chẳng luống uổng, 

  

 Diệt sạch khổ các cõi, 

  

 Giả sử dấy lòng hại, 

  

 Xô lọt hầm lửa lớn, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Hầm lửa biến thành ao, 

  

 Hoặc trôi giạt biển lớn, 

  

 Rồng, cá, các nạn quỷ, 

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Sóng mòi chẳng chìm được, 

  

 Hoặc tại đỉnh Tu Di, 

  

 Bị người xô ngã xuống, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Như mặt trời treo không, 

  

 Hoặc bị kẻ ác đuổi, 

  

 Rớt xuống núi Kim Cang, 

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Chẳng tổn hại mảy lông, 

  

 Hoặc gặp oán tặc vây, 

  

 Cầm đao toan làm hại, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Chúng đều dấy tâm từ, 

  

 Hoặc gặp nạn vua khổ, 

  

 Sắp hành hình mất mạng, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Đao liền gãy từng khúc, 

  

 Hoặc tù rạc gông cùm, 

  

 Tay chân bị xiềng xích, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Cởi gỡ, được giải thoát, 

  

 Nguyền rủa, các thuốc độc, 

  

 Toan làm hại đến thân, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Trở ngược kẻ làm hại, 

 Hoặc gặp ác La Sát, 

  

 Rồng độc, các bọn quỷ, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 667

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Chúng đều chẳng dám hại, 

  

 Nếu ác thú vây quanh, 

  

 Nanh vuốt nhọn đáng sợ, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Ùa chạy mất tăm tích, 

  

 Rắn độc cùng bò cạp, 

  

 Phun hơi độc mù mịt, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Nghe tiếng tự rút chạy, 

  

 Mây sấm nháng chớp xẹt, 

  

 Mưa đá, tuôn mưa lớn, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Tiêu tan ngay lập tức, 

 Chúng sanh bị khổn ách, 

  

 Vô lượng khổ bức thân, 

  

 Quán Âm diệu trí lực, 

  

 Thường cứu khổ thế gian, 

  

 Trọn đủ sức oai thần, 

  

 Rộng tu trí phương tiện, 

 Các cõi nước mười phương, 

  

 Không cõi nào chẳng hiện, 

  

 Đủ mọi các nẻo ác, 

  

 Địa ngục, quỷ, súc sanh, 

  

 Sanh, lão, bệnh, tử khổ, 

  

 Dần dần khiến tiêu diệt, 

  

 Chân quán, thanh tịnh quán, 

  

 Trí huệ quán rộng lớn, 

  

 Bi quán và từ quán, 

  

 Thường nguyện, thường chiêm ngưỡng, 

  

 Thanh tịnh vô cấu quang, 

  

 Huệ nhật phá các tối, 

  

 Dẹp tai kiếp gió lửa, 

  

 Chiếu sáng khắp thế gian, 

  

 Bi thể răn như sấm 

  

 Ý từ diệu dường mây, 

  

 Tuôn mưa pháp cam lộ, 

  

 Diệt trừ lửa phiền não, 

  

 Kiện tụng, ra cửa quan, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 668

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Trong quân trận sợ hãi, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Các oán đều lui tan, 

  

 Diệu Âm, Quán Thế Âm, 

  

 Phạm Âm, Hải Triều Âm, 

  

 Tiếng trỗi thế gian kia, 

  

 Cho nên phải thường niệm, 

  

 Niệm niệm chớ sanh nghi. 

  

 Quán Thế Âm tịnh thánh  

  

 Trong khổ não, chết, nạn, 

  

 Thường làm nơi nương tựa, 

  

 Trọn hết thảy công đức, 

  

 Mắt từ nhìn chúng sanh, 

  

 Biển phước chứa vô lượng, 

  

 Vì thế nên đảnh lễ. 



Khi ấy, Trì Địa Bồ Tát liền từ chỗ ngồi đứng dậy, bạch trước đức 

Phật rằng:  



-  Bạch  Thế  Tôn!  Nếu  có chúng sanh nghe  nghiệp  tự  tại,  sự phổ 

môn thị hiện, và sức thần thông trong phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát này 

thì nên biết là người ấy công đức chẳng ít. 



Khi  đức  Phật  nói  phẩm  Phổ  Môn  này,  tám  vạn  bốn  ngàn  chúng 

sanh trong đại chúng đều phát Vô Đẳng Đẳng A Nậu Đa La Tam Miệu 

Tam Bồ Đề Tâm. 

Nhận định: Phẩm này hoàn toàn tương đồng với đoạn văn nói về 

ba mươi hai ứng thân và mười bốn món Vô Úy trong chương [Nhĩ Căn] 

Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, nhưng chương kinh kia nói về sự tu 

chứng, phô bày cả nhân lẫn quả, còn phẩm kinh này chỉ trình bày những 

công năng thuộc mặt quả nhằm khuyên người ta hãy trì danh, lễ kính. Vì 

thế, xưa nay những ai tụng kinh xưng danh, đều được Bồ Tát ứng hiện 

như dùi gõ xuống mặt trống [liền phát ra tiếng]. Trưởng giả Lý Thông 

Huyền nói:  “Bồ Tát từ bi, quang minh chiếu thế gian, nghe khổ liền cứu, 

 nhưng ắt phải đợi [chúng sanh] niệm rồi mới ứng là có ý làm cho [kẻ 

 niệm] hồi tâm, chuyên duyên theo thiện pháp, khiến cho công đức, thiện 

 căn [của người ấy] sâu chắc vậy. Điều ấy cố nhiên là tấm lòng Đại Bi, 

 vô tác diệu đức vô tận” . Trong hội Hoa Nghiêm, Đại Sĩ bảo Thiện Tài: 

 “Ta  trụ  trong  hạnh  môn  Đại  Bi  này,  hiện  khắp  trước  hết  thảy  chúng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 669

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 sanh” .  Vậy  thì  mỗi  lời  nói,  mỗi  hành  động  của  chúng  ta  ở  bất  cứ  nơi 

đâu, bất cứ lúc nào đều chẳng ở ngoài thân từ bi của Đại Sĩ. Chỉ vì trải 

bao kiếp hôn mê, như kẻ mù lòa từ thuở lọt lòng, hằng ngày đối trước 

ánh mặt trời mà chẳng tự biết, chợt gặp ách nạn, hết thảy trần lao vọng 

tưởng đều bị khuất phục chẳng khởi, chỉ còn một ý niệm cầu cứu như 

lửa  mạnh  cháy  bùng,  như  dòng  lũ  chảy  xiết,  chẳng  ngờ  lập  tức  tương 

ứng với Đại Sĩ, thần lực vòi vọi bèn hiện ra trọn đủ, thọ dụng vô tận. 

Chứ Đại Sĩ có bao giờ là nghe hay chẳng nghe, cứu hay chẳng cứu đâu? 

Người học biết sâu xa lý này, tin chư Phật, Bồ Tát thường ở trước 

mặt, hướng lành, đổi lỗi, chẳng dám tự dối. Đến lúc tụng kinh càng phải 

tuân theo lời dạy của pháp sư Ấn Quang, chí thành khẩn thiết, như đối 

trước  thánh  dung,  đích  thân  nghe  viên  âm,  chẳng  manh  nha  một  niệm 

giải đãi, chẳng khởi một niệm phân biệt. Từ đầu đến cuối kính cẩn tụng 

niệm thì nghiệp chướng tự tiêu, phước huệ tự tăng vậy! 

 5. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh (Đính kèm lời chú giải sơ lược. Bát Nhã 

 được cõi này dịch là trí huệ, Ba La Mật Đa cõi này dịch là Đáo Bỉ Ngạn (đến bờ 

 kia), nghĩa là dùng trí huệ quán chiếu, vượt qua biển khổ sanh tử, đến bờ kia Niết 

 Bàn)

 Quán Tự Tại Bồ Tát, hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời, 

 chiếu kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 

 (Quán Tự Tại Bồ Tát khi hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật Đa, soi 

 thấy năm uẩn đều không, vượt hết thảy khổ ách). 



Quán  Tự  Tại chính là  Quán  Thế  Âm.  Ngài  Hiền  Thủ bảo  vị Bồ 

Tát này có đại trí, đối với cảnh “lý sự vô ngại” đã quán thông đạt, tự tại. 

Lại nữa, Ngài có lòng đại bi, quán sát căn cơ để đến cứu tự tại vô ngại, 

nên  có  tên như  vậy.  “Hành thâm”   có nghĩa  là  tu luyện thành  công  đã 

lâu, chẳng phải là điều kẻ thô tâm hời hợt, vừa mới hiểu biết nông cạn đã 

ngừng  [tu  tập]  mà  dám  mong  mỏi.  “Ngũ  Uẩn”   chính  là  Sắc,  Thọ, 

Tưởng,  Hành,  Thức.  Chữ  Sắc  này  so  với  chữ  Sắc  trong  Lục  Trần  thì 

phạm  vi  bao  gồm  rất  rộng,  toàn  bộ  Ngũ  Căn  và  Lục  Trần,  tổng  cộng 

mười một pháp, đều là Sắc cả. Thọ là lãnh nạp. Tưởng là tư tưởng. Hành 

là tạo tác. Thức là phân biệt. Thức gọi là Tâm Vương, Thọ, Tưởng, Hành 

đều là Tâm Sở. Ngài Tông Lặc nói Bồ Tát do soi thấy Ngũ Uẩn không 

tịch, lìa khổ sanh tử, lại thương chúng sanh đang mê, điên đảo làm càn, 

trái đạo lý, nghịch luân thường, tạo Thập Ác, Ngũ Nghịch, đến nỗi hứng 

chịu các nỗi khổ, bèn dạy họ dùng trí huệ quán sát hòng được giải thoát. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 670

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Ngài Hám Sơn nói:  “Nếu chúng ta biết Ngũ Uẩn vốn là không, Tứ  

 Đại  chẳng  có  thì  đâu  còn  có  nghiệp  lụy  nào  trói  buộc,  đâu  còn  nhân 

 ngã, thị phi để tranh cãi, đâu còn cùng quẫn, thông suốt, được - mất để 

 so  đo, đâu  còn giàu sang,  nghèo hèn để bận lòng nữa ư?”   Đoạn kinh 

văn nói về mười bốn món Vô Úy trong chương [Nhĩ Căn] Viên Thông  

của kinh Lăng Nghiêm có thể dùng để chú thích đoạn này. 

 Xá  Lợi  Tử!  Sắc  bất  dị  Không,  Không  bất  dị  Sắc,  Sắc  tức  thị 

 Không,  Không tức  thị  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  diệc phục  như 

 thị. 

 (Này Xá Lợi Tử! Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc, 

 Sắc chính là Không, Không chính là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức cũng 

 giống như vậy). 



Xá  Lợi  Tử  chính  là  Xá  Lợi  Phất.  Chúng  sanh  chấp  sắc  thân  là 

Ngã, khó dẹp trừ nhất, nên nêu Sắc đầu tiên. Ngài Tông Lặc nói:  “Sắc 

 chính là Tứ Đại huyễn sắc, Không chính là Bát Nhã Chân Không. Chúng 

 sanh mê lầm chân không thành huyễn sắc, như nước đông thành băng. 

 Bồ Tát biết huyễn sắc chính là chân không, như băng tan thành nước. 

 Thể  của  chúng  chẳng  khác  nên  nói  ‘bất  dị’.  Ấy  là  ‘sắc  bất  dị  không’ 

 nhằm  phá  Thường  Kiến 518 ” .  Phàm  phu  chấp  sắc  thân  là  thật,  lầm  lạc 

mong mỏi nó tồn tại thường hằng, mưu tính sao cho nó tồn tại trăm năm 

ngàn đời, chẳng biết thân này niệm niệm đổi dời, như lửa thành tro, dần 

dần  tiêu  mất,  rốt  cuộc  thành  không.  Ngoại  đạo  đề  xướng  Kim  Đan 

Giáo519 muốn dùng cách nuốt nước miếng, vận chuyển hơi thở, lầm lạc 

cầu kết thành tiên đan520, xuất hồn, chẳng biết các chất dịch và hơi thở 

thuộc về Sắc,  hít ra thở vào thuộc về Thọ,  chú tâm giữ cho hơi thở đi  

518 Thường Kiến (Sasvatadrsti), còn gọi là Thường Tà Kiến, hoặc Thường Luận. Đây 

là  tà  kiến  chủ  trương  thế  giới  thường  trụ,  bất  biến,  tự  ngã  của  con  người  bất  diệt, 

chấp trước các pháp hữu vi thế gian. Có nhiều loại Thường Kiến, nếu dựa theo ba 

đời và hữu tướng, vô tướng để phối hợp sẽ thành sáu mươi hai món tà kiến. 

519 Kim Đan Giáo, còn được biết dưới danh xưng Tại Lý Hội hoặc Học Hảo là một 

chi phái của Bạch Liên Giáo, do Dương Lai Như sáng lập tại huyện Tức Mặc, tỉnh 

Sơn Đông, rêu rao “dung hợp tam giáo thành một thể”, chủ trương cấm uống rượu, 

cấm hút thuốc phiện, mang tính chất hội kín nhằm lật đổ Thanh Triều, khôi phục nhà 

Minh.  Năm  Quang  Tự  17  (1891),  lãnh  tụ  Dương  Duyệt  Xuân  đã  sách  động  quần 

chúng khởi nghĩa, thiêu hủy giáo đường Thiên Chúa Giáo, tấn công giáo sĩ, tấn công 

quân Thanh. Nhà Thanh phải tốn rất nhiều công sức mới dẹp yên được. 

520 Theo Nội Đan (nhằm phân biệt với Ngoại Đan phải dùng đến dược vật), Đạo Sĩ 

chủ trương hít thở, nung luyện tinh khí thần sao cho Tinh - Khí - Thần hợp nhất, tạo 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 671

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

theo  đúng  kinh  mạch  thuộc  về  Tưởng,  nung  luyện  [hỏa  hầu]  thuộc  về 

Hành, nguyên thần thuộc về Thức, toàn thể hư vọng làm sao đạt được 

chân thường? Vì thế, dùng câu  “bất dị Không”  để cảnh tỉnh. 

 “Không bất dị Sắc”  nhằm phá Đoạn Kiến. Ngoại đạo chẳng biết 

thân  do  nghiệp  mà  khởi,  nghiệp  từ  tâm  sanh,  luân  chuyển  tuần  hoàn, 

nhân quả chẳng mất, bảo xằng “con người chết đi thần hồn cũng phiêu 

tán, chặt, đốt, xay, giã lấy đâu để thực hiện!” Chẳng biết thân chết nhưng 

tánh chẳng diệt  (như quả hạt của cỏ cây, tuy nung, nướng, nấu, luộc, hễ tánh của 

 nó là hòa hoãn thì [quả hạt dẫu đã nấu nướng v.v...] vẫn là hòa hoãn, có tánh độc 

 thì vẫn độc, tánh thăng thì vẫn thăng, tánh giáng thì vẫn giáng521. Loài vô tình còn

 như thế, huống hồ con người ư?)  Nhân quả rành rành chẳng sai. Nếu lại có 

người bảo “con người chết rồi sẽ làm người, loài vật chết đi lại làm loài 

vật, trời sanh muôn vật nhằm nuôi dưỡng con người, cho nên sát sanh ăn 

thịt, những loài vật ngu ngốc như thế làm sao có thể đòi nợ mạng được?” 

thì họ chẳng biết nghiệp có thăng trầm, tánh không sai khác, vốn bình 

đẳng, sự lý luân hồi quả thật đáng làm căn cứ! Đến nỗi hạng Nhị Thừa 

tuy y theo đạo để tu tập, nhưng chẳng thấu đạt  “tam giới duy tâm, vạn 

 pháp  duy  thức” ,  ngỡ  chúng  là  có  thật  nên  coi  tam  giới  như  lao  ngục, 

tránh  né  chúng  như  lánh  đồ  dơ,  chẳng  dấy  lòng  độ  sanh,  nên  nói: 

 “Không bất dị Sắc”.  Ấy là vì Bát Nhã Chân Không như tấm gương tròn 

lớn,  hết  thảy  huyễn  sắc  như  ảnh  hiện  trong  gương.  Nếu  biết  “gương 

chẳng khác ảnh”, sẽ hiểu ý nghĩa  “Không bất dị Sắc” . 

Lại sợ chúng sanh căn độn, vẫn giữ hai kiến chấp Sắc và Không, 

thành  thân  trường  sanh  bất  tử.  Họ  chủ  trương  quá  trình  nung  luyện  ấy  gọi  là  Hỏa 

Hầu,  tức  là  điều  tiết  vận  chuyển  sức  nóng  của  nội  hỏa  phối  hợp  với  12  giờ  Âm 

Dương trong một ngày. Theo họ, Nội Hỏa chính là sức nóng bên trong cơ thể do hấp 

thụ khí vũ trụ (Thái Dương chân khí). Mỗi ngày có 12 giờ (12 thời thần), đi hết một 

vòng Giáp Tý là 60 giờ, tức là một “hầu”. Nói cách khác, luyện Hỏa Hầu là một quy 

cách nhằm nắm giữ ý niệm trong thuật luyện đan, khống chế nội khí trong cơ thể và 

mỗi trình độ tu luyện có cách tập Hỏa Hầu riêng. 

521 Thăng, Giáng là hai trong bốn cách phân chia tác dụng (thăng, giáng, trầm, phù) 

của từng loại thuốc trong Đông Y. Theo họ, các bệnh tật có thể chia thành bốn loại 

lớn:  Hướng  thượng  (như  ói  mửa,  ho  suyễn  v.v...),  hướng  hạ  (như  tiêu  chảy,  băng 

huyết, lòi dom v.v...) hoặc hướng ngoại (như đổ mồi hôi trộm), hướng nội (như biểu 

hiện bệnh tình không rõ rệt). Để chữa các căn bệnh đó sẽ dùng các loại thuốc có tác 

dụng đối trị như Thăng (nâng lên), Giáng (hạ xuống) v.v... Chẳng hạn như với căn 

bệnh hướng thượng thì dùng thuốc có tác dụng Giáng, bệnh hướng hạ thì dùng thuốc 

có tánh Thăng, bệnh hướng ngoại thì dùng thuốc có tánh Trầm, bệnh hướng nội thì 

dùng  thuốc  có  tánh  Phù  v.v...  Những  loại  thuốc  được  coi  là  Giáng  thường  có  tác 

dụng khử phong, tán hàn v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 672

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nên lại nói trùng điệp dung hội rằng:  “Sắc tức thị Không, Không tức thị  

 Sắc” , giống như băng chính là nước, nước chính là băng. Biết Sắc chẳng 

khác Không thì chẳng có thanh, sắc, của cải, lợi lộc để tham, không có 

ngũ dục lục trần để luyến mến, nhanh chóng vượt khỏi cảnh giới phàm 

phu  (Đây chính là ý nghĩa của câu “Phú quý phù vân” (phú quý như mây nổi) trong 

 sách  Luận  Ngữ  và  câu  “vạn  chung  hà  gia”522 (muôn chung có ích gì) trong sách

 Mạnh Tử).  Biết Không chẳng khác Sắc thì chẳng khởi Diệt Định, mà hiện 

các  oai  nghi,  chẳng  động  bổn  tế,  thực  hiện  sự  nghiệp  độ  sanh,  nhanh 

chóng vượt trỗi ngoại đạo, Nhị Thừa  (Đây chính là ý nghĩa của câu “bất kiến 

 nhi chương, bất động nhi biến, vô vi nhi thành, cập vi vật bất nhị, sanh vật bất trắc” 

 (không  thấy  mà  biểu  lộ,  không động  mà  biến  đổi,  không  tạo  tác  mà  thành,  chẳng 

 khác gì với vật mà sanh thành muôn vật chẳng thể lường) trong sách Trung Dung). 

Biết  Sắc  và  Không  bình  đẳng,  giống  hệt  như  nhau  thì  niệm  niệm  độ 

sanh,  chẳng  thấy  có  chúng  sanh  để  độ,  tâm  tâm  cầu  Phật,  chẳng  thấy 

Phật quả để cầu, mà nhanh chóng chứng cùng một cảnh với Phật. 

Sắc Uẩn đã như vậy thì quán sát bốn Uẩn kia tương tự. Vì thế nói 

 “Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  diệc  phục  như  thị” .  Thử  dùng  chuyện  hiện 

thời  để  làm  chứng  thì  kẻ  đắc  Thiên  Lý  Nhãn,  núi,  rừng,  tường  vách 

chẳng thể ngăn che được, chẳng phải là  “Sắc tức thị Không”  đó ư? Kẻ 

giỏi thuật Thôi Miên thì tâm niệm của người khác, người ấy đều có thể 

biết rõ, chẳng phải là Không tức Sắc đó ư? Cái thân được chưng diện, 

nhưng dùng tia X quang để chiếu thì y phục lẫn cái thân xác thịt đều như 

mây  tiêu,  khói  tan,  chẳng  phải  là  Sắc  tức  Không  đó  ư?  Mắt  huệ  quán 

chúng sanh, cố nhiên là như vậy! Dùng kính hiển vi để nhìn vào một giọt 

nước hay quan sát một kẽ hở trên không trung thì những loài động vật bé 

tí lăng xăng tụ họp chen chúc trong ấy, đấy chẳng phải là  “Không tức là 

 Sắc”  hay sao? Chư thiên nhìn chúng ta cũng giống như vậy đó!  (Thân chư 

 thiên cao trăm ngàn trượng cho đến cả trăm ngàn do-tuần). Cớ sao người đời cứ 

phải ở trong huyễn cảnh mà tranh giành man dại như thế? 

  

 Xá Lợi Tử! Thị chư pháp không tướng, bất sanh, bất diệt, bất 

 cấu, bất tịnh, bất tăng, bất giảm. 

 (Này  Xá  Lợi  Tử!  Tướng  Không của các pháp ấy chẳng sanh, 

522 Đây là một câu trong thiên Cáo Tử Thượng của sách Mạnh Tử:  “Vạn chung tắc 

 bất biện lễ nghĩa nhi thọ chi, vạn chung ư ngã hà gia yên?”  Chung là một đơn vị đo 

lường thời cổ, sáu thạch bốn đấu là một chung. Theo cụ Lý Bỉnh Nam, câu này phải 

hiểu như sau:  “Đối với bổng lộc đến một vạn chung, có kẻ liền tiếp nhận chẳng cần 

 suy xét xem bổng lộc ấy có hợp với lễ nghĩa hay chăng, bổng lộc vạn chung đối với 

 ta có gì là tốt đẹp đâu?” 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 673

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 chẳng diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch, chẳng tăng, chẳng giảm). 

 “Chư pháp”  chính là Ngũ Uẩn.  “Không”  là nói về tướng, muốn 

cho con người hiểu rõ nên cưỡng chỉ tướng trạng, nghĩa là Chân Không 

tuy  chính  là  Sắc,  Thọ  v.v...,  nhưng  Sắc  tùy  duyên  khởi,  Chân  Không 

chẳng sanh; Sắc tùy duyên diệt, Chân Không chẳng diệt. Lại nữa, thuận 

theo  dòng  mà  chẳng  nhiễm,  ra  khỏi  chướng  chẳng  tịnh,  chướng  hết 

chẳng giảm, đức viên mãn chẳng tăng. Đấy gọi là  “một pháp chẳng lập” 

vậy. 

 Thị  cố  Không  trung  vô  Sắc,  vô  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  vô 

 Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý, vô Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp, 

 vô Nhãn Giới, nãi chí Vô Ý Thức Giới. 

 (Vì  thế,  trong  Không  chẳng  có  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức, 

 chẳng có Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý, chẳng có Sắc, Thanh, Hương, 

 Vị, Xúc, Pháp, chẳng có Nhãn Giới, cho đến chẳng có Ý Thức Giới). 



Đoạn  này  lần  lượt  đem  cái  Không  ứng  với  những  điều  còn  lại 

giống như cái Không [đã nói] trong phần Ngũ Uẩn ở trên, tức là Lục Căn 

không, Lục Trần không cho đến Thập Bát Giới không. Thập Bát Giới là 

sáu căn hợp với sáu trần, thêm vào sáu Thức để nói. 

Kinh Lăng Nghiêm  có nói như người chẳng nháy  mắt,  mắt nhìn 

trừng trừng, phát mệt, sẽ thấy hoa đốm bay tán loạn trên hư không, và lại 

có hết thảy những tướng cuồng loạn chẳng thật. Hãy nên biết Sắc Ấm 

cũng giống như thế! Như người chà hai bàn tay vào nhau, liền hư vọng 

sanh  ra  những  tướng  rít,  trơn,  lạnh,  nóng.  Hãy  nên  biết  Thọ  Ấm  cũng 

giống như thế. Như người nói đến quả mơ chua, trong miệng ứa nước, 

nghĩ đến trèo lên vách đá cheo leo, lòng bàn chân nhơm nhớp [mồ hôi], 

hãy  nên  biết  Tưởng  Ấm  cũng  giống như vậy.  Ví  như  dòng  nước  chảy 

xiết, từng con sóng nối tiếp nhau, lớp trước lớp sau chẳng trái vượt, hãy 

nên biết Hành Ấm cũng giống như thế  (Ví như niệm niệm lưu chuyển chẳng 

 ngơi).  Như  người  lấy  cái  bình  Tần  Già523,  nút  hai  lỗ  lại,  không  gian  bị 

chứa đầy trong đó, đem đi xa ngàn dặm, bù đắp cho nước khác, hãy nên 

biết  Thức  Ấm  cũng  giống  như  vậy   (Ví  như  thức  thần  theo  nghiệp  thọ  sanh 

 trong tam giới). Tiếp đó, Lục Nhập, Nhị Thập Xứ, Thập Bát Giới, mỗi mỗi  

523 Bình Tần Già: Ở Ấn Độ vào thời cổ, người ta thường làm bình có cái quai chạm 

thành hình chim Ca Lăng Tần Già (Kalavinka), bình này có khoét hai lỗ để đổ chất 

lỏng vào. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 674

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đều nói rõ nó là hư vọng, lời văn rườm rà chẳng thể chép trọn. 



Lại nói: Lìa tối, lìa sáng, chẳng có bản thể của cái Thấy. Lìa động, 

lìa  tĩnh,  vốn  không  có  tánh  chất  Nghe.  Không  thông,  không  tắc,  tánh 

Ngửi chẳng sanh. Chẳng biến đổi, chẳng điềm nhiên, sự nếm không cách 

nào  xuất  hiện  được.  Chẳng  lìa,  chẳng  hợp,  giác  xúc  (sự  nhận  biết  do 

đụng chạm) vốn không. Chẳng diệt, chẳng sanh thì sự hiểu rõ sẽ dựa vào 

đâu [mà có]?  (Điều này có nghĩa là đã lìa khỏi Trần thì Căn và Thức sẽ chẳng có). 

Lại nói: Chúng sanh từ vô thỉ đến nay chạy theo các thứ sắc, thanh, theo 

ý niệm lưu chuyển, chưa từng khai ngộ tánh “tịnh, diệu, thường”. Nếu 

bỏ sanh diệt, giữ lấy chân thường thì thường quang hiện tiền, căn, trần, 

thức tâm sẽ ngay lập tức tiêu mất  (“Chân thường” chính là Chân Không bất 

 sanh bất diệt được nói trong kinh này. “Thường quang hiện tiền” chính là trí huệ 

 quán chiếu). 

Đoạn này chỉ nói tiếp ý  “Sắc tức thị Không” , nên biết rằng: Nếu 

hiểu “Không tức là Sắc” thì chữ Vô có thể thay bằng chữ Tức, nghĩa là 

 “Không trung tức Sắc, tức Thọ, Tưởng, Hành, Thức, tức Nhãn, Nhĩ, Tỷ, 

 Thiệt, Thân, Ý”  v.v... Theo kinh Bi Hoa, ngài Quán Âm trong suốt bảy 

năm không có dục tưởng, không có Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc tưởng, 

liền lấy sự trang nghiêm của vi trần số cõi Phật trong mười phương tạo 

thành sự trang nghiêm cho cõi Phật của chính mình. Người học có thể 

rỗng không sự hôi nhơ nơi sáu căn này thì sẽ liền có thể đắc Thiên Nhãn 

Thông, Thiên Nhĩ Thông, Thần Túc Thông, Tha Tâm Thông, Túc Mạng 


Thông v.v... ba mươi hai tướng đại nhân, tám mươi vẻ đẹp phụ. Có thể 

rỗng không sự xen tạp nhơ bẩn nơi sáu Trần thì sẽ đắc Sắc “đất vàng, cát 

vàng, bảy báu trang nghiêm” và Thanh “tiếng linh báu, lưới báu xinh đẹp 

vượt  trỗi  nhạc  trời”,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  mỗi  mỗi  đều  tuyệt  diệu 

chẳng thể diễn tả được, chỉ là từ trong một chữ Tín mà chuyển dời vậy. 

 Vô vô minh, diệc vô vô minh tận, nãi chí vô lão tử, diệc vô lão tử 

 tận. 

 (Không có vô minh, cũng không có hết vô minh, cho đến không có  

 già chết, cũng không có hết già chết). 



Đây chính là rỗng không mười hai nhân duyên. Vô Minh là một 

niệm vọng động của chúng ta từ vô thỉ đến nay khiến cho sự sáng suốt 

nơi tánh bị mê tối nên gọi là Vô Minh. Vô Minh duyên Hành  (Nên hiểu 

 Duyên là Khởi (dấy lên)), ý nói tạo tác các nghiệp  (Hai chi này (tức Vô Minh và 

 Hành) chính là cái nhân đã tạo trong đời quá khứ). Hành duyên Thức, nghĩa là 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 675

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nghiệp lực lôi kéo tám thức đầu thai. Thức duyên Danh Sắc, nghĩa là hễ 

vào trong thai thì Ngũ Ấm đều đủ, một thức thuộc về Sắc, bốn thức kia 

thuộc về Danh. Danh Sắc duyên Lục Nhập, nghĩa là sáu căn đã thành, 

đầy  đủ  thể  chất  để  vào  đời.  Lục  Nhập  duyên  Xúc,  nghĩa  là  sau  khi  ra 

khỏi thai, sáu căn tiếp xúc sáu trần. Xúc duyên Thọ nghĩa là tiếp nhận 

những sự  tốt  xấu  trong  thế gian   (Năm  chi  này  chính  là  Quả  phải  hứng  chịu 

 trong đời hiện tại). Thọ duyên Ái, nghĩa là tham nhiễm những chuyện như 

Ngũ  Dục v.v...  Ái duyên  Thủ,  nghĩa  là  từ  nơi  cảnh dấy  tâm  mong  giữ 

lấy. Thủ duyên Hữu nghĩa đã tạo nhân, ắt sẽ lại chuốc lấy quả  (Ba chi này

 chính  là  nhân  trong  đời  hiện  tại).  Hữu  duyên  Sanh,  nghĩa  là  gánh  chịu  cái 

thân trong đời vị lai. Sanh duyên Lão Tử, nghĩa là trong vị lai lại quay về 

nơi biến đổi, tiêu diệt  (Hai chi này là cái quả phải chịu trong đời vị lai). 

Mười hai nhân duyên này bao trùm nhân quả ba đời, luân chuyển 

không ngớt, gọi là Lưu Chuyển Môn. Tu Giới - Định - Huệ Học, cầu cho 

Vô  Minh  hết,  Hành  hết,  Thức  hết,  cho  đến  lão  tử  chấm  dứt  thì  gọi  là 

Hoàn  Diệt  Môn.  Nếu  pháp  thật  sự  là  có  thì  chẳng  thể  diệt  được,  [do 

pháp] có sanh có diệt nên nó chính là hư vọng, hễ mê thì đi theo nó nên 

có  nỗi  khổ  đọa  lạc  tam  đồ,  hễ  ngộ  thì  sẽ  chuyển  nó,  nên  có  niềm  vui 

vượt lên cõi Phật. Nghiệp lực to lớn nhưng tâm lực càng to lớn hơn nữa! 

 Vô Khổ, Tập, Diệt, Đạo. 

 (Không có Khổ, Tập, Diệt, Đạo)  



Đấy là rỗng không Tứ Đế. Khổ chính là quả khổ trong thế gian. 

Tập chính là cái nhân của sự khổ trong thế gian. Diệt chính là quả vui 

của sự xuất thế. Đạo chính là cái nhân của sự vui xuất thế. [Tứ Đế được 

nói ở đây] có cùng một ý nghĩa một đằng Lưu Chuyển, một đằng Hoàn 

Diệt như trong phần [nói về Thập Nhị Nhân Duyên] trên đây. Hễ hiểu 

phần trước thì sẽ ngộ được phần này. 

 Vô trí diệc vô đắc. 

 (Không trí mà cũng không đắc). 



Hết thảy đã là không thì không có trí huệ để chiếu, mà cũng không 

có Bồ Đề để đắc. Đấy chính là cảnh giới của Pháp Thân. 

 Dĩ vô sở đắc cố, Bồ Đề Tát Đỏa y Bát Nhã Ba La Mật Đa Cố, 

 tâm vô quái ngại. Vô quái ngại cố, vô hữu khủng bố, viễn ly điên đảo 

 mộng tưởng, cứu cánh Niết Bàn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 676

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 (Do không có gì để được nên Bồ Tát nương theo Bát Nhã Ba La  

 Mật tâm không vướng mắc. Do không vướng mắc nên không có sợ hãi, 

 xa lìa mộng tưởng điên đảo, rốt ráo Niết Bàn). 



Phần này tiếp nối ý của phần trên nhằm nói “không đắc mà đắc, 

đấy mới là chân đắc”. Bồ Đề Tát Đỏa dịch là Giác Hữu Tình, tức là Bồ 

Tát.  Bồ  Tát  hành  Bát  Nhã  sâu  xa,  trong  tâm  thuần  là  trí  huệ,  cho  nên 

không vướng mắc, sợ hãi, chẳng khởi mộng tưởng điên đảo nơi cảnh, có 

nghĩa là tâm diệt thì mọi pháp diệt. Niết Bàn dịch là Viên Tịch, không 

đức nào chẳng trọn là Viên, không chướng nào chẳng tận là Tịch, tức là 

Tịch Quang Tịnh Độ, là cảnh giới tự thọ dụng của Phật.  “Cứu cánh Niết 

 Bàn”  nghĩa là nhập Vô Dư Niết Bàn. 

 Tam thế chư Phật, y Bát Nhã Ba La Mật đa cố, đắc A Nậu Đa 

 La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 

 (Ba đời chư Phật do nương theo Bát Nhã Ba La Mật nên đắc Vô 

 Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). 

 “Tam  thế”   là  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai.  A  là  Vô,  Nậu  Đa  La  là 

Thượng,  Tam  Miệu  là  Chánh  Đẳng,  Tam  Bồ  Đề  là  Chánh  Giác.  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là tên của Phật Quả. Tam thế chư Phật 

đều từ đây mà tu chứng, vì thế Bát Nhã là mẹ của chư Phật. 

 Cố tri Bát Nhã Ba La Mật thị đại thần chú, thị đại minh chú, thị 

 vô thượng chú, thị vô đẳng đẳng chú, năng trừ nhất thiết khổ, chân 

 thật bất hư. Cố thuyết Bát Nhã Ba La Mật Đa Chú. 

 (Cho  nên  biết  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  là  đại  thần  chú,  là  đại  minh 

 chú, là chú không gì hơn, là chú không gì có thể sánh bằng, có thể trừ 

 hết thảy khổ, chân thật không dối. Vì thế, nói chú Bát Nhã Ba La Mật). 



Đoạn này ca tụng công đức của Bát Nhã. Do có đại thần lực nên  

gọi là  “đại thần chú” . Do có đại quang minh nên gọi là  “đại minh chú” . 

Các pháp chẳng thể nào vượt trội Bát Nhã nên gọi là  “vô thượng chú” . 

Các pháp không thể nào sánh bằng nên gọi là  “vô đẳng đẳng chú”.  Trên

đây  là  phần  Hiển  Thuyết  nhằm  làm  cho  hành  giả  sanh  huệ,  diệt  phiền 

não chướng. Tiếp theo là phần Mật Thuyết, khiến cho người tụng được 

phước, diệc ác nghiệp chướng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 677

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tức thuyết chú viết: “Yết đế, yết đế, ba la yết đế, ba la tăng yết  

 đế, bồ đề tát bà ha”. 

 (Liền  nói  chú  rằng:  “Gate,  gate,  pāragate,  pārasamgate,  bodhi 

 svāhā “). 

 “Chú”  là lời bí mật của Phật, Bồ Tát, chỉ nên thành kính tụng trì, 

chắc  chắn  sẽ  tiêu  tai,  được  phước,  không  cần  phải  giải  thích.  Nếu  cứ 

cưỡng giải thích, sẽ đâm ra chẳng đạt hiệu nghiệm. 

 (Tâm  Kinh  văn  từ  tuy  giản  lược,  lý  cực  rộng  sâu,  giải  thích  nông  cạn  chỉ 

 nhằm lợi ích kẻ sơ cơ. Tác phẩm Thích Yếu thích hợp ba căn, không còn gì khéo hơn. 

 Vì thế, tôi sao chép vào đây để lưu truyền rộng rãi. Thích Ấn Quang ghi). 

 Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh (Phụ lục tác phẩm Thích Yếu của tổ 

 Ngẫu Ích)



Kinh này chỉ thẳng một niệm tâm nhỏ nhoi hiện tiền của chúng ta 

chính là Tam Bát Nhã524. Ba thứ “tâm, Phật, chúng sanh” không sai biệt, 

nhưng chúng sanh pháp quá rộng, Phật pháp quá cao, đối với kẻ sơ tâm 

chỉ có quán tâm là dễ. Vì thế, đại bộ (kinh Đại Bát Nhã) gồm hơn sáu 

trăm quyển đã dựa theo Phật pháp và chúng sanh pháp để trình bày Bát 

Nhã cặn kẽ; còn nay kinh này chỉ dựa trực tiếp trên tâm pháp để hiển thị 

Bát Nhã. Tuy kinh Đại Bát Nhã giảng rộng về Phật pháp và chúng sanh 

pháp nhưng những  điều ấy  chưa  bao giờ chẳng phải là tâm  pháp.  Tuy 

kinh  này  giảng  thẳng  vào  tâm  pháp,  vẫn  chưa  hề  chẳng  trọn  đủ  Phật 

pháp và chúng sanh pháp; vì thế được gọi là  “cả ba không sai biệt” , do

một  niệm  tâm  hiện  tiền  nhỏ  nhoi  của  chúng  ta  rỗng  sáng,  thấu  suốt, 

thường hiểu biết rành rành, chẳng ở các nơi “trong, ngoài, trung gian”, 

mà cũng chẳng vướng nơi hình tích “quá khứ, hiện tại, vị lai”. Đấy chính 

là Quán Chiếu Bát Nhã. 

Dùng một tâm niệm nhỏ nhoi hiện tiền của chúng ta để hiện rành  

rành từ Căn, Thân, Khí Giới525 cho đến các cõi nước giả hay thật trong  

mười pháp giới, bình đẳng ấn trì, không trước, không sau, đồng thời lập 

tức đầy đủ, đấy chính là Văn Tự Bát Nhã. Ấy là vì núi, sông, đại địa, 

sáng,  tối,  Sắc,  Không  v.v...  tánh  của  hết  thảy  các  cảnh  giới,  không  gì 

524 Trí Độ Luận nêu ra ba thứ Bát Nhã: Thật Tướng Bát Nhã, Quán Chiếu Bát Nhã và 

Văn Tự Bát Nhã. 

525 Khí giới (器界) chỉ y báo, tức “khí thế gian thế giới”, những cảnh bên ngoài làm 

nơi nương tựa cho Căn và Thân (chánh báo). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 678

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chẳng phải là văn tự, chứ không phải chỉ có giấy,  mực, lời nói mới là 

văn tự! 

Do một tâm niệm nhỏ nhoi hiện tiền của chúng ta, tánh của tất cả 

tri  giác  và  tánh  của  cảnh  giới  không  chia,  không  tách,  không  Năng, 

không  Sở,  không  đúng,  không  sai,  đều  chỉ  là  một  pháp  giới  thể.  Đấy 

chính là Thật Tướng Bát Nhã. 

Thật Tướng Bát Nhã chẳng phải là bờ bên này, chẳng phải là bờ 

bên kia. Do đạt được Thật Tướng của niệm hiện tiền nên sanh tử chính là 

Niết Bàn, đó gọi là Ba La Mật. 

Quán Chiếu Bát Nhã cũng chẳng phải là bờ bên này, chẳng phải là 

bờ bên kia; do soi rõ một niệm hiện tiền này chính là Thật Tướng nên 

Hoặc biến thành trí, đó gọi là Ba La Mật. 

Văn Tự Bát Nhã cũng chẳng phải là bờ bên này, chẳng phải là bờ 

bên kia; do hiển hiện một niệm hiện tiền chính là Thật Tướng nên kết 

nghiệp chính là giải thoát, đó gọi là Ba La Mật. 

Vì thế, tâm này chính là Tam Bát Nhã, Tam Bát Nhã chỉ là một 

tâm. Lý này thường hằng, chẳng thể thay đổi, nên gọi là Kinh. Nương 

theo đấy để thành hạnh, ba đời chư Phật, Bồ Tát cùng tuân hành, nên gọi 

là Kinh. Nói pháp môn này, thiên ma, ngoại đạo chẳng thể hoại loạn nên 

gọi là Kinh. 

 Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  hành  thâm  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  thời, 

 chiếu kiến Ngũ Uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 



Muốn biết đường trong núi, phải hỏi người từng trải; vì thế nêu ra 

người quán tâm thành hạnh để làm gương mẫu.  “Quán”  chính là trí năng 

quán, tức là nhất tâm tam quán, gọi chung là Quán Chiếu Bát Nhã. Tự 

Tại là do chứng lý đế Thật Tướng, được đại giải thoát đối với các cảnh 

giới. Bồ Tát, dịch là Giác Hữu Tình chính là danh hiệu tự lợi, lợi tha; trí 

khế hợp Thật Tướng nên tự lợi trọn đủ, trí tuyên nói văn tự nên lợi tha 

trọn khắp. Vì thế gọi là Bồ Tát. Điều này nhằm chỉ rõ người có thể hành  

[phép quán chiếu này]. 

 “Thâm  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa” :  Đắc  tam  trí  nhất  tâm,  chẳng 

giống với Tam Thừa trong Quyền Giáo, vì thế gọi là  “thâm” . Câu này

nói chung về pháp được hành.  “Thời”  là nói ngược lại từ bao kiếp về 

trước, từ lúc đã được sự tương ứng ấy mãi cho đến hết đời vị lai, từ đầu 

đến cuối chẳng lìa Bát Nhã sâu xa.  “Chiếu kiến”  là nói riêng về cái trí 

dùng  để  quán sát  (Năng  Quán  Trí),  tức là  Quán  Chiếu  Bát  Nhã.  “Ngũ 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 679

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Uẩn”   là  nói  riêng  về  cảnh  được  quán,  tức  Văn  Tự  Bát  Nhã.  “Giai

 không”  là nói riêng về đế lý được hiển lộ [bởi Quán Chiếu Bát Nhã], đấy 

chính là Thật Tướng Bát Nhã. Không ấm nào trong Ngũ Ấm chẳng phải 

là Không, Giả, Trung, lìa trọn bốn câu, bách phi tánh tuyệt, nên cưỡng 

gọi là Không.  “Độ nhất thiết khổ ách” : Tự thoát khỏi khổ nhân và khổ 

quả của hai thứ Tử (Phần Đoạn và Biến Dịch), mà cũng làm cho chúng 

sanh trong tam giới cùng thoát khỏi nhân quả của hai thứ Tử, đấy chính 

là hiệu quả của việc hành pháp ấy, đó cũng chính là Ba La Mật Đa. 

 Xá  Lợi  Tử!  Sắc  bất  dị  Không,  Không  bất  dị  Sắc,  Sắc  tức  thị 

 Không,  Không tức  thị  Sắc.  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  diệc phục  như 

 thị. Xá Lợi Tử! Thị chư pháp Không tướng, bất sanh, bất diệt, bất cấu, 

 bất  tịnh,  bất  tăng,  bất  giảm.  Thị  cố  Không  trung  vô  Sắc,  vô  Thọ, 

 Tưởng, Hành, Thức, vô Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, vô Sắc, Thanh, 

 Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp,  vô  nhãn  giới,  nãi  chí  vô  ý  thức  giới,  vô  Vô 

 Minh, diệc vô Vô Minh tận, nãi chí vô Lão, Tử, diệc vô Lão, Tử tận, vô 

 Khổ, Tập, Diệt, Đạo, vô Trí, diệc vô đắc. Dĩ vô sở đắc cố. 



Đoạn  này  giải  thích  rộng  về  sự  thật  nơi  cảnh   “Ngũ  Uẩn  đều  là 

 Không”  quán chiếu tự tại trong những thứ ấy (tức những cảnh được quán 

như Ngũ Uẩn v.v...), bởi lẽ, nếu chẳng quán chiếu thì sẽ chẳng thể hiểu 

thấu suốt sự thật nơi cảnh này được. Hễ tâm chẳng khởi lên thì thôi, chứ 

tâm vừa móng lên chút xíu, ắt Căn, Thân, Khí Giới sẽ liền hiện ngay, đó 

gọi là Sắc Uẩn; ắt sẽ có nhận lãnh các cảnh khổ hay vui, đó gọi là Thọ 

Uẩn; ắt sẽ có chấp vào tướng, đặt bày danh từ, lời lẽ, đó gọi là Tưởng 

Uẩn;  ắt  sẽ  sanh  diệt,  dời  đổi  chẳng  ngừng,  đó  gọi  là  Hành  Uẩn;  ắt  sẽ 

phân biệt các pháp rành rành, đó gọi là Thức Uẩn. 

Do vậy biết: Hễ khởi lên một tâm nhỏ xíu thì theo lẽ tự nhiên sẽ  

trọn đủ cả năm tầng vẩn đục. Nay dùng Bát Nhã rất sâu để chiếu thì sẽ 

biết rõ Sắc chỉ là Tâm, chứ chẳng có Sắc thật sự nào khác; hết thảy căn, 

thân, khí giới đều như hoa đốm trên không, như vật trong mộng, cho nên 

Sắc chẳng khác Không! Không cũng chỉ là tâm, chứ không có cái Không 

nào  khác.  Nếu có  một pháp nào  vượt khỏi  Niết  Bàn thì ta  cũng  nói  là 

như huyễn, như mộng, cho nên Không chẳng khác Sắc. Đã nói  “chẳng 

 khác”  (bất dị) thì đã thành ra  “tương tức”  (chính là lẫn nhau). 

Vẫn sợ kẻ bị mê tình phủ lấp, hiểu bàn tay ngửa khác với bàn tay 

úp nên lại nói trùng lặp:  “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc” . Nghĩa 

là hễ  nhón  lấy  một  Sắc  chừng bằng vi  trần thì  Thể  của nó  chính là  cả 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 680

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

pháp giới, theo chiều ngang trọn khắp, theo chiều dọc tột cùng. Vì vậy, 

 “tức thị Không”  hàm ý: Toàn Sự chính là Lý, chẳng có chút xíu Lý tánh 

nào  chẳng  nằm  trong  Sự  ấy,  tức  là  vi  trần  trọn  đủ  toàn  bộ  Lý  chân 

không,  lại  còn  cùng  lúc  trọn  đủ  toàn  bộ  mọi  sự  trong  pháp  giới,  nên 

chính là Sắc, nên được gọi là “toàn Sự chính là Lý”. Chẳng có chút xíu 

sự tướng nào chẳng nằm trong Lý ấy. Như vậy thì ở ngay nơi Thể, dứt 

bặt sự đối đãi, chẳng có hai vật. Đã hiểu thấu suốt Thật Tướng nơi Sắc 

Uẩn thì đối với Thọ, Tưởng, Hành, Thức đều cứ suy theo đó sẽ biết. 

Lại sợ kẻ mê chấp cho rằng Thật Tướng của Ngũ Uẩn do từ chiếu 

kiến sanh ra, nên lại chỉ rõ rằng: Bản thể của các pháp Ngũ Uẩn ấy chính 

là Thật Tướng của Chân Không, nó vốn tự như vậy, chứ không phải là 

Thật  Tướng  sanh,  Ngũ  Uẩn  diệt.  Bởi  lẽ,  Ngũ  Uẩn  vốn  tự  chẳng  sanh, 

chẳng diệt, nên gọi là  “Không tướng” . 

Lại sợ kẻ mê chấp cho rằng tướng Không của Ngũ Uẩn tuy chẳng 

sanh  diệt,  nhưng  có  nhơ,  sạch,  nghĩa  là  [tưởng  rằng]  phàm  phu  thuận 

theo nhiễm duyên  mà nhơ, thánh nhân thuận theo tịnh duyên mà sạch, 

nên lại chỉ dạy rõ ràng rằng: Ngũ Uẩn của phàm phu cũng chính là tướng 

Không,  Ngũ  Uẩn  của  thánh  nhân  cũng  chính  là  tướng  Không,  nào  có 

nhơ, sạch ư? 

Lại sợ kẻ mê chấp cho rằng tướng Không của Ngũ Uẩn tuy chẳng 

nhơ hay sạch, nhưng có tăng - giảm, ngỡ rằng phàm phu mê nên sanh tử 

khốc liệt, ấy là tăng, đức tướng ẩn lấp, ấy là giảm; do thánh nhân ngộ 

nên Chiếu có công dụng vô tận, đó là tăng, Hoặc nghiệp tiêu vong, đó là 

giảm.  Vì  thế,  lại  chỉ  dạy  rõ  ràng  rằng:  Lúc  mê  thì  cũng  chỉ  có  tướng 

Không của các pháp này, mà lúc ngộ thì cũng chỉ là tướng Không của 

các pháp này, nào có tăng giảm ư? 

Đã nêu rõ sự thật mầu nhiệm nơi Ngũ Uẩn này rồi, liền tiếp tục áp 

dụng rộng rãi vào hết thảy pháp tướng sai biệt để dung hội, dứt tuyệt tình 

kiến [phân biệt] thánh - phàm [sai khác], bèn nói:  “Thị cố Không trung 

 vô Sắc”  cho đến  “diệc vô đắc” . Thế nhưng, nói  “vô sắc”  cho đến  “vô

 sở đắc” , há có phải là đợi sau khi dung hội, dứt tuyệt [những kiến chấp 

phân biệt] rồi thì chúng mới không có hay sao? Ấy là vì chúng vốn có gì 

để đạt được! Do vốn là không có gì để đạt được nên gọi là Đế. Hiểu thấu 

sự vô đắc này thì gọi là Quán, nhưng nói chung “chẳng lìa Ngũ Uẩn” là 

cảnh được quán. Lại nữa, dù là Cảnh, hay Đế, hay Quán, nói chung đều 

chẳng rời khỏi một niệm tâm nhỏ nhoi hiện tiền. Một tâm rành rành trọn 

đủ ba nghĩa, Đế chính là Thật Tướng, Quán chính là Quán Chiếu, Cảnh 

chính là Văn Tự, chẳng phân biệt là ngang hay dọc, mà cũng chẳng phải  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 681

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

là một hay khác, vì thế gọi là  “thâm Bát Nhã” . 

 Bồ Đề Tát Đỏa, y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố, tâm vô quái ngại. 

 Vô quái ngại cố, vô hữu khủng bố, viễn ly điên đảo mộng tưởng, cứu 

 cánh Niết Bàn. Tam thế chư Phật y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố, đắc A 

 Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Cố tri Bát Nhã Ba La Mật Đa, thị 

 đại thần chú, thị đại minh chú, thị vô thượng chú, thị vô đẳng đẳng 

 chú, năng trừ nhất thiết khổ, chân thật bất hư. 

Đoạn này nêu lên trọn khắp chư Phật, Bồ Tát để làm chứng, nhằm 

giảng rõ Bát Nhã sâu xa, thật sự có thể độ thoát hết thảy khổ ách. Nghĩa 

là chư Như Lai trong quá khứ đã thành tựu môn này, chư Bồ Tát trong 

hiện tại nay mỗi vị đều nhập viên minh, những người tu học trong tương 

lai cũng sẽ y theo pháp như vậy, chứ chẳng phải chỉ mình ngài Quán Thế 

Âm. 

 “Vô  quái  ngại” :  Kết  nghiệp  chính  là  giải  thoát,  rốt  ráo  phương 

tiện tịnh Niết Bàn. 

 “Vô  khủng  bố” :  Khổ  quả  chính  là  Pháp  Thân,  rốt  ráo  tánh  tịnh 

Niết Bàn. 

  “Viễn ly điên đảo mộng tưởng” : Phiền Hoặc chính là trí sáng, rốt 

ráo viên tịnh Niết Bàn. Nương vào Thật Tướng Bát Nhã đắc Chân Tánh 

Bồ  Đề.  Nương  theo Quán  Chiếu  Bát  Nhã  đắc  Thật  Trí  Bồ  Đề.  Nương 

theo Văn Tự Bát Nhã đắc Phương Tiện Bồ Đề. Bồ Đề là Như Như Trí, 

Trí ắt phải ngầm hợp Lý, Niết Bàn chính là Như Như Lý, Lý ắt phải khế 

hợp Trí. Vì thế, mới nói đại lược nhằm soi rọi lẫn nhau. 

Bát Nhã sâu xa này chính là đại thần chú vì có đủ diệu dụng. Nó 

là đại minh chú vì trí soi rọi tướng. Nó là vô thượng chú vì bản thể là 

Thật Tướng. Nó chính là vô đẳng đẳng chú (chú không có gì sánh bằng) 

vì không có một pháp nào có thể bằng được tâm này. Tâm này có thể 

bình đẳng với hết thảy pháp vì có thể khiến cho chúng đều quy về Thật 

Tướng ấn. Tâm chú này đích thực có thể trừ các khổ nhân, khổ quả của 

sự phân biệt tự tha, Phần Đoạn, Biến Dịch, chân thật chẳng dối, phải nên 

tin tưởng chắc thật vậy. 

 Cố thuyết Bát Nhã Ba La Mật Đa chú, tức thuyết chú viết: Yết 

 đế, yết đế, ba la yết đế, ba la tăng yết đế, Bồ Đề tát bà ha. 

Nơi phần Hiển Thuyết trong đoạn trước đã chỉ ra Bát Nhã chính là  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 682

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chú, ở đây là Mật Thuyết. Cần biết rằng: Chú chính là Bát Nhã, đã hiển 

thuyết  lại  còn  mật  thuyết,  Hiển  và  Mật  đều  trọn  đủ  bốn  lợi  ích  Tất 

Đàn526. Chẳng phiên dịch [ý nghĩa của chú] là hay nhất, chớ nên dò dẫm 

suy lường! 

 6. Quán Thế Âm Bồ Tát Đắc Đại Thế Bồ Tát Thọ Ký Kinh (Trích lục)



Một  thời,  Phật  ngự  trong  Tiên  Nhân  Lộc  Uyển  tại  thành  Ba  La 

Nại,  cùng  với  hai  vạn  đại  tỳ-kheo,  một  vạn  hai  ngàn  vị  Bồ  Tát  nhóm 

họp. Hoa Đức Tạng Bồ Tát bạch Phật:  



- Làm thế nào để chẳng thoái chuyển nơi Bồ Đề và năm thứ thần 

thông, đắc Như Huyễn tam-muội, dùng phương tiện khéo để hóa thành 

các thân tùy theo từng loại chúng sanh nhằm thành tựu thiện căn cho họ, 

vì họ thuyết pháp, khiến cho họ đắc Bồ Đề? 



Phật dạy:  



- Thành tựu một pháp sẽ đắc Như Huyễn tam-muội. Một pháp là 

gì? Chính là không nương tựa: Chẳng nương vào tam giới, cũng chẳng 

nương vào bên trong, lại chẳng nương vào bên ngoài, từ vô sở y (không 

có gì để nương tựa) mà đạt được sự quán sát chánh đáng. Đã quán sát 

chánh đáng rồi, liền đắc chánh tận (sự dứt diệt đúng thật), nhưng tri giác 

chẳng bị tổn giảm. Do tâm không giảm, ắt sẽ đạt đến chánh huệ. Nghĩa 

là: Hết thảy pháp từ duyên mà khởi. Nếu không có nhân duyên thì chẳng 

có pháp được sanh.  Tuy  hết  thảy  pháp từ  nhân duyên  mà  sanh, nhưng 

không có gì được sanh. Khéo hiểu sâu xa ý nghĩa như vậy rồi thì sẽ biết 

526 Tứ Tất Đàn: Tất Đàn (Siddhānta), có nghĩa là Thành Tựu. Phương tiện giáo hóa 

chúng sanh của Phật có thể chia thành bốn loại:  

1. Thế giới Tất Đàn: Thuận theo phương cách suy nghĩ, khảo sát của thế giới, dùng 

văn tự, ngôn ngữ, quan niệm của thế gian để thuyết minh đạo lý chân thật khiến cho 

phàm phu thích nghe pháp, dần dần khế nhập chánh trí của Phật. 

2.  Các  các  vị  nhân  Tất  Đàn:  Dùng  lập  trường  lấy  con  người  làm  gốc,  nhấn  mạnh 

trách  nhiệm  của  con  người,  nhằm  xoay  chuyển  tập  quán  phàm  phu,  kiến  lập  nhân 

sinh quan và vũ trụ quan Phật pháp cho con người. . 

3. Đối trị Tất Đàn: Những pháp được nói theo cách thế giới Tất Đàn chỉ trừ được ác 

tướng thô lậu, chẳng thể trừ dẹp cội rễ và tướng vi tế của ác nghiệp.  Do vậy phải 

quán sát từng căn bệnh của chúng sanh để thuyết pháp phù hợp nhằm giúp họ đối trị 

phiền não, tập khí tận gốc. 

4. Đệ nhất nghĩa Tất Đàn: Khi kiến giải của chúng sanh đã sạch vọng tưởng, chấp 

trước  bèn  dẫn  dụ  họ  tiến  nhập  Đệ  Nhất  Nghĩa  Đế,  chứng  nhập  Chân  Như  Thật 

Tướng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 683

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hết thảy các pháp như huyễn, chỉ là ức tưởng ngôn ngữ, là pháp được tạo 

tác, biến hóa mà thôi. [Thấu hiểu] các pháp được tạo tác rốt ráo đều là 

không, sẽ đắc Như Huyễn tam-muội, có thể hóa hiện thân hình, tùy theo 

thiện căn của chúng sanh mà thuyết pháp cho họ. 



Hoa Đức Tạng Bồ Tát bạch Phật:  



-  Trong  đại  chúng  đây,  có  Bồ  Tát  nào  đắc  tam-muội  ấy  hay 

chăng? 



Phật bảo:  



- Di Lặc Bồ Tát, Văn Thù Sư Lợi v.v... sáu mươi vị Chánh Sĩ. 



Lại bạch rằng:  



- Nơi phương khác lại có Bồ Tát nào thành tựu tam-muội như thế 

hay chăng? 



Phật dạy:  



-  Trong thế  giới  An Lạc  ở  phương  Tây  có  Bồ  Tát,  một  là  Quán 

Thế Âm, hai là Đắc Đại Thế đắc tam-muội này. Lại nữa, nếu có Bồ Tát 

nào từ nơi vị Chánh Sĩ ấy, trong bảy ngày bảy đêm, nghe nhận pháp này, 

liền đắc Như Huyễn tam-muội. 



[Hoa] Đức Tạng nói:  



-  Cõi  ấy  ắt  có  vô  lượng  Bồ  Tát  đắc  tam-muội  này,  vì  cớ  sao? 

Người sanh về cõi ấy đều sẽ đến chỗ vị Chánh Sĩ ấy, nghe nhận pháp 

này. 



Phật nói:  



- Đúng như vậy! Đúng như thế. Có vô lượng A-tăng-kỳ Bồ Tát từ 

nơi vị Chánh Sĩ ấy đắc tam-muội này. 



[Hoa] Đức Tạng bạch Phật:  



- Xin hãy làm cho vị Chánh Sĩ ấy đến thế giới này hòng những kẻ 

thiện căn đã chín muồi được nghe thuyết pháp, đắc tam-muội này. Lại 

nguyện thấy A Di Đà Phật, khiến cho thiện nam tử, thiện nữ nhân phát 

Bồ Đề tâm, nguyện sanh về cõi ấy. Sanh về cõi ấy rồi sẽ trọn chẳng thoái 

chuyển nơi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 



Khi ấy,  đức Thế Tôn  liền phóng quang từ tướng bạch hào giữa  

mày chiếu đến thế giới An Lạc. Đại chúng trong hội này đều thấy A Di 

Đà Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, quyến thuộc vây quanh, chói ngời như núi 

báu, cao rạng đặc biệt thù thắng, oai quang rực rỡ, chiếu khắp các cõi. 

Khi ấy, trong đại chúng này có tám vạn bốn ngàn chúng sanh phát Bồ 

Đề tâm. Lúc bấy giờ, Quán Thế Âm và Đắc Đại Thế bạch với đức Phật 

ấy rằng:  



- Chúng  con  nay  muốn  đến  thế  giới  Sa  Bà, lễ bái, cúng dường  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 684

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thích Ca Mâu Ni Phật. 



Lại bảo với bốn mươi ức Bồ Tát quyến thuộc hãy cùng qua nghe  

pháp. Do sức thần thông, mỗi vị đều vì quyến thuộc hóa ra bốn mươi ức  

đài báu trang nghiêm. Các đài báu ấy ngang dọc mười hai do-tuần, vàng, 

bạc,  lưu  ly,  xích  châu,  xa  cừ,  mã  não  hợp  thành.  Lại  dùng  xích  châu, 

chiên-đàn, hoa sen xanh, đỏ, vàng, trắng để trang nghiêm, tuôn các thứ 

hoa. Trên đài có tám vạn bốn ngàn hóa ngọc nữ, cầm nhạc khí, hương, 

hoa. Phía trên có hóa Phật, ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp. Lại treo 

những chuỗi bằng các thứ chân châu, bày các bình báu xinh đẹp, đựng 

đầy  hương  bột.  Các  lọng  báu  xinh  đẹp,  giăng  che  phía  trên,  trồng  cây 

bằng chất báu mầu nhiệm. Tám vạn bốn ngàn linh báu và lưới báu giăng 

phủ bên  trên.  Giữa  các  cây  có  ao bảy  báu,  nước  tám  công đức  đầy  ắp 

trong ấy, hoa sen bằng các thứ báu, ánh sáng và màu sắc chiếu ngời tươi 

tắn. Gió nhẹ lay động các hàng cây báu, phát ra âm thanh vi diệu vượt 

trỗi thiên nhạc. Mỗi một đài báu quang minh chiếu sáng rực tám vạn bốn 

ngàn do-tuần. 



Khi ấy, Quán Thế Âm, Đắc Đại Thế và các quyến thuộc như trong 

khoảng  lực  sĩ  co  duỗi  cánh  tay  liền  đến  thế  giới  này.  Dùng  sức  thần 

thông khiến cho thế giới này đất bằng phẳng như nước, và tám mươi ức 

Bồ Tát trước sau vây quanh. Do đại công đức, trang nghiêm thành tựu, 

đoan nghiêm đặc biệt thù thắng chẳng thể ví dụ được, quang minh chiếu 

khắp thế giới Sa Bà. 



Hoa Đức Tạng nói:  



-  Nay  trong  thế  giới  Sa  Bà  này,  các  đài  báu  mầu  nhiệm  trang 

nghiêm như thế là do thần lực của ai? 



Phật dạy:  



- Là do sức thần thông của Quán Thế Âm và Đắc Đại Thế. Ông 

hãy quán Hằng hà sa thế giới ở phương Đông, thấy trước mỗi vị Phật ấy 

đều có Quán Thế Âm,  Đắc Đại Thế trang nghiêm giống như trên đây. 

Nam, Tây, Bắc phương, bốn góc, trên dưới cũng giống như thế. 



Hoa Đức Tạng nói:  



- Rất lạ, bạch Thế Tôn! Vị Đại Sĩ này có thể thành tựu tam-muội 

như thế. Hai vị Chánh Sĩ này đã phát Bồ Đề tâm nơi đức Phật nào? 



Phật dạy:  



-  Trong  vô  lượng  chẳng  thể  nghĩ  bàn  A-tăng-kỳ  kiếp  rất  lâu  xa 

trong quá khứ, có thế giới tên là Vô Lượng Đức Tụ An Lạc Thị Hiện, 

Phật hiệu là Kim Quang Sư Tử Du Hý, quốc độ trang hoàng thanh tịnh, 

so với sự trang nghiêm của [cõi nước] A Di Đà Phật thì [sự trang nghiêm 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 685

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trong cõi Cực Lạc] giống như nước dính trên đầu sợi lông, còn [sự trang 

nghiêm trong] cõi Kim Quang Sư Tử Phật như nước trong biển cả. Khi 

ấy,  có  vua  tên  là  Oai  Đức  phụng sự  Như  Lai.  Phật  vì vua diễn nói vô 

lượng  pháp  ấn,  như  là  thương  xót  chúng  sanh  vô  lượng,  trang  nghiêm 

Tịnh Độ vô lượng, cho đến một niệm thiện căn đều nên hồi hướng vô 

lượng. Vua ở nơi đình đài trong vườn, nhập tam-muội, hai bên vua có 

hoa sen từ dưới đất trồi lên, hai đồng tử (bé trai) hóa sanh trong ấy. Vua 

dùng kệ hỏi hai đồng tử, yêu cầu họ nói ra danh hiệu. Đồng tử bên phải 

nói kệ đáp:  

 Hết thảy các pháp không, 

 Cớ sao hỏi danh tự? 

  

 Pháp quá khứ đã diệt, 

  

 Pháp tương lai chưa sanh, 

  

 Pháp hiện tại chẳng trụ, 

  

 Nhân giả hỏi tên ai? 



Đồng tử bên trái nói kệ đáp:  

 Tên nào cũng đều không, 

  

 Tên nào cũng chẳng được, 

 Muốn cầu tên chân thật, 

  

 Chưa bao giờ thấy nghe, 

  

 Nói danh tự, ngữ ngôn, 

  

 Đều là giả đặt bày, 

  

 Tôi tên là Bảo Ý, 

  

 Hắn tên là Bảo Thượng. 



Lúc ấy, [hai đồng tử] cùng vua đi đến chỗ Phật. Hai đứa trẻ dùng  

kệ hỏi Phật:  

 Làm thế nào cúng dường, 

 Vô thượng Lưỡng Túc Tôn, 

  

 Hoa, hương, các âm nhạc, 

  

 Thức ăn, thuốc, đồ nằm, 

  

 Các cúng dường như thế, 

  

 Thế nào là tối thắng? 



Phật nói kệ đáp:  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 686

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Nên phát tâm Bồ Đề, 

  

 Rộng giúp các quần sanh, 

  

 Ví trọn Hằng sa kiếp, 

  

 Dâng cúng các Như Lai, 

 Đồ quý đẹp trang nghiêm, 

  

 Và hoan hỷ vâng đội, 

  

 Chẳng bằng dùng từ tâm, 

  

 Hồi hướng nơi Bồ Đề, 

  

 Phước ấy là tối thắng, 

  

 Cúng thứ khác chẳng bằng! 

  

 Vượt trội chẳng thể tính, 

  

 Ắt thành Đẳng Chánh Giác. 



Hai đứa trẻ lại nói kệ rằng:  

 Chư thiên, long, quỷ thần, 

  

 Nghe tôi sư tử hống, 

  

 Nay đối trước Như Lai, 

  

 Hoằng thệ phát Bồ Đề, 

  

 Sanh tử vô lượng kiếp, 

  

 Bổn Tế chẳng thể biết, 

  

 Do vì một chúng sanh, 

  

 Trải số kiếp hành đạo, 

  

 Huống trong các kiếp ấy, 

 Độ thoát vô lượng chúng, 

  

 Tu hành đạo Bồ Đề, 

  

 Mà sanh lòng mỏi mệt, 

  

 Nếu từ nay trở đi, 

  

 Tôi khởi tâm tham dục, 

  

 Sân, si, keo, ganh thảy, 

  

 Chính là lừa Thế Tôn, 

  

 Chẳng khởi tâm Thanh Văn, 

  

 Cũng chẳng cầu Duyên Giác, 

  

 Sẽ trong vạn ức kiếp, 

  

 Đại bi độ chúng sanh, 

  

 Như cõi Phật ngày nay, 

  

 Thanh tịnh diệu trang nghiêm, 

  

 Đến khi con đắc đạo, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 687

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Vượt trỗi ức trăm ngàn. 

Phật bảo Hoa Đức Tạng:  



- Vua Oai Đức thuở ấy chính là thân ta, hai đồng tử là Quán Âm 

và Thế Chí. Ở nơi đức Phật ấy, họ phát Bồ Đề tâm đầu tiên. 



Hoa Đức Tạng thưa:  



- Khi họ chưa phát tâm đã thành tựu trí huệ rất sâu, liễu đạt danh 

tự bất khả đắc. 



Phật nói:  



- Cát trong sông Hằng có thể biết được số, còn vị Đại Sĩ này trước 

kia cúng dường Phật, gieo các thiện căn thì chẳng thể tính kể được! Tuy 

chưa  phát  tâm  mà  đã  trang  nghiêm  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  ở  trong  các 

chúng sanh là bậc dũng mãnh nhất. Trong tương lai chẳng thể tính đếm 

kiếp  lâu  xa,  sau  khi  A  Di  Đà  Phật  nhập  Niết  Bàn,  nếu  có  chúng  sanh 

chẳng thấy Phật, có các Bồ Tát đắc Niệm Phật tam-muội thì thường thấy 

A Di Đà Phật. Sau khi Phật diệt độ, hết thảy bảo vật, ao tắm, hoa sen, 

các hàng cây báu thường diễn pháp âm chẳng khác gì Phật. Khi chánh 

pháp diệt, sau nửa đêm, lúc tướng sáng xuất hiện, Quán Thế Âm Bồ Tát 

thành Đẳng Chánh Giác, hiệu là Phổ Quang Công Đức Sơn Vương Như 

Lai.  Sự  trang  nghiêm  nơi  cõi  nước  của  đức  Phật  ấy  thì  trong  Hằng  sa 

kiếp chư Phật nói chẳng thể tận. Đem so sự trang nghiêm trong cõi nước 

của  Kim  Quang  Sư  Tử  Phật  với  cõi  nước  của  Công  Đức  Sơn  Vương 

Phật thì chẳng thể dùng toán số để sánh được. Cõi nước Phật ấy không 

có danh từ Thanh Văn, Duyên Giác, thuần là các Bồ Tát đầy ắp trong ấy, 

có  tên  là  Chúng  Bảo  Phổ  Tập  Trang  Nghiêm,  thọ  mạng  của  Như  Lai 

cũng như vậy. 



Khi  ấy,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  dùng  sức  thần  thông  khiến  cho 

chúng hội này cùng thấy mười phương vô số chư Phật Thế Tôn đều thọ 

ký cho họ. 

 7. Bi Hoa Kinh, phẩm Đại Thí và phẩm Thọ Ký (Trích lục)



Phật bảo Tịch Ý Bồ Tát:  



- Xưa kia, qua khỏi các A-tăng-kỳ kiếp nhiều như cát sông Hằng, 

thế giới Phật này có tên là San Đề Lam. Đại kiếp khi ấy có tên là Thiện 

Trì,  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  tên  là  Vô  Tránh  Niệm.  Vua  có  một 

ngàn con trai, Thái Tử thứ nhất tên là Bất Thuấn  (Vị thứ hai là Đắc Đại Thế, 

 thứ ba là Văn Thù, thứ tư là Kim Cang Trí, thứ năm là Hư Không Ấn, thứ sáu là Hư 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 688

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Không Nhật, thứ bảy là Sư Tử Hương, thứ tám là Phổ Hiền, thứ chín là A Súc, thứ 

 mười là Hương Thủ). Suốt trọn ba tháng, cúng dường Bảo Tạng Như Lai và 

các tỳ-kheo tăng, dâng lên những thứ giúp họ an trụ giống hệt như thánh 

vương. Một ngàn người con như vậy, mỗi vị đều cúng Phật giống như vị 

Thái Tử thứ nhất, mỗi vị đều phát tâm, hoặc nguyện làm Đao Lợi thiên 

vương, hoặc cầu làm Phạm Vương, hoặc cầu làm Ma Vương, hoặc cầu 

làm  Chuyển  Luân  Thánh  Vương,  hoặc  nguyện  giàu  to,  hoặc  cầu  làm 

Thanh  Văn.  Trong  các  vị  vương  tử  ấy,  thậm  chí  chẳng  có  một  vị  cầu 

chứng Duyên Giác, huống hồ cầu Đại Thừa! 



Khi  ấy  Chuyển  Luân  Vương  do  bố  thí  nên  lại  cầu  đạt  địa  vị 

Chuyển  Luân  Vương.  Lúc  bấy  giờ,  đại  thần  là  Bảo  Hải  Phạm  Chí,  đi 

trọn khắp chỗ của hết thảy mọi người trong cõi Diêm Phù Đề, xin những 

thứ cần dùng, trước hết muốn làm cho thí chủ quy y Tam Bảo, phát Bồ 

Đề tâm. Lại còn khuyên dụ trời, rồng, quỷ thần v.v... phát Bồ Đề tâm. 

Khi đó, hết  thảy  chúng sanh không  một  ai  chẳng nghe theo Phạm  Chí 

phát Bồ Đề tâm. Phạm Chí trong khi ngủ say thấy mười phương Hằng hà 

sa  Phật,  mỗi  vị  đều  trao  cho  hoa  sen  xinh  đẹp.  Trên  mỗi  đài  hoa  hiện 

hình tượng nhật luân (vầng mặt trời), trong mỗi nhật luân đều tỏa ra sáu 

mươi  ức  ánh  sáng  chui  vào  miệng  Phạm  Chí.  Thấy  trong  bụng  có  sáu 

mươi  ức  na-do-tha  trăm  ngàn  Bồ  Tát  ngồi  xếp  bằng  trên  hoa  sen.  Lại 

thấy vua ấy (tức vua Vô Tránh Niệm) huyết bẩn cả thân, ruổi chạy bốn 

phương, đầu mặt giống lợn, ăn các thứ trùng. Đã ăn trùng xong bèn có 

vô lượng chúng sanh đến ăn thân vua, thọ thân nhiều lần cũng đều giống 

như vậy. Lại thấy các vương tử: Hoặc là mặt lợn, hoặc là mặt voi, hoặc 

là mặt trâu, hoặc mặt sư tử, hoặc mặt cáo, sói, báo, hoặc mặt khỉ vượn, 

thân lấm bẩn máu, cũng đều ăn vô lượng chúng sanh. Lại có vô lượng 

chúng  sanh  đến  ăn  thân  họ,  thọ  thân  nhiều  lượt  cũng  giống  như  thế. 

Phạm Chí bèn hướng về đức Phật kể lại đầy đủ, Phật dạy:  



- Trong mộng, ông thấy thân người mặt lợn cho đến nhiều lượt thọ 

thân là vì có những kẻ si, trụ trong tam phước. Những người như vậy sẽ 

sanh làm ma hay trời, chịu nỗi khổ lui sụt, mất mát. Nếu sanh trong loài 

người sẽ hứng chịu nỗi khổ vì sanh, già, bệnh, chết, ưu bi, áo não, khổ vì 

yêu thương mà bị chia lìa, khổ vì oán ghét mà phải gặp gỡ, khổ vì mong 

cầu  chẳng  thỏa.  Sanh  trong  ngạ  quỷ  sẽ  phải  chịu  khổ  đói  khát.  Sanh 

trong  súc  sanh  sẽ  vô  minh  tối  tăm,  khổ  vì  bị  đứt  đầu.  Sanh  trong  địa 

ngục, chịu các thứ khổ. 



Khi ấy, Bảo Hải Phạm Chí khuyên Chuyển Luân Vương phát Bồ 

Đề tâm xong, lại bạch Thái Tử hãy hồi hướng Bồ Đề. Thái Tử đáp rằng:  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 689

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



- Ta trở về cung trước, ngồi ngay ngắn tư duy, rồi trở lại chỗ Phật, 

nhất định phát tâm, nguyện giữ lấy các thứ cõi Phật tịnh diệu. 



Lễ Phật lui ra, đến cung điện của chính mình, ở chỗ riêng biệt, tư 

duy tu tập các thứ trang nghiêm cho thế giới Phật của chính mình. Trong 

bảy năm ấy, tâm [Thái Tử] không ham muốn, cho đến không có ý tưởng 

hương, vị, xúc, pháp, được thấy mười phương thế giới. Trong mỗi một 

phương, đối với tất cả sự trang nghiêm trong các thế giới Phật nhiều như 

số vi trần trong một vạn cõi Phật, tùy theo những điều đã thấy mà chọn 

lấy  [điều  mình  ưa  thích].  Bảy  năm  sau,  Chuyển  Luân  Thánh  Vương 

được thọ ký làm Phật, hiệu là Vô Lượng Thọ. Thái Tử nói:  



-  Con  nay  quán  chúng  sanh  trong  địa  ngục  chịu  nhiều  khổ  não, 

trong  chúng  trời  người,  ắt  có  kẻ  tâm  có  trần  cấu.  Do  tâm  có  trần  cấu, 

nhiều phen bị đọa trong ba ác đạo. Con lại nghĩ như thế này: Các chúng 

sanh ấy do thân cận ác tri thức nên thoái thất chánh pháp, đọa trong chỗ 

tối tăm to lớn, hết sạch các thiện căn, thâu giữ các thứ tà kiến v.v... tâm 

bị che lấp, đi nơi đường tà. 



Bạch Thế Tôn! Con nay dùng đại âm thanh bảo các chúng sanh: 

‘Tất cả hết thảy thiện căn của tôi hồi hướng hết về A Nậu Đa La Tam 

Miệu Tam Bồ Đề. Nguyện khi tôi hành Bồ Tát đạo, nếu có chúng sanh 

gặp phải những chuyện khổ não, sợ hãi v.v... lui sụt chánh pháp, đọa vào 

chỗ tối tăm to lớn, ưu sầu, trơ trọi, cùng quẫn, không ai cứu giúp, che 

chở, không nơi nương tựa, không nơi nương ở, mà nếu có thể nghĩ nhớ 

đến tôi, xưng danh tự của tôi, nếu được thiên nhĩ của tôi nghe thấy, thiên 

nhãn trông thấy, mà các chúng sanh ấy nếu chẳng thoát khỏi những khổ 

não đó, tôi sẽ trọn chẳng thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề’. 



Lại bạch Phật rằng:  



- Bạch Thế Tôn! Con nay sẽ lại vì chúng sanh mà phát nguyện thù 

thắng, cao trỗi. 

Bạch  Thế  Tôn!  Như  con  nay  chính  mình  đã  có  thể  mau  chóng 

được lợi lạc, nguyện cho Chuyển Luân Thánh Vương sau khi hết các A-

tăng-kỳ kiếp nhiều như cát một sông Hằng thứ nhất rồi, vừa mới bước 

vào A-tăng-kỳ kiếp nhiều như cát sông Hằng thứ hai, thế giới khi ấy tên 

là An Lạc. Đại vương thành Phật hiệu là Vô Lượng Thọ, thế giới trang 

nghiêm,  chúng  sanh thanh  tịnh, làm  vị  vua  chánh pháp.  Đức  Phật  Thế 

Tôn ấy trong vô lượng kiếp làm Phật sự đã xong, việc làm đã hoàn tất, 

nhập Vô Dư Niết Bàn, cho đến khi chánh pháp còn tồn tại, thì trong thời 

gian ấy, con tu Bồ Tát đạo, ngay trong khi ấy, hay làm Phật sự. Chánh 

pháp của đức Phật ấy diệt vào đầu đêm thì liền ngay cuối đêm, con liền  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 690

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 



Bảo Tạng Phật liền thọ ký rằng:  



- Này thiện nam tử! Ông quán trời người và hết thảy chúng sanh 

trong ba ác đạo, sanh tâm đại bi, vì muốn đoạn các khổ não của chúng 

sanh, vì muốn làm cho chúng sanh trụ trong an lạc. 



Này thiện nam tử! Ta nay đặt tên cho ông là Quán Thế Âm. Khi 

ông hành Bồ Tát đạo đã có trăm ngàn vô lượng ức na-do-tha chúng sanh 

được lìa khổ não. Khi ông làm Bồ Tát đã có thể làm Phật sự lớn lao. Lúc 

Vô Lượng Thọ Phật bát Niết Bàn rồi, khi chánh pháp diệt sạch, cõi ấy sẽ 

đổi tên thành Nhất Thiết Trân Bảo Sở Thành Tựu Thế Giới. Tất cả các 

thứ  trang  nghiêm  vô  lượng  vô  biên,  thế  giới  An  Lạc  chẳng  thể  bằng 

được!  Ông  vào  cuối  đêm,  trên  tòa  Kim  Cang  dưới  cội  Bồ  Đề,  trong 

khoảng một niệm, thành Đẳng Chánh Giác, hiệu là Biến Xuất Nhất Thiết 

Quang Minh Công Đức Sơn Vương Như Lai. Thọ mạng của vị Phật ấy 

là  chín  mươi  sáu  ức  na-do-tha  trăm  ngàn  kiếp.  Khi  Ngài  bát  Niết  Bàn 

rồi, chánh pháp trụ thế sáu mươi ba ức kiếp. 



Quán Thế Âm Bồ Tát bạch Phật rằng:  



- Nếu sở nguyện của con được thành tựu thì nay trong lúc con lễ 

Phật,  sẽ  khiến  cho  chư  Phật  trong  mười  phương  nhiều  như  cát  sông 

Hằng,  mỗi  vị  đều  thọ  ký  cho  con,  cũng  khiến  cho  các  thế  giới  trong 

mười phương nhiều như cát sông Hằng chấn động sáu cách. 



Khi ấy, mười phương thế giới chấn động sáu cách527, các vị Phật 

trong ấy đều thọ ký cho [Quán Thế Âm Bồ Tát]. Lúc đó, Bảo Tạng Như 

Lai vì Quán Thế Âm Bồ Tát nói kệ rằng:  

 Bậc đại bi công đức, 

  

 Nay hãy nên đứng dậy, 

  

 Đất chấn động sáu cách, 

527 “Lục chủng chấn động” có ba loại:  

1. Lục chủng chấn động là sáu thời điểm mà đại thiên sẽ chấn động: Khi Phật nhập 

thai, xuất thai, xuất gia, thành đạo, chuyển pháp luân và nhập Niết Bàn. 

2. Lục chủng chấn động là sáu phương cùng chấn động, tức Đông phương trồi lên 

Tây phương hụp xuống, Nam phương trồi lên, Bắc phương hụp xuống v.v... 

3. Lục chủng chấn động là sáu cách chấn động, tức: động (lay động), dũng (trồi lên), 

chấn  (rung  động),  kích  (va  chạm),  hống  (rung  động  phát  ra  tiếng  vang  lớn),  bộc 

(rung động, nứt tách ra). Khi xảy ra các thứ chấn động này, chúng sanh không thể 

nhận biết, kinh Phật ví phàm phu lúc ấy như đứa con nằm trong nôi, dù nôi đu đưa 

vẫn ngủ say sưa. Chỉ những ai đắc Thiên Nhãn Thông mới nhận biết được sự chấn 

động này. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 691

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Và trong các cõi Phật, 

  

 Mười phương các đức Phật  

  

 Đã thọ ký cho ông, 

  

 Ông sẽ thành Phật đạo, 

  

 Vì thế nên hoan hỷ. 

Nhận định: Trong kinh Đại Bi, đức Phật bảo A Nan:  “Quán Thế 

 Âm Bồ Tát trong vô lượng kiếp trước đã thành Phật, hiệu là Chánh Pháp 

 Minh Như Lai” . Sự thọ ký trong kinh này chính là trong vô lượng kiếp 

sau, kế thừa ngôi vị của đức Di Đà, hiệu là Công Đức Sơn Vương Như 

Lai, chính là thị tích528, chẳng còn ngờ chi nữa! Cổ Phật thùy tích, chính 

là nhằm dạy bảo kẻ chẳng biết phát Bồ Đề tâm, lại cầu làm thiên vương, 

ma vương, Chuyển Luân thánh vương, hay mong được giàu to, đến nỗi 

đầu mặt giống như lợn, bị các loài trùng ăn, nhiều lượt thọ thân chẳng có 

thuở thoát ra. Bậc Đại Bi Bồ Tát cảnh tỉnh kẻ si mê, xả thân thành loài 

vật, há chẳng mổ tim vẩy máu, chấn động đất trời ư? Than ôi! Kẻ đọc 

đến đây chẳng biết cảm kích ân đức, ứa lệ thì đáng gọi là kẻ chẳng có 

tánh người! 

Thế nhưng cảm ân đâu khó, báo ân mới khó! Báo ân như thế nào? 

Chính  là  phát  Bồ  Đề  tâm  vậy!  Bồ  Đề  tâm  nếu  nói  rộng  thì  như  trong 

phẩm Phạm Hạnh, nói đại lược thì là Tứ Hoằng Thệ, tách ra thì là mười 

đại nguyện vương, nói hợp lại thì chính là cầu sanh Tịnh Độ. Nhưng nếu 

như có kẻ riêng đối với một câu cuối cùng lại nghi ngờ, bảo: Bồ Đề tâm 

chân không, vô tướng, còn cầu sanh Tịnh Độ thì vui thích, hâm mộ sự 

trang nghiêm, chưa khỏi chấp tướng! Bồ Đề tâm lấy đại bi làm gốc, [vậy 

thì] cầu sanh Tịnh Độ chán lìa đời ác, quá thiếu đại bi! Đối với những 

cái  nhìn  nông  cạn,  thô  lậu  như  thế,  há  cần  phải  nói  rộng  rãi  những  ý 

nghĩa cao xa, chỉ hỏi những kẻ tu tập vô tướng hiện thời, há có thể trong 

suốt bảy năm không ham muốn cho đến không nghĩ đến hương, vị, xúc 

hay chăng? 



Nhưng Đại Sĩ đã chứng cảnh giới này, vì sao lại nhìn khắp vi trần 

sự trang nghiêm để tùy ý chọn lấy, lại hỏi những kẻ phát nguyện độ sanh 

hiện thời, có thể khiến cho những ai xưng danh mình liền được giải thoát 

hay chăng? Đại Sĩ trọn đủ đạo lực này, cớ sao làm bậc Bổ Xứ trong thế 

giới Cực Lạc, được Như Lai thọ ký, lại ban cho danh hiệu Đại Bi? Đại 

để, những điều này đều là vì Đại Sĩ thấy thấu triệt chúng sanh trong đời 

528 Thị Tích (còn gọi là Thùy Tích): Biến hóa nhằm hóa độ một hạng căn cơ nào đó, 

giống như vầng trăng in bóng trong dòng nước, thì bóng trăng gọi là Tích. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 692

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Mạt chướng nặng, nguyện nhẹ, nghiệp sâu, trí cạn; đại chúng đông đảo 

nói chung đều cầu đời này phú quý, đời sau sang cả. Lại vì có những kẻ 

tà trí hâm mộ thần tiên ngoài biển, cung tiên trên trời, vì thế chẳng thoát 

khỏi luân hồi, dễ đọa vào ác đạo, [cho nên Bồ Tát] cảnh tỉnh họ, khuyên 

họ phát Bồ Đề tâm, biết Bồ Đề đáng quý. 

Lại  vì  có  lắm  kẻ  hiểu  lầm  Bát  Nhã,  vứt  Có,  chấp  Không,  hoặc 

chẳng  suy  xét  tự  lực,  [chính  mình  còn  đang  mắc  kẹt]  dưới  giếng  [mà 

toan] cứu người. Vì chúng sanh thân cận ác tri thức, lui sụt, đánh mất 

chánh pháp, đọa trong chỗ tối tăm to lớn, tâm bị tà kiến che lấp mà cảnh 

tỉnh  họ,  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Bởi  lẽ,  sanh  về  Tịnh  Độ  chính  là 

[sanh về] chốn vui sướng được ở cùng một chỗ với các vị thượng thiện 

nhân, không có bạn ác, chim quý, cây báu thường nói pháp âm, không tà 

kiến  nào  có  thể  chen  vào  được,  đắc  bất  thoái  chuyển  nơi  Bồ  Đề,  đại 

nguyện dễ thành tựu. Giáo hóa chúng sanh thì phải lấy thân làm gương, 

đấy chính là lý do “ưa tịnh, chán nhơ”. Lại còn tận tình thổ lộ, nhưng 

người dạy thì ra rả, kẻ nghe lại rẻ rúng, cũng là phụ bạc ân sâu rủ lòng 

thị tích của bậc cổ Phật lắm thay! 

Nếu  có  kẻ  lại  bảo:  Cớ  sao  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  khi  làm 

Phạm Chí phát tâm bèn giữ lấy cõi nhơ? Đáp: Như Lai đại giác, lìa hết 

thảy  tánh,  há  có  sạch  hay  nhơ?  Giữ  lấy  tịnh,  hay  giữ  lấy  cấu,  đều  là 

thuận theo ngôn ngữ của thế tục, nhằm thực hiện sự nghiệp độ sanh đó 

thôi! Nhưng chúng sanh có muôn loại khác nhau, vì thế thị tích khó thể 

theo cùng một đường lối. Nếu không có Phật Thích Ca thì danh tự Tịnh 

Độ  còn  chưa  thể  được  nghe  thì  lấy  đâu  để  niệm  Phật  cầu  sanh?  Nếu 

chẳng  có  Quán  Âm,  thì  kẻ  Kiến  Hoặc,  Tư  Hoặc  chưa  đoạn  sạch  còn 

mong chi mau chứng lên Bất Thoái? Nếu nói cứ phải giữ lấy tịnh chẳng 

giữ lấy cấu thì đức Thích Ca giáng sanh, hiện kim thân sai khác, Quán 

Âm  ứng  hóa,  hiện  thân  hình  giống  với  chúng  sanh,  từ  trong  cấu  hiện 

tịnh, trong tịnh hiện cấu, phải nói như thế nào đây? Chúng ta là chúng 

sanh khổ não, hãy nên chuyên nghĩ  “sanh tử là chuyện lớn, vô thường 

 nhanh chóng” , há có nên lầm lạc sanh phân biệt đối với sự ứng hóa của 

Phật, Bồ Tát ư? Cố nhiên, Đại Sĩ khuyên người bỏ trược lấy tịnh, Như 

Lai thuyết pháp bốn mươi chín năm, chỗ nào cũng tán dương Tịnh Độ, 

khuyên  con  người  hãy  nên  phát  nguyện  vãng  sanh.  [Chúng  ta]  chẳng 

thấu hiểu thánh tâm, chẳng vâng theo lời Phật, há chẳng những là cô phụ 

tấm lòng cứu độ của Đại Sĩ mà cũng là trên phụ ân Phật, dưới phụ tánh 

linh của chính mình đó vậy! 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 693

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 8.  Thỉnh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Tiêu  Phục  Độc  Hại  Đà  La  Ni  Kinh

 (Trích lục)



Một thời, đức Phật ngự trong Đại Lâm Tinh Xá ở vườn cây Am 

La tại thành Tỳ Xá Ly cùng với một ngàn hai trăm năm mươi tỳ-kheo, 

hai vạn vị Bồ Tát nhóm họp. Khi ấy, nhân dân trong nước Tỳ Xá Ly mắc 

phải chứng bệnh ngặt nghèo to lớn: Một là mắt đỏ như máu, hai là hai tai 

chảy  mủ,  ba  là  mũi  ứa  máu,  bốn  là  đớ  lưỡi  không  nói  được,  năm  là 

những thứ ăn vào hóa ra thô rít, sáu thức bế tắc giống như người say. Có 

năm Dạ Xoa mặt đen như mực, nhưng có năm mắt, răng nanh cong vểnh 

lên, hút tinh khí của con người. 



Trong  thành  có  một  trưởng  giả  tên  là  Nguyệt  Cái  đến  chỗ  Phật 

bạch rằng:  



- Nước này gặp phải bệnh ác, lương y Kỳ Bà tận hết đạo thuật mà 

chẳng  thể  cứu,  kính  mong  đức  Thế  Tôn  thương  xót  hết  thảy,  cứu  vớt 

bệnh khổ. 



Đức Thế Tôn bảo rằng:  



- Cách đây không xa, ở ngay tại Tây Phương có đức Phật tên là 

Vô Lượng Thọ, có các Bồ Tát tên là Quán Thế Âm, Đại Thế Chí thường 

do đại bi  mà  thương  xót hết  thảy,  cứu  vớt khổ  ách.  Ông nên  năm  vóc 

gieo sát đất, hướng về các Ngài làm lễ, đốt hương, rải hoa, hệ niệm, đếm 

hơi thở, khiến cho tâm chẳng tán loạn trong khoảng mười niệm, vì chúng 

sanh mà thỉnh đức Phật ấy và hai vị Bồ Tát. 



Lúc đức Phật nói lời ấy, từ trong quang minh của đức Phật, được 

thấy Vô Lượng Thọ Phật và hai vị Bồ Tát. Do thần lực của Như Lai, đức 

Phật và Bồ Tát đều cùng đến cõi này, trụ trên khung cửa thành, phóng 

quang  minh  lớn,  chiếu  cả  thành  Tỳ  Xá  Ly  đều  biến  thành  sắc  vàng, 

Người dân Tỳ Xá Ly liền sắp đặt cành dương, nước sạch, dâng cho Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Đức Đại Bi Quán Thế Âm xót thương, cứu giúp, bảo vệ 

hết thảy chúng sanh nói như thế này:  



-  Các  ngươi  nên  nhất  tâm  xưng  Nam  Mô  Phật,  Nam  Mô  Pháp, 

Nam Mô Tăng, Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát, đại bi, đại 

danh xưng, cứu giúp, che chở kẻ khổ ách. Xưng niệm Tam Bảo ba lượt, 

xưng  danh  Quán  Thế  Âm  ba  lượt  như  thế,  năm  vóc  gieo  xuống  đất, 

hướng về phương Tây, nhất tâm nhất ý giữ cho hơi thở được định, chắp 

tay, nói kệ rằng:  

 Nguyện cứu con khổ ách, 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 694

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

  

 Đại bi che hết thảy, 

  

 Phóng trọn quang minh sạch, 

  

 Diệt trừ tối si ám, 

  

 Được thoát khổ độc hại, 

  

 Phiền não và các bệnh, 

  

 Ắt đến chỗ của con, 

  

 Ban con đại an lạc, 

  

 Con nay cúi đầu lễ, 

  

 Nghe tên đấng cứu nạn, 

  

 Con nay tự quy y, 

  

 Thế gian từ bi phụ, 

  

 Kính mong nhất định tới, 

  

 Cứu khỏi khổ ba độc, 

  

 Ban sự vui đời này, 

  

 Cùng với đại Niết Bàn, 



Liền bạch Phật rằng:  



- Thần chú như vậy nhất định cát tường. Người nghe thần chú này 

vĩnh  viễn  hết  sạch  các  khổ,  đắc  Niệm  Phật  Định,  hiện  tiền  thấy  Phật. 

Con  nay  nói  ra  thần  chú  “cứu  giúp,  che  chở  chúng  sanh”  của  mười 

phương chư Phật. 

Nói chú529 xong, người thành Tỳ Xá Ly bình phục như cũ. Khi ấy, 

đức Thế Tôn thương xót chúng sanh, lại thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát nói 

Tiêu Phục Độc Hại Chú530. Quán Thế Âm đại bi huân tâm, thuyết Phá Ác 

Nghiệp Chướng Tiêu Phục Độc Hại Chú. Phật bảo A Nan:  



- Thần chú này tên là Ban Cho Hết Thảy Chúng Sanh Thuốc Cam 

Lộ Mầu Nhiệm, Không Sợ Hãi Bệnh Tật, Sợ Chết Ngang Trái, Sợ Trói 

Buộc, Sợ Tham Dục, Sân Khuể, Ngu Si Ba Độc. Vì vậy, thế giới Sa Bà 

này đều gọi Quán Thế Âm Bồ Tát là Đấng Thí Vô Úy. 

529 Thập Phương Chư Phật Cứu Hộ Chúng Sanh Thần Chú:  “Đa da tha, ô hô nị, mô 

 hô nị, diêm bà nị, đam bà nị, an trà lỵ, bàn trà lỵ, thủ bì đế, bát bát trà trà ra ra, bà 

 tư nị, đa điệt tha, y lê, mị lê, đề lê, thủ lê, gia ba lê, khư đê đoan kỳ, chiên đà lê, ma 

 đắng kỳ, lặc xoa, lặc xoa, tát bà tát đỏa, tát bà bà da bì, sa ha đa trà tha già đế, già 

 đế, nị già đế, tu lưu tỳ, tu lưu tỳ, lặc xoa, lặc xoa, tát bà bà da bì, sa ha”. 

530 Tiêu Phục Độc Hại Chú: “Đa điệt tha, đà hô nị, mô hô nị, diêm bà nị, đam bà nị, 

 a bà hê, mô hô nị, an trà lê, bàn trà lê, thâu bệ đế, bàn trà ra, bà tư nị, hưu, hưu, lâu, 

 lâu, an trà lê, đâu, đâu, lâu, lâu, bàn trà lê, chu chu, lâu lâu, nị bàn trà lê, đậu đậu, 

 phú phú, bàn trà ra, bà tư nị thẩn trì, chẩn trì, nị chẩn trì, tát bà a bà da yết đa, tát 

 bà niết bà bà đà già, a bà da, ty ly đà, bế điện, sa ha”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 695

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Thành Vương Xá có nữ nhân bị ác quỷ dựa, ta dạy người nữ ấy 

niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, thiện tâm tiếp nối, nhập cảnh giới lành. Nên 

biết sức oai thần của vị Bồ Tát này khuất phục, dẹp tan quỷ thần, được 

thấy sắc tượng khôn sánh nơi thân ta. Lúc ấy, nơi mỗi một lỗ chân lông 

của  ta  sanh  ra  hoa  sen  báu,  vô  số  hóa  Phật  khác  miệng  cùng  tiếng  ca 

ngợi đấng Đại Bi Thí Vô Úy. 



Đức Thế Tôn nói kệ rằng:  

 Đại bi, đại danh xưng, 

  

 Bậc cát tường, an lạc, 

  

 Thường nói câu cát tường, 

  

 Cứu giúp kẻ rất khổ, 

  

 Nếu chúng sanh nghe tên, 

  

 Lìa khổ, được giải thoát, 

  

 Cũng dạo chơi địa ngục, 

  

 Đại bi chịu khổ thay, 

  

 Hoặc ở trong súc sanh, 

 Hóa thân hình súc sanh, 

  

 Dạy chúng đại trí huệ, 

  

 Khiến phát vô thượng tâm, 

  

 Hiện ra thân ngạ quỷ, 

  

 Tay tuôn sữa thơm đẹp, 

  

 Thí kẻ đói khát ngặt, 

  

 Khiến cho được no đủ. 

 Đại từ, đại bi tâm, 

  

 Dạo chơi trong năm đường, 

  

 Thường dùng thiện tập huệ, 

  

 Phương tiện khéo vô thượng 

  

 Dạy khắp hết thảy chúng, 

  

 Khiến lìa sanh tử khổ, 

  

 Thường đến nơi an lạc, 

  

 Đến bờ đại Niết Bàn. 

Đức Phật bảo A Nan:  

- Chương cú sáu chữ này nhất định cát tường. Nếu có ai nghe, sẽ 

được đại thiện lợi, đắc vô lượng công đức. 

Trong thành Vương Xá có tỳ-kheo tên Ưu Ba Tư Na ở trong chốn  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 696

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

rừng lạnh nói với đại chúng:  



-  Xưa  kia,  tôi  sát  sanh  vô  lượng,  nghe  chương  cú  sáu  chữ  của 

Quán Thế Âm Bồ Tát, chánh niệm tư duy, quán sát tâm và tâm mạch, hệ 

niệm một chỗ, thấy Quán Thế Âm Bồ Tát liền được giải thoát, thành A 

La  Hán.  Làm  thế  nào  để  thấy  được  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  và  mười 

phương Phật? Hãy giữ cho thân ngay ngắn, tâm ngay thẳng, khiến cho 

tâm  bất  động.  Dùng  bàn  tay  trái  đặt  trên  bàn  tay  phải,  cong  lưỡi  cho 

chạm vòm họng, giữ cho hơi thở điều hòa, quân bình, chẳng thô, chẳng 

tán, an tường thong thả đếm từng hơi thở từ một đến mười, ý chẳng phân 

tán, khiến cho tâm sáng sạch. Do sức định tâm bằng cách đếm hơi thở 

ấy, như thuận theo dòng nước chảy, sẽ mau thấy được Quán Thế Âm và 

mười phương Phật. 



Phật bảo các tỳ-kheo:  



-  Các  ông  muốn  uống  pháp  vị  cam  lộ  vô  thượng  thì  hãy  nên  tự 

nhiếp  thân,  ngồi  ngay  ngắn,  chánh  thọ,  ý  chẳng  hướng  ra  ngoài,  quán 

Khổ, Không, Vô Thường bại hoại, mòn diệt, chẳng lâu dài, tu năm môn 

Thiền. Hãy nên tự quán thân: Từ đầu đến chân, đối với mỗi đốt lóng đều 

hệ niệm, ngưng trụ chẳng tán, quán sát kỹ càng các lóng giống như cây 

chuối,  trong  ngoài  đều  rỗng  không.  Nên  biết  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành, 

Thức cũng giống như thế. 

Khi ấy, Ưu Ba Tư Na hỏi ngài Xá Lợi Phất: 

- Nhãn và Nhãn Thức tương ứng với Sắc, nhiếp trụ như thế nào? 

Nhĩ và Nhĩ Thức tương ứng với Thanh, Tỵ và Tỵ Thức tương ứng với 

Hương, Thiệt và Thiệt Thức tương ứng với Vị, Ý và Ý Thức tương ứng 

với phan duyên, nhiếp trụ như thế nào? Giặc Thức như khỉ vượn, đùa  

bỡn sáu căn, duyên khắp các pháp, nhiếp trụ như thế nào? 

Ngài Xá Lợi Phất nói:  

-  Hãy  nên  quán  Địa  Đại,  đất  không  có  tánh  cứng.  Thủy  Đại  thì 

tánh nước chẳng trụ. Phong Đại thì tánh gió vô ngại, do điên đảo mà có. 

Hỏa Đại thì tánh lửa chẳng thật, nhờ vào nhân duyên mà sanh. Sắc, Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức, mỗi một tánh đều giống nhau. 

Ưu Ba Tư Na bỗng nhiên thấu hiểu, nhập Bát Niết Bàn. Phật bảo 

Xá Lợi Phất:  

- Nếu ai có tội nghiệp từ đời trước và những ác hạnh cực nặng đã 

tạo trong đời này, trong mộng được thấy Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ như 

cơn gió mạnh thổi qua mây đóng thành tầng, mây đều trôi tứ tán, [được 

lìa trọng tội, ác nghiệp], sanh trước chư Phật. Ta nay vì kẻ thọ trì danh 

hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát và chương cú Tiêu Phục Độc Hại vô thượng  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 697

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mà nói kệ tán thán: 

 Nếu ai được nghe danh hiệu ta, 

 Cũng nghe Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Tụng trì chú này lìa các ác, 

 Chẳng đọa địa ngục và súc sanh, 

 Hoa sen hóa sanh làm cha mẹ, 

  

 Tâm tịnh mềm mại, không trần cấu, 

  

 Ắt nghe vô thượng đại huệ minh, 

  

 Tâm định như đất chẳng thể động, 

  

 Hết thảy Phật xuất hiện trong đời, 

  

 Vì nhằm an lạc các chúng sanh, 

  

 Thân mỗi một vị, tuy khác miệng, 

  

 Ngồi ngay ngắn trên tòa Kim Cang, 

  

 Miệng phóng quang minh đủ năm màu, 

  

 Lưỡi có hình như cánh hoa sen, 

  

 Tán thán ca ngợi bậc Đại Bi, 

  

 Đấng sư tử điều ngự các pháp, 

 Quán Thế Âm bảo vệ cõi đời, 

  

 Nhất định tiêu tan các độc hại, 

  

 Dẹp trừ sạch hết ba độc căn, 

  

 Thành tựu Phật đạo chẳng còn ngờ, 



Thiện nam tử, thiện nữ nhân được nghe danh tự tựa đề kinh này sẽ 

thường được thấy Phật, trọn đủ thiện căn, sanh về cõi Phật thanh tịnh. 

Nhận định: Đây là Như Lai muốn cho con người hướng về, hâm 

mộ  Tây  Phương, nên  rủ lòng ban truyền kinh  tiếp dẫn này.  Như  trong 

kinh  Bi  Hoa,  Phật  Di  Đà  và đức  Quán  Âm  thị hiện làm  hạng  độn  căn 

nhằm cảnh tỉnh con người hãy cầu sanh Tịnh Độ, dụng ý giống hệt. Ấy 

là  vì  mười  phương  Như  Lai  đều  cùng  từ  một  biển  diệu  trang  nghiêm, 

ngược dòng thoát ra, bất luận phô bày Bổn hay thị hiện Tích, hiện tịnh 

hay  hiện  trược,  oai  lực  từ  bi,  công  đức,  thần  thông,  mỗi  mỗi  đều  vô 

lượng,  quyết  chẳng  có  hơn  hay  kém.  Như  thế  thì  đối  với  tai nạn  bệnh 

khổ của hết thảy chúng sanh, bất luận thuộc Sự hay Lý, tự chẳng có lẽ 

nào  chỉ  riêng  đức  Quán  Âm  mới  có  thể  trị  được,  chứ  Phật  Thích  Ca 

chẳng thể trị được! Nhưng trong lúc đức Phật và Văn Thù, Di Lặc, hai 

vạn vị đại Bồ Tát nhóm họp, chẳng trị bệnh cho người trong nước ấy, mà 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 698

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lại dạy họ hãy dốc lòng Thành nơi Tam Thánh, thiết tha thỉnh cầu Quán 

Âm. Ý nghĩa của việc dẫn dụ con người hâm mộ ưa thích Tịnh Độ, quy 

mạng  Đại  Sĩ  là  như  thế  nào  vậy?  Kinh  này  lấy  “buộc  tâm  niệm  Phật” 

làm  Tông,  lấy  “hiện  tiền  được  thấy  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  và  mười 

phương Phật” làm Thú531. Các pháp như Sổ Tức, quán nhân duyên v.v... 

đều là trợ hạnh của niệm Phật ! 

 (Nếu có kẻ nghi “nên lấy trì chú làm Tông” tức là chẳng biết trì chú hay trì 

 danh nói chung đều quy về niệm Phật, mà trì danh càng thiết yếu hơn. Bởi lẽ, kẻ trì 

 chú ắt phải kiêm trì danh, nhưng người trì danh chẳng cần phải kiêm trì chú. Hơn 

 nữa,  trong  kinh  nhiều  lần  nhắc  tới  chuyện  “xưng  niệm  chương  cú  sáu  chữ”,  ngài 

 Thiên Thai tuy giải thích là chú lực, nhưng cũng dùng kèm thêm thuyết “Phật, Pháp, 

 Tăng, Quán Thế Âm” là sáu chữ. Vì thế, biết trì danh càng thiết yếu. 

 Hoặc lại có kẻ nghi kinh đặt nặng pháp Sổ Tức (đếm hơi thở) và quán nhân 

 duyên, phải coi những pháp ấy là Tông, tức là chẳng biết Tông là nhân, còn Thú là 

 quả. Nhân và quả ắt phải tương ứng, tướng trạng của sự chứng đắc nơi phép Sổ Tức 

 chẳng qua là tâm nhãn sáng suốt, thấu tỏ, thấy được vật ở trong thân. Tướng trạng 

 chứng đắc của phép quán nhân duyên chẳng qua là thấy mười hai nhân duyên và 

 không Nhân, không Ngã, đều chẳng thể thấy Phật trong hiện tiền! Vì thế, [kinh này] 

 lấy niệm Phật làm Tông). 

Người học hãy  nhất tâm  niệm  Phật,  chẳng  cần  phải  tham  nhiều, 

chuộng  rộng,  phạm  phải  điều  răn  “chớ  tạp  tu”.  Nếu  tập  khí  phiền  não 

quá nặng, cầu tịnh tâm trong chốc lát chẳng được thì hãy chọn lựa một 

pháp  để  đối  trị,  làm  tiền  phương  tiện  cho  nhất  tâm  bất  loạn,  cố  nhiên 

không gì là chẳng được! Do chọn lựa kinh luận nên tôi chép lại mấy điều 

luận rõ về tướng trạng của kinh này ghép vào ngay sau đoạn này để giúp 

cho việc tu tập. 



Năm môn Thiền còn gọi là Ngũ Đình Tâm Quán: Sổ Tức nhằm trị 

tán loạn, Nhân Duyên Quán nhằm đối trị ngu si, Bất Tịnh Quán trị dâm 

dục, Từ Tâm Quán trị sân khuể, Niệm Phật trị chung các bệnh, cho nên 

gọi là vua của các tam-muội. 



Sách Tiểu Chỉ Quán viết:  “Khi mới nhập Thiền, giữ cho thân yên 

 ổn, tháo đai lưng, dùng chân trái đè lên chân phải, kéo sát gần thân, tay 

 trái đặt trên tay phải, chồng khít lên nhau. Tiếp đó, giữ thân ngay ngắn 

 khiến cho xương sống đừng cong, đừng ưỡn, mũi ngang với rốn, mặt giữ 

 ngay ngắn, môi và răng tựa vào nhau, lưỡi hướng lên vòm họng, nhắm 

 mắt để khỏi thấy ánh sáng bên ngoài. Tiếp đó, điều hòa hơi thở sao cho 

531 Tông là điều được một bộ kinh đề cao, tức pháp môn chánh yếu, cương lãnh tu 

hành của bộ kinh đó. Thú là kết quả sẽ đạt được do thực hiện tông chỉ được nêu ra 

bởi Tông. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 699

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 thở ra hít vào không nghe tiếng, như còn, như mất. Tưởng hơi thở ra vào 

 không  chướng  ngại  nơi  trọn  khắp  lỗ  chân  lông  trên  thân.  Khi  tâm  đã 

 yên, nếu bị hôn ám thì chú tâm nơi chót mũi để trị hôn trầm. Nếu tâm 

 chao động thì chú tâm nơi rốn để trị phập phều, tán loạn (Niệm Phật thì 

 dùng niệm lớn tiếng tụng rõ để trị hôn trầm, dùng từng chữ phân minh, từng tiếng 

 tương ứng với tâm để trị phập phều, tán loạn, so với cách này càng tuyệt hơn).  Như 

 thế thì sẽ có thể trừ được những tật cũ, có thể đạt được Định đạo” . 



Nhân  Duyên  Quán  có nghĩa  là  các  pháp không  có  tự tánh,  cũng 

chẳng từ cái khác sanh, chẳng cùng chung, nhưng chẳng phải là không 

có nhân. Vì thế nói là “vô sanh”, chứ không phải chỉ nói riêng về mười 

hai nhân duyên. Tùy Tự Ý Tam Muội chép:  “Trước hết, quán hơi thở ra 

 vào  khắp  thân,  dần  dần  cảm  thấy  thân  này:  Da,  thịt,  gân,  xương  có 

 những lỗ hổng trọn khắp, giống như cây chuối. Quán lâu sẽ càng thêm 

 rỗng sáng giống như bọt nước, dần dần mỏng như bong bóng nước, dần 

 dần mờ nhạt như hình bóng, cuối cùng giống hệt như hư không. Thân 

 này ví như bóng mây, như mây trôi trên không, soi bóng trên mặt đất. 

 Mây ví cho nghiệp đã qua, bóng ví cho thân hiện tại. Mây tan thì bóng 

 chẳng còn, nghiệp tận thì thân cũng thế, thân vốn không có thể, vô sắc 

 lẫn vô hình, nghiệp đã qua và bóng dáng của thân vốn sẵn thường vắng 

 lặng” . 



Bất  Tịnh  Quán  thì  như  sách  Tọa  Thiền  Tam  Muội  viết:   “Thoạt 

 đầu quán tóc, lông, móng, răng, máu, thịt, gân, mạch, xương, tủy, gan, 

 phổi, tim, lá lách, thận, bao tử, ruột già, ruột non, phân, tiểu, mũi, rãi, 

 mỡ, não, màng bọc, các thứ bất tịnh như thế. Kế đến quán tướng xanh 

 bầm, phình trương, máu thịt hư nát, nước hôi chảy ròng ròng, giòi bọ 

 đục khoét, coi sắc đẹp như cái túi da thối, sẽ tự chẳng tham đắm” . 



Từ Tâm Quán là như sách [Tọa Thiền] Tam Muội nói:  “Hành giả 

 thoạt đầu nghĩ tới  các  thứ  cảnh vui  như  kẻ  lạnh  được  áo,  người nóng 

 được mát, kẻ đói khát được ăn uống, kẻ nghèo hèn được phú quý v.v... 

 Nguyện những người thân yêu đều đạt được [những sự vui sướng ấy], 

 buộc  tâm  nơi  lòng  Từ,  chẳng  có  ý  niệm  khác.  Dần  dần  nghĩ  đến  mọi 

 người, coi hết thảy mọi người đều như kẻ thân yêu, đều nguyện cho họ 

 được vui sướng. Lại nghĩ đến những kẻ oán ghét, tuy họ với ta thù oán, 

 há họ chẳng có điều lành khác đáng kể ư? Chẳng thể do một điều oán 

 mà mất sạch những điều tốt lành khác! Lại nữa, trong đời quá khứ, có 

 thể họ là người thân yêu của ta, chẳng thể kết oán với người thân! Lại 

 nghĩ:  Nhân  từ  có  công  đức  khó  lường,  quả  báo  của  sân  độc  đáng  sợ, 

 khiến cho vô lượng chúng sanh trong khắp thế giới đều được vui sướng  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 700

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 thì tâm ta mới vui vẻ, đấy là Từ Tâm tam-muội” . 



Nhân Duyên Quán và Bất Tịnh Quán trị chung ba độc tham - sân - 

si, như phẩm Thánh Hạnh trong kinh [Đại Bát] Niết Bàn đã dạy:  

 “Quán sát thân này từ đầu đến chân, tóc, lông, móng, răng, da, 

 thịt, gân, xương, lá lách, thận, tim, phổi, gan, mật, ruột, bao tử, mạng 

 mỡ, óc, màng bọc, tủy xương, mủ, máu, ai là ta? 

  Xương là Ngã ư? Xương như vậy là từ nhân duyên sanh, do bàn 

 chân tựa vào xương cổ chân, do xương cổ chân tựa vào xương ống chân, 

 xương ống chân chống vào đầu gối, đầu gối chống vào đùi, đùi chống 

 vào  xương  chậu,  xương  chậu  chống  vào  eo,  eo  tựa  vào  xương  sống, 

 xương  sống đỡ  xương  sườn,  xương  sườn nâng  xương cổ,  xương cổ đỡ 

 xương má, cho đến xương sọ. Lại do cổ đỡ xương bả vai, bả vai đỡ cánh 

 tay, cánh tay đỡ cổ tay, cổ tay nối bàn tay, bàn tay đỡ ngón. Nếu hết thảy 

 tất cả xương trên thân tách lìa thì [thân thể sẽ không còn tồn tại nữa, 

 hành giả] sẽ đoạn được ba thứ ham muốn nơi hình mạo, tư thái, sự đụng 

 chạm mềm mịn. Thân như vậy là do nhân duyên bất tịnh cùng nhau hòa 

 hợp tạo thành, vì sao có thể ngồi, đứng dậy, đi, ở, co, duỗi, cúi, ngửa, 

 nhìn,  nháy,  hít,  thở,  buồn  khóc,  vui  cười.  Trong  ấy  không  có  chủ,  ai 

 khiến cho nó như thế? 

 Hoặc Thức là Ngã ư? Lại quán Thức này, lần lượt sanh diệt giống 

 như dòng nước chảy, cũng chẳng phải là Ngã. Hoặc hơi thở ra vào là 

 Ngã ư? Lại quán hơi thở này, đúng là tánh của gió, tánh của đất chẳng 

 phải là Ngã, tánh của gió, nước, lửa cũng chẳng phải là Ngã. Thân này 

 hết thảy vô ngã, chỉ có gió tâm, nhân duyên hòa hợp mà thị hiện các thứ. 

 Ví  như  do  sức  của  thần  chú  mà  biến  hiện  huyễn  thuật,  cũng  như  đàn 

 Không Hầu532 tùy ý vang ra tiếng thì sẽ ở nơi đâu mà sanh tham dục? 

 Nếu bị nhục mạ thì lại ở nơi đâu mà sanh nóng giận? Ba mươi sáu vật 

 trên  thân  này  bất  tịnh,  hôi  thối,  từ  chỗ  nào  mà  có  kẻ  nhục  mạ?  Nếu 

532 Không Hầu là một loại đàn của Tây Vực, số dây không nhất định, tối thiểu là năm 

dây, tối đa là hai mươi lăm dây. Đàn được chia làm hai loại đứng và nằm, thân đàn 

có  hình  dáng  vòng  cung,  đầu  đàn  thường  chạm  thành  hình  chim  phượng  (Phượng 

Đầu Không Hầu), dây đàn căng dọc theo thân đàn giống như dây cung. Do cấu trúc 

của nó khá  giống với đàn Harp (Thụ Cầm) hiện  thời nên người Hoa cũng  gọi đàn 

Harp là Không Hầu. Loại đàn này rất thịnh hành thời cổ nhất là trong các dàn Nhã 

Nhạc của cung đình do âm thanh của nó réo rắt, lan xa, tao nhã. Loại Tiểu Không 

Hầu  (đây  chính  là  loại  đàn  thường  được  vẽ  trong  các  bức  cổ  họa  mô  tả  cảnh  chư 

thiên tấu nhạc cúng dường, nhất là trong các bích họa ở động Đôn Hoàng) thường 

được tấu bằng cách ôm vào lòng, dùng ngón tay gẩy, còn Thụ Không Hầu và Ngọa 

Không Hầu phải đặt trên giá. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 701

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 người ta đến đánh thì cũng nên tư duy như vậy, chớ nên nổi giận. Quán 

 như thế rồi sẽ trụ trong địa vị Kham Nhẫn” . 

 9. Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh (Lược trích) 

Vy Đề Hy bạch Phật:  



- Chúng sanh đời vị lai nên quán Vô Lượng Thọ Phật và hai vị Bồ 

Tát như thế nào? 



Phật dạy:  



- Hãy nên tưởng hoa sen trên ao bảy báu. Trên mỗi một cánh hoa 

ấy  tưởng  có  màu  của  trăm  thứ  báu,  có  tám  vạn  bốn  ngàn  đường  gân 

giống như nét vẽ cõi trời, mỗi đường gân có tám vạn bốn ngàn ánh sáng. 

Cánh hoa nhỏ có kích thước là hai trăm năm mươi do-tuần. Hoa sen như 

vậy có đủ tám vạn bốn ngàn cánh, trong mỗi một cánh có trăm ức Ma Ni 

châu  vương  chiếu  sáng ngời.  Mỗi  một  viên  Ma  Ni châu phóng  ra  một 

ngàn tia quang minh. Ánh sáng ấy như cái lọng do bảy báu hợp thành 

phủ khắp mặt đất. Báu Thích Ca Tỳ Lăng Già dùng để làm đài, tám vạn 

báu Kim Cang Chân Thúc Ca và báu Phạm Ma Ni, lưới chân châu đẹp 

đẽ dùng để trang hoàng. Trên đài có bốn trụ tràng báu, như trăm ngàn 

vạn ức núi Tu Di. Trên tràng giăng lưới báu như cung trời Dạ Ma, có 

năm  trăm  ức  bảo châu vi diệu chiếu sáng ngời. Mỗi  một viên  châu  có 

tám vạn bốn ngàn ánh sáng, mỗi một ánh sáng tỏa ra tám vạn bốn ngàn 

sắc vàng khác nhau. Mỗi một sắc vàng trọn khắp cõi báu, biến hóa khắp 

nơi, mỗi sắc vàng đều biến hiện hình tướng khác biệt, hoặc hiện thành 

đài Kim Cang, hoặc thành lưới chân châu, hoặc là mây gồm nhiều loại  

hoa để làm Phật sự trong mười phương. 

Kế đó, hãy nên tưởng Phật, vì sao vậy? Chư Phật Như Lai là thân 

pháp giới, vào trong tâm tưởng của hết thảy chúng sanh. Vì vậy, khi tâm 

các ngươi tưởng Phật thì tâm ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi 

vẻ đẹp tùy hình, tâm ấy làm Phật thì tâm ấy là Phật. Biển Chánh Biến Tri 

của chư Phật từ tâm tưởng sanh. Vì thế, hãy nên một lòng hệ niệm, quán 

kỹ đức Phật ấy. 



A Nan nên biết! Thân của Vô Lượng Thọ Phật có màu như trăm 

ngàn vạn ức vàng Diêm Phù Đàn trong cõi trời Dạ Ma. Thân Phật cao 

sáu mươi vạn ức na-do-tha Hằng hà sa do-tuần. Bạch hào giữa hai mày 

uyển chuyển cuộn theo chiều bên phải như năm quả núi Tu Di. Mắt Phật 

như nước bốn biển, xanh trắng phân minh. Các lỗ chân lông trên thân tỏa 

ra quang minh như núi Tu Di. Viên quang của đức Phật ấy như trăm ức 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 702

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tam thiên đại thiên thế giới. Trong viên quang có trăm vạn ức na-do-tha 

Hằng hà sa hóa Phật. Mỗi một hóa Phật cũng có vô số hóa Bồ Tát rất 

đông để làm  thị  giả.  Vô  Lượng  Thọ  Phật  có  tám  vạn  bốn ngàn tướng. 

Trong mỗi một tướng đều có tám vạn bốn ngàn tùy hình hảo. Trong mỗi 

một  hảo,  lại  có  tám  vạn  bốn  ngàn  quang  minh.  Mỗi  một  quang  minh 

chiếu khắp chúng sanh niệm Phật trong mười phương thế giới, nhiếp thủ 

chẳng bỏ. Quang minh, tướng hảo ấy và các vị hóa Phật chẳng thể nói 

trọn, chỉ nên ức tưởng, khiến cho tâm nhãn được thấy. Thấy sự ấy rồi 

liền thấy mười phương hết thảy chư Phật. Do thấy chư Phật nên gọi là 

Niệm Phật tam-muội. Quán như thế gọi là Quán Nhất Thiết Phật Thân. 

Do  quán  thân  Phật  mà  cũng  thấy  được  tâm  Phật.  Tâm  Phật  đại  từ  bi, 

dùng Vô Duyên Từ nhiếp các chúng sanh. Người quán như vậy bỏ thân, 

sanh  sang  đời  khác,  sẽ  sanh  ở  trước  Phật,  đắc  Vô  Sanh  Nhẫn.  Vì  thế, 

người trí hãy nên buộc lòng, quán kỹ Vô Lượng Thọ Phật. 

Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  từ  một  tướng  hảo  để  nhập  quán,  chỉ 

quán tướng  bạch  hào  giữa  hai  mày  cho  thật  rõ  ràng.  Thấy  được  tướng 

bạch hào giữa hai mày thì tám vạn bốn ngàn tướng hảo sẽ tự nhiên hiện. 

Thấy  Vô  Lượng  Thọ  Phật  chính  là  thấy  mười  phương  vô  lượng  chư 

Phật. Do được thấy vô lượng chư Phật nên chư Phật hiện tiền thọ ký. 

Kế đó, lại nên quán Quán Thế Âm Bồ Tát. Vị Bồ Tát này thân cao 

tám mươi vạn ức na-do-tha do-tuần, thân màu vàng tía, đỉnh đầu có nhục 

kế,  cổ  có  viên  quang,  mỗi  phía  đều  tỏa  rộng  đến  trăm  ngàn  do-tuần. 

Trong viên quang ấy có năm trăm hóa Phật giống như Thích Ca Mâu Ni 

Phật. Mỗi một hóa Phật có năm trăm hóa Bồ Tát, vô lượng chư thiên để 

làm thị giả. Trong ánh sáng tỏa khắp quanh thân, chúng sanh trong năm 

đường, hết thảy sắc tướng đều hiện trong ấy. Trên đỉnh đầu dùng báu Tỳ 

Lăng  Già  Ma  Ni  để  làm  mão  trời,  trong  mão  trời  có  một  vị  hóa  Phật 

đứng, cao hai mươi lăm do-tuần. 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sắc  mặt  như  vàng  Diêm  Phù  Đàn,  tướng 

bạch hào giữa hai mày có đủ màu của bảy thứ báu, tỏa ra tám vạn bốn 

ngàn thứ quang minh. Mỗi một quang minh có vô lượng vô số trăm ngàn 

hóa Phật. Mỗi một hóa Phật có vô số hóa Bồ Tát làm thị giả, biến hiện tự 

tại  đầy  khắp  mười  phương  thế  giới.  Tay  Bồ  Tát  có  màu  như  hoa  sen 

hồng, có tám mươi ức quang minh vi diệu dùng làm chuỗi ngọc. Trong 

những chuỗi ngọc ấy, hiện khắp hết thảy các sự trang nghiêm. Lòng bàn 

tay có màu của năm trăm ức hoa sen nhiều màu. Mười đầu ngón tay, mỗi 

một đầu ngón có tám vạn bốn ngàn đường vân giống như nét ấn. Mỗi 

một vạch có tám vạn bốn ngàn màu. Mỗi một màu có tám vạn bốn ngàn 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 703

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ánh sáng, ánh sáng ấy mềm mại, chiếu khắp hết thảy. Bồ Tát dùng tay 

báu ấy để tiếp dẫn chúng sanh. 

Khi Ngài giở chân lên, dưới chân có tướng bánh xe ngàn căm, tự 

nhiên hóa thành năm trăm ức đài quang minh. Khi đặt chân xuống, có 

hoa Kim Cang Ma Ni rải rắc hết thảy, không đâu chẳng trọn khắp. Nơi 

những thân tướng khác, các thứ hảo trọn đủ giống như Phật chẳng khác 

biệt,  chỉ  có  nhục  kế  trên  đỉnh  đầu  và  Vô  Kiến  Đảnh  Tướng  là  chẳng 

bằng  Phật.  Người  quán  như  vậy  chẳng  gặp  các  họa,  tịnh  trừ  nghiệp 

chướng, trừ tội trong vô số kiếp sanh tử. Vị Bồ Tát như vậy chỉ nghe tên 

Ngài  đã  được  vô  lượng  phước,  huống  hồ  quán  kỹ!  Nếu  muốn  quán 

tưởng, trước hết hãy quán nhục kế, rồi quán mão trời, những tướng khác 

cũng theo thứ tự mà quán. 



Kế đó, quán Đại Thế Chí Bồ Tát. Vị Bồ Tát thân lượng lớn nhỏ 

cũng như Quán Thế Âm, viên quang mỗi phía rộng một trăm hai mươi 

lăm do-tuần, chiếu xa hai trăm năm mươi do-tuần, quang minh khắp thân 

chiếu thấu các cõi trong mười phương, [các cõi ấy đều hóa] thành màu 

vàng tía, chúng sanh hữu duyên thảy đều được thấy. Chỉ thấy được ánh 

sáng nơi một lỗ chân lông của vị Bồ Tát thì sẽ liền thấy quang minh tịnh 

diệu của mười phương vô lượng chư Phật. Vì thế, vị Bồ Tát này tên là 

Vô Biên Quang. Ngài dùng ánh sáng trí huệ chiếu khắp hết thảy, khiến 

cho lìa tam đồ, đắc vô thượng lực. Vì thế, vị Bồ Tát này có hiệu là Đại 

Thế Chí. Mão trời của vị Bồ Tát này có năm trăm hoa báu; mỗi một hoa 

báu có năm trăm đài báu. Trong mỗi một đài, tướng cõi nước tịnh diệu 

rộng  lớn  của  mười  phương  chư  Phật  đều  hiện  trong  ấy.  Nhục  kế  trên 

đỉnh giống như hoa Bát-đầu-ma533. Trên nhục kế có một bình báu chứa 

đầy  quang  minh,  hiện  khắp  các  Phật  sự.  Những  tướng  khác  nơi  thân 

giống hệt như Quán Thế Âm chẳng khác gì. 

Khi vị Bồ Tát này đi, mười phương thế giới hết thảy chấn động. 

Trong lúc cõi đất lay động, có năm trăm ức hoa báu, mỗi một hoa báu 

trang nghiêm cao rộng rõ ràng như thế giới Cực Lạc. Khi vị Bồ Tát này 

ngồi, các cõi nước bảy báu cùng lúc lay động từ cõi Kim Quang Phật ở 

phương dưới cho đến cõi Quang Minh Vương Phật ở phương trên. Trong 

khoảng ấy, vô lượng vi trần số phân thân của Vô Lượng Thọ Phật, phân 

thân của Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại Thế Chí Bồ Tát đều vân tập về cõi 

nước  Cực  Lạc, đầy  nghẹt  không trung,  ngồi  trên  tòa hoa  sen,  diễn nói 

diệu pháp độ chúng sanh khổ. 

533 Bát-đầu-ma (Padma): Hoa sen hồng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 704

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Người quán như thế sẽ trừ tội trong vô số kiếp A Tăng Kỳ sanh tử, 

chẳng ở trong thai bào, thường dạo nơi các cõi nước tịnh diệu của chư 

Phật. Nếu ai chí tâm, muốn sanh về Tây Phương thì trước hết hãy quán 

tượng Vô Lượng Thọ Phật cao một trượng sáu đứng trên mặt nước ao. 

Như đã nói trong phần trên, thân lượng [của A Di Đà Phật] vô biên, tâm 

lực của phàm phu chẳng thể quán được. Nhưng do sức túc nguyện của 

đức Như Lai ấy, hễ có ai nhớ tưởng ắt sẽ được thành tựu. Chỉ tưởng Phật 

tượng sẽ được vô lượng phước, huống hồ lại quán thân tướng đầy đủ của 

Phật. A Di Đà Phật thần thông như ý, trong mười phương cõi biến hiện 

tự tại. Hoặc hiện thân lớn đầy chật hư không, hoặc hiện thân nhỏ  một 

trượng sáu, tám thước. Những thân hình được hiện đều là sắc vàng ròng. 

Hóa Phật trong viên quang và các hoa sen báu như trong phần trên đã 

nói. Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại Thế Chí Bồ Tát hết thảy chỗ nơi thân 

giống hệt nhau, chúng sanh chỉ quán tướng nơi đầu sẽ biết là Quán Thế 

Âm hoặc biết là Đại Thế Chí. Hai vị Bồ Tát này giúp A Di Đà Phật giáo 

hóa khắp hết thảy. 



Thượng Phẩm Thượng Sanh là nếu có chúng sanh nguyện sanh về 

cõi ấy, phát ba thứ tâm, liền được vãng sanh: Một là chí thành tâm, hai là 

thâm tâm, ba là hồi hướng phát nguyện tâm. Người đầy đủ ba tâm này ắt 

sanh về cõi ấy. Lại có ba loại chúng sanh sẽ được vãng sanh. Một là từ 

tâm  không  giết,  đủ  các  giới  hạnh;  hai  là  đọc  tụng  kinh  điển  Đại  Thừa 

Phương  Đẳng,  ba  là  tu  hành  sáu  niệm534,  hồi  hướng,  phát  nguyện, 

nguyện sanh về cõi ấy. Đủ các công đức này từ một ngày cho đến bảy 

ngày thì liền được vãng sanh. Khi sanh về cõi ấy, do người này tinh tấn, 

dũng mãnh, A Di Đà Như Lai và Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, vô số hóa 

Phật, trăm ngàn tỳ-kheo, Thanh Văn đại chúng, vô lượng chư thiên, cung 

điện bảy báu. Quán Thế Âm Bồ Tát cầm đài Kim Cang cùng Đại Thế 

Chí  Bồ  Tát  đến  trước  hành  giả.  A  Di  Đà  Phật  phóng  đại  quang  minh, 

chiếu vào thân hành giả, và các vị Bồ Tát đều đưa tay nghênh tiếp. Quán 

Thế Âm, Đại Thế Chí và vô số Bồ Tát khen ngợi hành giả, khuyến tấn 

tâm  người  ấy.  Hành  giả  thấy  rồi,  hoan  hỷ,  hớn  hở,  tự  thấy  thân  mình 

ngồi trên đài Kim Cang, theo sau đức Phật như trong khoảng khảy ngón 

tay sanh về cõi kia. Sanh về cõi kia rồi, thấy sắc thân của Phật, các tướng 

trọn đủ, thấy các Bồ Tát sắc tướng trọn đủ, quang minh, rừng báu, diễn 

nói  diệu  pháp.  Nghe  rồi  liền  ngộ  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  trong  khoảnh 

khắc,  phụng  sự  khắp  chư  Phật,  trong  trọn  khắp  mười  phương,  ở  trước 

534 Lục niệm là niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm Thí, niệm Giới, niệm Thiên. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 705

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chư  Phật  lần  lượt  được  thọ  ký,  trở  về  nước  mình,  đắc  vô  lượng  trăm 

ngàn môn đà-la-ni. 



Người Thượng Phẩm Trung Sanh khéo hiểu nghĩa thú, chẳng cần 

thọ trì, đọc  tụng  kinh điển  Phương  Đẳng,  đối  với  Đệ  Nhất  Nghĩa, tâm 

chẳng kinh sợ, tin sâu nhân quả535, chẳng báng Đại Thừa. Dùng công đức 

ấy hồi hướng nguyện cầu sanh về cõi Cực Lạc. Người hành hạnh này lúc 

lâm chung, A Di Đà Phật và Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, vô lượng đại 

chúng, quyến thuộc vây quanh, cầm đài tử kim (vàng tía) đến trước hành 

giả, khen rằng: “Pháp tử! Ngươi hành Đại Thừa, hiểu Đệ Nhất Nghĩa. Vì 

thế, nay ta đến đón ngươi”, Ngài cùng với một ngàn vị hóa Phật, cùng 

lúc xòe tay [tiếp dẫn]. Hành giả tự thấy ngồi trên đài tử kim, chắp tay, 

khen ngợi chư Phật, như trong khoảng một niệm liền sanh trong ao bảy 

báu  nơi  cõi  kia.  Đài  tử  kim  ấy  như  hoa  sen  to,  qua  một  đêm  mới  nở. 

Hành giả thân có màu như vàng tía được trau giồi, dưới chân có hoa bảy 

báu, Phật và Bồ Tát đều cùng lúc phóng quang chiếu vào thân hành giả, 

mắt [người ấy] liền được mở sáng. Do những điều tu tập từ trước, nghe 

khắp các âm thanh thuần nói về Đệ Nhất Nghĩa Đế rất sâu, liền từ đài 

vàng bước xuống, lễ Phật, chắp tay, khen ngợi Thế Tôn. Sau bảy ngày, 

ngay  lập  tức  liền  được  đắc  Bất  Thoái  Chuyển  nơi  A  Nậu  Đa  La  Tam 

Miệu  Tam  Bồ  Đề.  Ngay  lập  tức  liền  có  thể  bay  đi,  đến  khắp  mười 

phương, phụng sự khắp chư Phật. Ở chỗ chư Phật, tu các tam-muội, trải  

qua một tiểu kiếp đắc Vô Sanh Nhẫn, hiện tiền thọ ký. 



Người Thượng Phẩm Hạ Sanh cũng tin nhân quả, chẳng báng Đại 

Thừa, nhưng chỉ phát vô thượng đạo tâm, dùng công đức ấy hồi hướng 

nguyện cầu sanh về cõi Cực Lạc. Khi hành giả lâm chung, A Di Đà Phật 

và  Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí  cùng  với  các  vị  Bồ  Tát  cầm  hoa  sen 

vàng, hóa ra năm trăm vị Phật, đến đón người ấy. Năm trăm vị hóa Phật 

cùng lúc đưa tay nghênh đón, khen rằng: “Pháp tử! Ngươi nay thanh tịnh 

phát vô thượng đạo tâm, ta đến đón ngươi”. Khi thấy việc này, người ấy 

liền  thấy  thân  mình  ngồi  trên  hoa  sen  vàng.  Ngồi  xong,  hoa  khép  lại, 

theo  sau  Thế  Tôn,  liền  được  sanh  vào  ao  bảy  báu.  Qua  một  ngày  một 

đêm,  hoa  sen  mới  nở.  Trong  vòng bảy  ngày,  bèn  được  thấy  Phật.  Tuy 

thấy thân Phật, nhưng tâm chẳng hiểu rõ các tướng hảo. Sau hai mươi 

535 Ở chỗ này, Hòa Thượng Tịnh Không có một kiến giải hết sức độc đáo. Trong khi 

giảng kinh Vô Lượng Thọ, Ngài đã nhắc đến đoạn kinh văn này và nói:  “Đã là đệ tử 

 Phật, đương nhiên phải tin nhân quả. Nếu không tin nhân quả thì làm sao còn gọi là 

 Phật tử cho được? Tin sâu nhân quả trong đoạn này chính là tin chắc dùng cái nhân 

 niệm Phật để cầu sanh Tịnh Độ sẽ đắc quả thành Phật”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 706

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mốt ngày mới thấy rõ ràng, nghe các âm thanh đều diễn diệu pháp, trải 

khắp mười phương, cúng dường chư Phật. Ở trước chư Phật nghe pháp 

rất sâu. Trải qua ba tiểu kiếp đắc bách pháp minh môn536, trụ Hoan Hỷ 

Địa. 



Hạng Trung Phẩm Thượng Sanh là nếu có chúng sanh thọ trì Ngũ 

Giới, trì Bát Giới Trai (Bát Quan Trai Giới), tu hành các giới, chẳng tạo 

Ngũ Nghịch, không có các lầm lỗi. Đem thiện căn ấy hồi hướng nguyện 

cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Khi lâm chung, A Di Đà Phật 

và  các  tỳ-kheo  quyến  thuộc  vây  quanh,  phóng  ánh  sáng  sắc  vàng,  đến 

chỗ người ấy, diễn thuyết Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã, khen ngợi 

xuất  gia  được  lìa  các  khổ.  Hành  giả  thấy  rồi,  tâm  hết  sức  hoan  hỷ,  tự 

thấy thân mình ngồi đài hoa sen, quỳ dài537 chắp tay, lễ Phật. Trong khi 

chưa ngẩng đầu lên, liền được sanh về thế giới Cực Lạc. Hoa sen liền 

nở. Trong khi hoa nở, nghe các thứ âm thanh khen ngợi Tứ Đế, ngay lập  

tức liền đắc đạo A La Hán, Tam Minh, Lục Thông, đủ tám giải thoát. 



Trung Phẩm Trung Sanh là nếu có chúng sanh trong một ngày một 

đêm,  trì  tám  trai  giới,  hoặc  một  ngày  một  đêm  giữ  giới  Sa  Di538,  hoặc 

536 Bách Pháp Minh Môn chính là trí huệ môn của hàng Sơ Địa Bồ Tát. Minh là trí 

huệ, Môn nghĩa là tiến nhập. Trí huệ có thể hiểu thấu suốt chân tánh của trăm môn 

sai biệt nên gọi là Minh Môn. Chữ Bách Pháp có hai cách hiểu:  

1. Bách pháp là một trăm pháp của hàng Thập Tín như trong kinh Bồ Tát Anh Lạc đã 

giảng. 

2. Bách pháp là một trăm pháp thuộc về Ngũ Vị như trong  Bách Pháp  Minh Môn 

Luận đã giảng. 

Nói chung, người ta thường hiểu theo cách thứ hai, tức là đối với hết thảy các pháp 

trong thế gian được quy nạp thành một trăm loại lớn (nên gọi là bách pháp). Hiểu 

theo cách nào thì đắc bách pháp minh môn cũng đều có nghĩa là đã thấu hiểu Thật 

Tướng của các pháp. 

537 Nguyên văn “trường quỵ”: Quỳ thẳng mình, chỉ có đầu gối và cẳng chân tỳ xuống 

đất, từ đầu đến đầu gối giữ cho nằm trên một đường thẳng. 

538 Sa Di (Śrāmanera) là danh xưng để gọi là những hàng xuất gia nam giới sơ cấp. 

Chữ Sa Di được dịch nghĩa là Cần Sách Nam (người nam siêng năng tinh tấn) ý nói 

sẽ siêng gắng cầu được thọ giới Sa Di. Chữ này còn dịch là Tức Từ, nghĩa là “dứt ác, 

hành từ”. Nữ nhân thì được gọi là Sa Di Ni. Người xuất gia, sau khi được Tăng đoàn 

chấp thuận, xét thấy tư cách phù hợp, thì phải được một vị tỳ-kheo tối thiểu đã thọ 

Cụ Túc Giới từ 10 năm trở lên thế độ, truyền thọ Ngũ Giới và Thập Giới. Sa Di lại 

được chia thành nhiều loại:  

1. Khu Ô Sa Di (Sa Di đuổi quạ): từ 7 tuổi đến 13 tuổi. 

2. Ứng Pháp Sa Di: Từ 14 đến 19 tuổi, do đã có thể thông hiểu, vâng giữ đúng pháp. 

3. Danh Tự Sa Di: Những người từ 20 đến 70 tuổi, bởi lẽ, những người này đã có thể 

thọ giới Cụ Túc, nhưng do chưa thọ Đại Giới, nên tạm gọi là Sa Di. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 707

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

một ngày một đêm giữ Cụ Túc Giới539, oai nghi không thiếu. Dùng công 

đức  ấy  hồi  hướng  phát  nguyện  cầu  sanh  về  cõi  Cực  Lạc,  giới  hương 

huân  tu.  Hành  giả  như  thế  lúc  lâm  chung,  thấy  A  Di  Đà  Phật  và  các 

quyến thuộc phóng ánh sáng sắc vàng, cầm hoa sen bảy báu, đến trước 

hành  giả.  Hành  giả  tự  nghe  trên  hư  không  có  tiếng  khen  ngợi:  “Thiện 

nam tử! Như ngươi là người lành, do tùy thuận lời dạy của tam thế chư 

Phật  nên ta đến đón ngươi”.  Hành  giả thấy  ngồi  trên hoa sen, hoa  sen 

liền khép lại, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới ở trong ao báu. Sau 

bảy ngày hoa mới nở. Hoa đã nở rồi, mở mắt, chắp tay, khen ngợi Thế 

Tôn,  nghe  pháp  hoan  hỷ,  đắc  Tu  Đà  Hoàn.  Nửa  kiếp  sau  thành  A  La 

Hán. 



Trung Phẩm Hạ Sanh là nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân hiếu 

dưỡng cha mẹ, hành hạnh nhân từ của thế gian. Người ấy khi lâm chung 

gặp thiện tri thức vì người ấy rộng nói những sự vui trong cõi A Di Đà 

Phật,  cũng  nói  bốn  mươi  tám  nguyện  của  tỳ-kheo  Pháp  Tạng.  Nghe 

chuyện ấy xong liền mạng chung, ví như trong khoảng tráng sĩ co duỗi 

cánh tay, liền sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Sau bảy ngày gặp 

Quán Thế Âm và Đại Thế Chí, nghe pháp hoan hỷ, đắc Tu Đà Hoàn. 

Qua một tiểu kiếp thành A La Hán. 



Hạ Phẩm Thượng Sanh là nếu có chúng sanh làm các nghiệp ác, 

tuy chẳng phỉ báng kinh điển Phương Đẳng, nhưng người ngu như thế 

tạo nhiều pháp ác, chẳng hề hổ thẹn. Lúc lâm chung, gặp thiện tri thức, 

vì người  ấy  nói  danh  hiệu tựa  đề  của  mười  hai  bộ  kinh  Đại Thừa.  Do 

nghe danh hiệu các kinh như thế, trừ khử ác nghiệp cực nặng trong ngàn 

kiếp. Bậc trí lại dạy người ấy chắp tay, xưng “Nam Mô A Di Đà Phật”. 

Do xưng danh hiệu Phật, trừ tội trong năm  mươi ức kiếp sanh tử. Lúc 

bấy giờ, đức Phật ấy liền sai hóa Phật, hóa Quán Thế Âm, hóa Đại Thế 

Chí, đến trước hành giả, khen rằng: “Này thiện nam tử! Do ngươi xưng 

danh  hiệu  Phật,  các  tội  tiêu  diệt,  ta  đến  đón  ngươi”.  Nói  lời  ấy  xong, 

hành giả liền thấy quang minh của hóa Phật trọn khắp trong phòng. Thấy 

Riêng đối với nữ nhân, trước khi được thọ đại giới thành tỳ-kheo-ni thì Sa Di Ni lại 

phải qua một giai đoạn nữa gọi là Thức Xoa Ma Na (Học Pháp Nữ). 

539 Cụ Túc Giới: Giới của tỳ-kheo và tỳ-kheo-ni. Thông thường, theo truyền thống 

Bắc Tông, Cụ Túc Giới được truyền thừa và tuân thủ theo như Tứ Phần  Luật quy 

định. Tỳ-kheo thọ 250 giới, tỳ-kheo-ni thọ 348 giới. Người thọ Cụ Túc Giới tối thiểu 

phải tròn 20 tuổi, nhưng không được vượt quá 70 tuổi, đã từng thọ Sa Di Giới, không 

vi phạm lỗi, không có ác tướng, ẩn tật, và phải được sự chứng minh và truyền thọ 

giới pháp của Tam Sư Thất Chứng. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 708

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

xong  hoan  hỷ  liền  mạng  chung,  cưỡi  hoa  sen  báu,  theo  sau  hóa  Phật, 

sanh trong ao báu. Trải qua bốn mươi chín ngày, hoa sen bèn nở. Trong 

khi hoa nở, Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại Thế Chí Bồ Tát phóng 

đại quang minh, ở trước người ấy, vì họ nói mười hai bộ kinh rất sâu. 

Nghe xong tin hiểu, phát vô thượng đạo tâm. Sau mười tiểu kiếp, trọn đủ 

bách pháp minh môn, được nhập Sơ Địa. 



Hạ Phẩm Trung Sanh là nếu chúng sanh hủy phạm Ngũ Giới, Bát 

Giới và Cụ Túc Giới. Kẻ ngu như thế trộm vật Tăng Kỳ540, ăn cắp vật 

của hiện tiền tăng, thuyết pháp bất tịnh, chẳng hề hổ thẹn, dùng các ác 

nghiệp để tự trang nghiêm. Tội nhân như thế do vì ác nghiệp đáng đọa 

địa ngục. Lúc mạng sắp hết, các thứ lửa địa ngục cùng lúc hiện đến, gặp 

thiện tri thức do lòng đại từ bi vì kẻ ấy khen nói thập lực oai đức của A 

Di Đà Phật, khen ngợi rộng rãi quang minh, thần lực của đức Phật ấy, 

cũng như khen ngợi Giới, Định, Huệ, Giải Thoát, Giải Thoát Tri Kiến. 

Người ấy nghe xong, trừ được tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử. Lửa 

mạnh địa ngục hóa thành gió nhẹ mát rượi, thổi các hoa trời, trên mỗi 

hoa đều có hóa Phật, hóa Bồ Tát đón tiếp người ấy. Như trong khoảng 

một niệm, liền được sanh vào trong ao bảy báu, ở trong hoa sen trải qua 

sáu kiếp hoa sen mới nở. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí dùng tiếng Phạm 

âm  an  ủi  người  ấy,  vì  người  ấy  nói  kinh  điển  Đại  Thừa  rất  sâu.  Nghe 

pháp ấy xong, ngay lập tức liền phát vô thượng đạo tâm. 



Hạ Phẩm Hạ Sanh là nếu có chúng sanh chẳng làm thiện nghiệp, 

[mà tạo] Ngũ Nghịch, Thập Ác, trọn đủ các điều bất thiện. Kẻ ngu như 

thế do ác nghiệp nên đáng đọa vào ác đạo trải qua nhiều kiếp, chịu khổ 

vô cùng. Người ngu như thế tới lúc lâm chung gặp thiện tri thức an ủi 

nhiều cách, vì kẻ ấy nói diệu pháp, dạy kẻ ấy niệm Phật541. Kẻ ấy bị sự 

khổ  bức  bách,  chẳng  thể  niệm  Phật,  thiện  hữu  bảo  rằng:  “Nếu  ngươi 

chẳng thể yên định niệm đức Phật ấy thì hãy nên xưng danh Vô Lượng 

Thọ Phật. Chí tâm như thế khiến cho tiếng niệm chẳng dứt, đầy đủ mười 

niệm xưng Nam Mô A Di Đà Phật. Do xưng danh hiệu Phật, trong mỗi 

một niệm, trừ được tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử. Khi mạng chung, 

thấy hoa sen vàng giống như vầng mặt trời, ở trước người ấy. Như trong 

khoảng  một  niệm,  liền được  vãng sanh thế giới  Cực  Lạc.  Ở trong hoa 

540 Tăng Kỳ (Samghika): Có nghĩa là Đại Chúng. Tăng Kỳ vật là đồ vật thuộc chúng 

hiện tiền tăng, thường trụ tăng. 

541 Chữ “niệm Phật” ở đây chỉ chung các phép niệm Phật không phải là Trì Danh, mà 

đặc biệt chỉ cho cách Quán Tưởng Niệm Phật trong Quán Kinh. Chính từ câu này, 

Thiện Đạo đại sư đã nhấn mạnh Quán Kinh quy kết về Trì Danh Niệm Phật. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 709

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sen, đủ mười hai đại kiếp, hoa sen mới nở. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí 

dùng  âm  thanh  đại  bi,  vì  kẻ  ấy  rộng  nói  Thật  Tướng  của  các  pháp  và 

cách  trừ  diệt  tội.  Nghe  xong  hoan  hỷ,  ngay  lập  tức  phát  tâm  Bồ  Đề. 

Thiện nam tử, thiện nữ nhân chỉ nghe danh hiệu Phật và danh hiệu hai vị 

Bồ Tát liền trừ tội trong vô lượng kiếp sanh tử, huống là ức niệm! Nếu là 

người niệm Phật thì Quán Thế Âm và Đại Thế Chí là bạn thù thắng, sẽ 

ngồi nơi đạo tràng, sanh trong nhà chư Phật. 

Nhận định: Quán Âm Đại Sĩ phân thân trong các cõi số nhiều như 

vi trần,  tầm  thanh  cứu  khổ.  Tuy  mỗi  loài  mong  cầu khác  nhau,  nhưng 

Ngàì đều khiến cho được mãn nguyện; quả thật chỉ muốn làm cho hết 

thảy chúng sanh đắc đại Niết Bàn, viên thành Phật đạo mà thôi! Nhưng 

do chúng sanh căn khí bất nhất, chẳng thể khế hợp trực tiếp điều Ngài 

mong mỏi nên chẳng thể không dùng Dục để lôi kéo họ trước, rồi mới 

khiến cho họ nhập Phật trí. Vãng sanh Tây Phương chính là con đường 

trọng yếu thẳng chóng để đắc đại Niết Bàn. Vì thế, Ngài phù tá Phật Di 

Đà tiếp dẫn chúng sanh, khiến cho thượng thánh hạ phàm đều cùng trong 

đời này thoát cõi Sa Bà đây, sanh sang cõi Cực Lạc kia nhằm thỏa bổn 

nguyện  độ  sanh.  Nay  sao  lục  kinh  hòng  dẫn  chứng,  riêng  phần  Cửu 

Phẩm  trong  Quán  Kinh  là  sao  lục  cặn  kẽ  nhất  để  mong  cho  hết  thảy 

những người cùng hàng hiểu cặn kẽ oai đức, thần lực của Tam Thánh, 

nhân hiện tại và quả mai sau của chín phẩm [vãng sanh], hòng phát tâm 

vô thượng, tạo chí hướng vãng sanh mạnh mẽ, hăm hở. Biết như thế thì 

sẽ an ủi được tấm lòng đau đáu đại bi cứu khổ triệt để của Đại Sĩ, mà 

cũng chẳng phụ thiên chân Phật tánh vốn sẵn có ở ngay trong tâm của 

chúng ta. 

 10. Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh (Lược 

 trích)



Một thời, đức Phật ngự tại núi Bổ Đà Lạc Ca, trong đạo tràng Bảo 

Trang Nghiêm nơi cung điện của Quán Thế Âm cùng với vô ương số542

Bồ Tát, vô lượng đại Thanh Văn, vô lượng thiên, long bát bộ thần v.v... 

542  Vô  Ương  Số  (Asamkhyeyam  hoặc  Asankhya)  là  từ  ngữ  dịch  nghĩa  của  chữ  A-

tăng-kỳ. Ương (央) ở đây là hết, cùng tận. Chữ A-tăng-kỳ vốn dùng để chỉ một thời 

gian rất dài, về sau được dùng để chỉ một con số rất lớn. Chữ này còn được dịch là 

Vô Lượng Số. Nếu hiểu là một con số lớn cụ thể thì một A-tăng-kỳ là một ngàn vạn 

vạn vạn vạn vạn vạn vạn vạn triệu (tám chữ vạn. Một vạn vạn là một ức, một vạn ức 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 710

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đều  đến  nhóm  họp.  Lúc  bấy  giờ,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  ngầm  phóng 

quang minh thần thông, chiếu sáng rực mười phương cõi nước đều biến 

thành  sắc  vàng.  Ánh  sáng  của  mặt  trời  và  mặt  trăng  đều  chẳng  hiện. 

Tổng Trì Vương Bồ Tát thấy vậy, ngạc nhiên cho là điều chưa từng có, 

hỏi Phật:  

- Tướng thần thông như thế là do ai phóng ra? 

Phật dạy:  

- Nay trong hội này có Bồ Tát tên là Quán Thế Âm Tự Tại, từ vô 

lượng kiếp đến nay, thành tựu đại từ đại bi, khéo có thể tu tập vô lượng 

môn đà-la-ni, vì muốn an lạc các chúng sanh nên ngầm hiện sức đại thần 

thông như thế. 

Quán Thế Âm Bồ Tát bạch Phật rằng:  

- Con có Đại Bi Tâm Đà La Ni Chú, nay con muốn nói. Do vì làm 

cho các chúng sanh được an lạc, vì được thọ mạng, vì được giàu có, dư 

dật, vì trừ diệt hết thảy ác nghiệp tội nặng, vì tăng trưởng các công đức 

của hết thảy bạch pháp, vì mau có thể trọn đủ hết thảy các thứ mong cầu. 

Kính xin Thế Tôn xót thương cho phép. 

Phật nói:  

- Ông đại từ bi an lạc chúng sanh, muốn nói thần chú, Như Lai tùy 

hỷ. 

Quán Thế Âm nói:  

- Con nhớ vô lượng ức kiếp trong quá khứ có Phật hiệu là Thiên 

Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai. Đức Phật ấy thương con và hết thảy 

chúng sanh, nói Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, 

dùng cánh tay sắc vàng xoa đỉnh đầu con bảo: “Ông nên trì tâm chú này, 

vì khắp hết thảy chúng sanh đời ác trong tương lai mà tạo đại lợi lạc”. 

Con trong khi ấy chỉ mới trụ Sơ Địa, do vừa nghe chú này bèn vượt lên 

Đệ Bát Địa, liền phát thệ rằng: “Nếu trong tương lai con có thể tạo lợi 

ích an lạc cho hết thảy chúng sanh thì khiến cho thân con trọn đủ ngàn 

mắt, ngàn tay”. Nguyện như thế xong, ngay lập tức trọn đủ. Ngàn vị Phật 

trong  mười  phương  đều  phóng  quang  minh,  chiếu  chạm  thân  con  và 

mười phương vô biên thế giới. Kẻ nào muốn tụng trì thì phải khởi tâm từ 

bi đối với chúng sanh, trước hết hãy nên phát nguyện theo con:  

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con mau biết hết thảy pháp, 

là một triệu). Đôi khi kinh điển dùng chữ này để phiếm chỉ con số rất lớn, chẳng thể 

đếm được. Theo ngu ý, trong kinh này, chữ Vô Ương Số dùng với ý nghĩa phiếm chỉ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 711

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm được mắt trí huệ, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con mau độ hết thảy chúng, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm đắc thiện phương tiện, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con mau ngồi thuyền Bát Nhã, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm vượt được biển khổ, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm đắc Giới Định đạo, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm lên núi Niết Bàn, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm về nhà vô vi, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm đồng thân pháp tánh, 

 Nếu con hướng núi đao, 

 Núi đao tự gãy sụp, 

 Nếu con hướng vạc lửa, 

 Vạc lửa tự tiêu diệt, 

 Nếu con hướng địa ngục, 

 Địa ngục tự khô cạn, 

 Nếu con hướng ngạ quỷ, 

 Ngạ quỷ tự no đủ, 

 Nếu con hướng Tu La, 

 Ác tâm tự điều phục, 

 Nếu con hướng súc sanh, 

 Tự đắc đại trí huệ, 

Phát nguyện ấy xong, chí tâm xưng niệm danh hiệu của con, cũng 

nên chuyên niệm Bổn Sư của con là A Di Đà Như Lai, rồi mới tụng chú. 

Một đêm tụng đủ bảy biến sẽ trừ được trọng tội trong trăm ngàn vạn ức 

kiếp sanh tử nơi thân. Nếu các trời người tụng trì chương cú Đại Bi thì 

khi lâm chung, mười phương chư Phật đều đến đưa tay [tiếp dẫn], muốn 

sanh  cõi  Phật  như  thế  nào  sẽ  đều  tùy  theo  lòng  mong  mà  được  vãng 

sanh.  Kẻ  tụng  trì  thần  chú  Đại  Bi  mà  đọa  trong  ba  ác  đạo  thì  con  thề 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 712

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chẳng thành Chánh Giác. Ai tụng trì thần chú Đại Bi mà chẳng sanh về 

các cõi nước Phật thì con thề chẳng thành Chánh Giác. Ai tụng trì thần 

chú  Đại  Bi  mà  trong  đời này  hết thảy  điều  mong  cầu  chẳng được  toại 

nguyện thì chẳng được gọi là Đại Bi Tâm Đà La Ni. Chỉ trừ chẳng lành, 

trừ chẳng chí thành, hết thảy Thập Ác, Ngũ Nghịch, báng người, báng 

pháp,  phá  giới,  phá  trai,  phá  tháp,  hoại  chùa,  trộm  Tăng  Kỳ  vật,  ô  uế 

phạm hạnh thanh tịnh, hết thảy ác nghiệp tội nặng như thế đều trừ sạch, 

chỉ trừ một chuyện: Sanh lòng nghi đối với chú này. 

Lại nữa, người tụng Đại Bi Tâm Chú được mười lăm thứ sanh tốt 

lành, chẳng hứng chịu mười lăm thứ chết xấu ác. Một là chẳng bị chết vì 

đói khát, khốn khổ; hai là chẳng bị chết vì gông xiềng, đánh đập; ba là 

chẳng bị chết vì oán gia, cừu thù; bốn là chẳng bị chết trong trận mạc; 

năm là chẳng bị chết vì cọp, sói, ác thú tàn hại; sáu chẳng chết vì bị rắn 

độc, bọ cạp cắn; bảy là chẳng chết vì nước chìm, lửa đốt; tám là chẳng 

chết vì trúng thuốc độc; chín là chẳng bị cổ độc hại chết; mười là chẳng 

bị cuồng loạn, mất trí mà chết; mười một là chẳng bị chết vì rơi té nơi 

rừng núi, vách đá; mười hai là chẳng chết vì kẻ ác, ma mị; mười ba là 

chẳng chết vì tà thần ác quỷ thừa dịp làm hại; mười bốn là chẳng bị chết 

vì bệnh ngặt dây dưa; mười lăm là chẳng chết vì tự hại trái phận. 

[Mười lăm thứ sanh tốt lành]: Một là nơi chỗ sanh về, thường gặp 

vua tốt lành; hai là thường sanh nơi nước tốt lành; ba là thường gặp thời 

tốt lành; bốn là thường gặp bạn lành; năm là thân căn thường được đầy 

đủ; sáu là đạo tâm thuần thục; bảy là chẳng phạm giới cấm; tám là tất cả 

quyến thuộc ân nghĩa, hòa thuận; chín là tài sản dồi dào; mười là thường 

được người khác cung kính, nâng đỡ; mười một là tất cả của cải không 

bị kẻ khác cướp đoạt; mười hai là những điều mong muốn đều được toại 

ý; mười ba là long, thiên, thiện thần thường luôn ủng hộ, bảo vệ; mười 

bốn là sanh vào nơi được thấy Phật, nghe pháp; mười lăm là nghe chánh 

pháp,  ngộ  ý  nghĩa  sâu.  Hết  thảy  trời,  người  hãy  nên  thường  tụng  trì, 

đừng sanh biếng nhác. 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nói  lời  ấy  xong  liền  nói  Quảng  Đại  Viên 

Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đại Đà La Ni Thần Diệu Chương Cú như thế 

này:

 Nam mô hát ra đát na đá ra dạ da. Nam mô a rị da, bà lô yết đế 

 thước bát ra da. Bồ Đề tát đỏa bà da. Ma ha tát đá bà da. Ma ha ca lô ni 

 ca da. Án, tát bàn ra phạt duệ. Số đát na đát tả. Nam mô tất cát lật đỏa y 

 mông a rị da. Bà lô cát đế thất phật ra lăng đà bà. Nam mô na ra cẩn 

 trì. Hê rị ma ha bàn đá sa mế. Tát bà a tha đậu thâu bằng. A thệ dựng. 


 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 713

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tát bà tát đá na ma bà tát đa na ma bà già. Ma phạt đặc đậu. Đát điệt 

 tha: Án, a bà lô hê. Lô ca đế. Ca lô đế. Di hê rị. Ma ha bồ đề tát đỏa. Tát 

 bà, tát bà. Ma ra, ma ra, ma hê, ma hê, rị đà dựng. Câu lô, câu lô, yết 

 mông. Độ lô, độ lô, phạt xà da đế. Ma ha phạt xà da đế. Đà ra, đà ra, 

 địa rị ni.  Thất  Phật ra da.  Giá ra,  giá  ra.  Ma  ma (đến  chỗ  này  xưng  tên 

 người thọ trì) phạt ma ra. Mục đế lệ. Y hê, y hê. Thất na, thất na. A ra sâm 

 phật ra xá lợi. Phạt sa phạt sâm. Phật ra xá da. Hô lô, hô lô, ma ra. Hô 

 lô, hô lô, hê rị. Sa ra, sa ra. Tất rị, tất rị. Tô rô, tô rô. Bồ đề dạ, bồ đề 

 dạ. Bồ đà dạ, bồ đà dạ. Di đế rị dạ. Na ra cẩn trì. Địa rị sắt ni na. Ba dạ 

 ma na. Sa bà ha. Tất đà dạ. Sa bà ha. Ma ha tất đà dạ. Sa bà ha. Tất đà 

 dụ nghệ, thất bàn ra da. Sa bà ha. Na ra cẩn trì. Sa bà ha. Ma ra na ra. 

 Sa bà ha. Tất ra tăng a mục kiếp543 da. Sa bà ha. Sa bà ma ha a tất đà 

 dạ. Sa bà ha. Giả cát ra a tất đà dạ. Sa bà ha. Ba đà ma yết tất đà dạ. Sa 

 bà ha. Na ra cẩn trì bàn già ra da. Sa bà ha. Ma bà lợi thắng yết ra dạ. 

 Sa bà ha. Nam mô hát ra đát na đá ra dạ da. Nam mô a rị da, bà lô cát 

 đế. Thước bàn ra dạ. Sa bà ha. Án, tất điện đô. Mạn đá ra. Bạt đà dạ. Sa 

 bà ha. 

Nói chú này xong, đại địa sáu lượt chấn động, trời mưa hoa báu. 

Mười phương chư Phật đều cùng hoan hỷ, thiên ma ngoại đạo hoảng sợ 

lông  dựng  cả  lên.  Hết  thảy  đại  chúng  trong  hội  đều  được  chứng  quả, 

hoặc đắc Tứ Quả cho đến Thập Địa. Vô lượng chúng sanh phát Bồ Đề 

tâm. Đại Phạm thiên vương bạch cùng Bồ Tát rằng:  

- Kính mong Đại Sĩ vì con nói hình mạo, tướng trạng của đà-la-ni  

này. 

Quán Thế Âm Bồ Tát nói:  

- Tâm đại từ bi, tâm bình đẳng, tâm vô vi, tâm không nhiễm đắm, 

tâm  không  quán,  tâm  cung  kính,  tâm  khiêm  hạ,  tâm  vô  tạp  loạn,  tâm 

không kiến thủ, tâm vô thượng Bồ Đề là [hình mạo, tướng trạng của đà-

la-ni  này].  Ông  hãy  nên  y  theo  đây  để  tu  hành.  Đà-la-ni  này  do  chín 

mươi chín ức Hằng hà sa chư Phật trong quá khứ nói ra, nhằm làm cho 

những người tu hành  Lục  Độ  mau  được  trọn đủ,  nhằm  làm  cho  người 

chưa phát tâm Bồ Đề sẽ mau phát, nhằm làm cho hàng Bồ Tát chưa đạt 

đến Sơ Trụ sẽ mau đạt được. Lại làm cho họ đạt được Phật địa, tự nhiên 

thành tựu ba mươi hai tướng, tám mươi thứ tùy hình hảo, có thể làm cho 

543 Cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh chép chữ này là “kiếp” (劫), còn những bản lưu hành thường 

chép là khê (佉, còn đọc là “khư”). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 714

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nước trong bốn đại hải trào dâng, có thể làm cho núi Tu Di, núi Thiết Vy 

nát  như  vi  trần.  Nếu  các  trời,  người  trì  tụng  đà-la-ni  này  mà  tắm  gội 

trong  sông  ngòi,  biển  cả,  những  chúng  sanh  trong  ấy  được  dính  nước 

tắm từ nơi thân người ấy thì hết thảy ác nghiệp trọng tội đều tiêu diệt, 

liền được chuyển sanh vào Tịnh Độ nơi phương khác, liên hoa hóa sanh, 

chẳng nhận lãnh thân sanh từ bào thai hoặc thân thấp sanh, noãn sanh; 

huống hồ người thọ trì, đọc tụng. Nếu người tụng trì đi trên đường sá, 

khi gió lớn thổi tới, lùa qua lông, tóc, y phục trên thân người ấy rồi phớt 

qua  những  loài  chúng  sanh  thì  hết  thảy  trọng  chướng  ác  nghiệp  của 

những kẻ được cơn gió thừa thổi chạm vào thân sẽ đều cùng diệt sạch, 

chẳng còn phải hứng chịu quả báo trong ba đường ác, thường sanh trước 

Phật. 

Hãy  nên  biết:  Quả  báo,  phước  đức  của  người  thọ  trì  chẳng  thể 

nghĩ bàn, trời, rồng, quỷ thần đều dấy lòng cung kính người ấy, tôn trọng 

như  Phật.  Hãy  nên  biết  người  ấy  là  Phật  thân  tạng  vì  được  chín  mươi 

chín  ức  Hằng  hà  sa  Phật  yêu  mến,  là  quang  minh  tạng  vì  được  quang 

minh của hết thảy Như Lai chiếu tới, là từ bi tạng vì thường dùng đà-la-

ni cứu chúng sanh, là diệu pháp tạng vì nhiếp khắp hết thảy các môn đà-

la-ni, là thiền định tạng vì trăm ngàn tam-muội thường hiện tiền, là hư 

không  tạng  vì  thường  dùng  Không  Huệ  để  quán  chúng  sanh,  là  vô  úy 

tạng vì long, thiên, thiện thần thường hộ trì, là diệu ngữ tạng vì tiếng đà-

la-ni nơi miệng chẳng đoạn tuyệt, là thường trụ tạng vì tam tai ác nghiệp 

chẳng  thể  hoại,  là  giải  thoát  tạng  vì  thiên  ma  ngoại  đạo  chẳng  thể  níu 

giữ,  là  dược  vương  tạng  vì  thường  dùng  đà-la-ni  trị  bệnh  cho  chúng 

sanh, là thần thông tạng vì dạo chơi các cõi Phật, đắc tự tại. Nếu ai có 

thể vì các chúng sanh dẹp trừ khổ nạn, đúng pháp tụng trì, thì nên biết 

người ấy chính là người đầy đủ đại bi, chẳng bao lâu sẽ thành Phật, sẽ 

chứng Tứ Sa Môn Quả ngay trong đời này. Bậc lợi căn có huệ quán thì 

quả vị Thập Địa quyết sẽ đạt được, chẳng khó; huống hồ những phước 

báo nhỏ nhặt trong thế gian ư? Tất cả những mong cầu không gì chẳng 

được toại nguyện. 

Phật bảo A Nan:  

- Thần chú như thế có tên là Quảng Đại Viên Mãn, một tên khác 

là Vô Ngại Đại Bi, tên khác nữa là Cứu Khổ Đà La Ni, tên nữa là Diên 

Thọ  Đà  La  Ni,  tên  nữa  là  Diệt  Ác  Thú  Đà  La  Ni,  tên  nữa  là  Phá  Ác 

Nghiệp Chướng Đà La Ni, tên nữa là Mãn Nguyện Đà La Ni, tên nữa là 

Tùy Tâm Tự Tại Đà La Ni, tên nữa là Tốc Siêu Thượng Địa Đà La Ni. 

A Nan thưa:  

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 715

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

- Vị Bồ Tát này có danh hiệu như thế nào mà có thể khéo tuyên 

thuyết đà-la-ni như vậy? 

Phật nói:  

- Vị Bồ Tát này tên là Quán Thế Âm Tự Tại, cũng tên là Niêm 

Sách,  còn  có  tên  là  Thiên  Quang  Nhãn.  Vị  Bồ  Tát  này  sức  oai  thần 

chẳng thể nghĩ bàn, từ vô lượng kiếp trong quá khứ đã thành Phật, hiệu 

là Chánh Pháp Minh Như Lai, do đại bi nguyện lực vì muốn phát khởi 

hết thảy Bồ Tát, an lạc thành thục các chúng sanh nên hiện làm Bồ Tát. 

Đại chúng các ông, các vị Bồ Tát Ma Ha Tát, Đế Thích, Phạm Vương, 

long thần đều nên cung kính, đừng sanh khinh mạn. Hết thảy trời người 

thường phải nên cúng dường, chuyên xưng niệm danh hiệu [Quán Thế 

Âm Bồ Tát], đắc vô lượng phước, diệt vô lượng tội, mạng chung sẽ vãng 

sanh về cõi Phật A Di Đà. 

 11. Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh (Lược trích) 



Một thời, đức Phật ngự tại đạo tràng Măng Tre ở thành Thất La 

Phiệt,  Quán  Tự  Tại Bồ  Tát và vô  lượng câu-chi na-dữu-đa  (na-do-tha) 

trăm ngàn thần tiên trì chú  (Thời cổ, gọi Phật, Bồ Tát là “nội tiên”, chứ không 

 phải là tiên nhân của ngoại đạo như trong thế tục), trước sau vây quanh. Đến 

nơi xong, đảnh lễ dưới chân Phật, bạch rằng:  



- Con có thần chú tâm tên là Thập Nhất Diện544, trọn đủ oai lực 

lớn, do mười một câu-chi chư Phật đã nói. Con nay nói ra vì muốn lợi 

544  Thập  Nhất  Diện  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Tâm  Chú:   “Kính  lễ  Tam  Bảo,  kính  lễ 

 Thánh Trí Hải Biến Chiếu Trang Nghiêm Vương Như Lai, kính lễ Nhất Thiết Như 

 Lai Ứng Chánh Đẳng Giác, kính lễ Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát Ma Ha Tát Đại Bi 

 giả. Đát điệt tha, ám, đạt ra, đạt la. Địa rị, địa rị. Đỗ rô, đỗ rô. Nhất sái phạt sái. 

 Chiết lệ, chiết lệ. Bát ra chiết lệ, bát ra chiết lệ. Câu tố mê. Câu tô ma phạt lệ. Nhất 

 lý, di lý. Chỉ lý, chỉ trưng. Xã ma ba lệ da, tuất đà tát đỏa. Mạc ha ca rô ni ca, sa 

 ha”   (Namo  ratna  trayāya.  Namah  ārya  jñāna  sagāra  vairochana  vyuhā  rājāya 

tathāgatāya arhate samyaksam buddhāya. Namah sarva tathāgatebhyah, arhadbhyah 

samyak  sambuddhebhyah.  Namah  ārya  Avalokiteshvarāya  bodhisattvāya, 

mahāsattvāya  mahākārunikāya.  Tadyathā:  Aum,  dhara  dhara.  Dhiri,  dhiri.  Dhuru, 

dhuru. Itti, vatte. Chale, chale. Prachale, prachale. Kusume. Kusuma vare. Ili, mili. 

Citi jvalam. Apanaye, svāha). Phần phiên âm tiếng Hán dựa theo bản dịch của ngài 

Huyền Trang (Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, kinh số 1071, tập 20), phần tiếng 

Phạn dựa theo tác phẩm  Nyung Na, The means of Achievement of the Eleven-faced

 Great Compassionate One, Avalokiteshvara (do Lama Thubten Zopa Rinpoche và

George Churinoff biên dịch, Wisdom Publications, Boston, 1995, trang 105). So với 

bản tiếng Phạn, bản của ngài Huyền Trang dài hơn. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 716

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lạc hết thảy hữu tình, diệt hết thảy ác, những điều mong cầu trong tâm 

đều  được  toại  ý.  Con  chẳng  thấy  người,  trời,  ma,  Phạm  Vương  có  thể 

dùng hết thảy tai ương, hoạn nạn ngang trái, ma chướng, đao, gậy, độc 

dược,  trù  ếm,  nguyền  rủa  để  làm  hại  người  dùng  chú  này  bảo  vệ  thân 

mình, chỉ trừ kẻ ác nghiệp quyết định đã báo ứng chín muồi. Thế Tôn 

chứng biết, chuyện ấy ắt phải như vậy, chỉ nên tin nhận, chẳng nên phân 

biệt. Thần chú tâm này được hết thảy chư Phật cùng khen ngợi, cùng tùy 

hỷ. 

Con nhớ quá khứ Căng Già sa kiếp  (tức Hằng hà sa) trước, có Phật 

hiệu là Bách Liên Hoa Nhãn Vô Chướng Ngại Đảnh Xí Thịnh Công Đức 

Quang Vương Như Lai, khi ấy con làm  đại tiên nhân, từ nơi đức Phật 

nhận  được  thần  chú  này,  thấy  mười  phương  Phật,  ngay  lập  tức  chứng 

đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn. Vì thế, tịnh tín nam nữ hãy nên cung kính, chí 

tâm hệ niệm. Mỗi lúc sáng sớm, tụng chú này một trăm lẻ tám biến thì 

nơi thân hiện tại sẽ được mười thứ lợi ích thù thắng:  

- Một là thân thường không bệnh. 

- Hai là mười phương chư Phật nhiếp thọ. 

- Ba là của cải, cơm áo, thọ dụng vô tận. 

- Bốn là có thể khuất phục oán địch không sợ hãi 

- Năm là khiến cho những kẻ tôn quý cung kính, coi trọng lời nói. 

- Sáu là cổ độc, quỷ mị chẳng thể làm hại. 

- Bảy là hết thảy đao gậy chẳng thể làm hại. 

- Tám là nước chẳng thể chìm được. 

- Chín là lửa chẳng thể thiêu được. 

- Mười là trọn chẳng chết ngang trái. 

Lại được bốn thứ công đức lợi ích thù thắng:  

- Một là khi lâm chung được thấy chư Phật. 

- Hai là trọn chẳng đọa vào các đường ác. 

- Ba là chẳng chết vì hiểm nạn, tai ách. 

- Bốn là được sanh về thế giới Cực Lạc. 

Lại  trong Căng  Già sa kiếp về đời  quá khứ,  có  Phật hiệu là Mỹ 

Âm Hương, con làm thân đại cư sĩ, ở nơi đức Phật nhận được chú này, 

liền vượt thoát bốn vạn kiếp sanh tử. Tụng trì chú này lại đắc đại bi trí 

tạng của chư Phật, hết thảy pháp môn giải thoát của Bồ Tát. Nếu tụng 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 717

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chú  này  một  biến  liền  diệt  được  bốn  tội  căn  bản545  và  Ngũ  Vô  Gián, 

khiến cho những tội ấy chẳng còn sót. Con do chú này mà danh hiệu tôn 

quý, khó thể được nghe. Nếu có ai xưng niệm danh hiệu của trăm ngàn 

câu-chi  na-dữu-đa  Phật  và  lại  có  kẻ  tạm  thời  chí  tâm  xưng  niệm  danh 

hiệu của con thì công đức của hai người ấy bình đẳng như nhau. Những 

ai xưng danh  con  đều đắc  địa vị  Bất  Thoái  Chuyển,  lìa hết thảy  bệnh, 

thoát hết thảy chướng, hết thảy sợ hãi, diệt trừ điều ác nơi thân - ngữ - ý, 

huống hồ thọ trì, đọc tụng thần chú do con đã nói, tu hành đúng như lời 

dạy, đối với Vô Thượng Bồ Đề, người ấy sẽ lãnh nhận như đang nắm 

trong bàn tay. 

 12. Bất Không Quyến Sách Chú Tâm Kinh (Lược trích)



Một  thời,  đức  Phật  ngự  tại  núi  Bố  Đát  Lạc  Ca,  trong  cung  của 

Thánh  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  vô  lượng  cây  bằng  nhiều  chất  báu  vây 

quanh trang nghiêm. Đại tỳ-kheo, Bồ Tát, trời, người vây quanh. Thánh 

Quán Tự Tại Bồ Tát bạch Phật rằng:  



- Con có thần chú tâm tên là Bất Không Quyến Sách. Trong chín 

mươi mốt kiếp xưa kia có thế giới tên là Thắng Quán, Phật hiệu là Thế 

Chủ Vương Như Lai, con từ đức Phật nhận lãnh chú tâm này, giáo hóa 

vô lượng trăm ngàn thiên tử khiến cho họ hướng đến Bồ Đề. Do công 

đức  này  đạt  được  mười  ức  tam-ma-địa,  bất  không  diệu  trí  làm  thượng 

thủ. 



Bạch Thế Tôn! Nếu ở chỗ nào có chú tâm này thì nơi ấy liền có 

mười  hai  ức  chư  thiên  ủng  hộ.  Nếu  ai  trước  kia  đã  tạo  ác  nghiệp,  phỉ 

báng chánh pháp và chư Phật, Bồ Tát, quyết định đáng đọa vào địa ngục 

Vô  Gián,  nếu  người  ấy  nghe  chú  này  mà  sanh  lòng  hối  hận,  hổ  thẹn, 

trong một ngày đêm thọ trì trai giới, đọc thần chú này, liền có thể tiêu 

diệt hết thảy tội nghiệp, hoặc chuyển thành quả báo nhẹ phải hứng chịu 

trong đời này như bị bệnh nhiệt, hoặc đau mắt, tai, mũi, lưỡi, chân tay, 

lóng đốt v.v... hoặc các loại ghẻ chốc, bị phỉ báng, nhục mạ và các sự ác 

khác bức bách, não loạn thân tâm và các giấc mộng quái lạ. Do đã hứng 

chịu trong đời này nên nghiệp ác vô gián liền được tiêu diệt. 

Nếu có chúng sanh nghe thần chú này, tuy vẫn chẳng sanh cung 

kính,  hoặc  đến  nỗi  khinh  mạn,  hủy  báng,  chê  bai  thì  vẫn  sanh  khởi 

phước  thù  thắng.  Như  người lấy  hương  chiên-đàn,  hoặc  trầm,  xạ v.v... 

545 Bốn tội căn bản chính là Sát, Đạo, Dâm, Vọng (giết, tội, dâm, nói dối). 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 718

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chửi bới, hủy báng, dè bỉu, nghiền nát, dùng [bột hương ấy] bôi lên thân, 

thì những thứ hương ấy trọn chẳng nghĩ như thế này: “Kẻ này hủy báng 

ta”  mà  tiếc  nuối  mùi  hương,  chẳng  ban  cho.  Chú  này  cũng  giống  như 

thế! Tuy có những sự phỉ báng, hủy nhục, chê bai, hoặc kẻ cong vạy giả 

vờ biên chép, thọ trì, cúng dường, vẫn đều tạo thành nhân duyên thiện 

căn. Đời đời sanh ở chỗ nào cũng thường chẳng lìa tư lương giới định trí 

huệ phước đức. 

Nếu có ai trong ngày mồng Tám mỗi tháng chuyên tâm trai giới, 

chẳng xen tạp các lời nói khác, tụng thần chú này bảy biến thì nơi thân 

hiện tại được hai mươi thứ lợi ích thù thắng: Một là thân không bệnh tật, 

hai là do ác nghiệp trước kia có các tật bệnh, sẽ mau được tiêu diệt, ba là 

thân sáng nhuận, da dẻ mềm mịn, bốn là mọi người yêu kính, giữ kín các 

căn, năm là sẽ được của cải, sáu là chẳng bị trộm cắp cướp đoạt, bảy là 

chẳng bị nước chìm, lửa cháy, tám là chẳng bị sức vua xâm đoạt, chín là 

sự  nghiệp  đã  làm  đều  khéo hoàn thành, mười  là  mùa  màng  gieo trồng 

chẳng bị gió cuồng, mưa dữ, sương, mưa đá, sâu rầy, châu chấu tổn hại, 

mười một là tụng chú kết giới, hết thảy nghịch cảnh đều được tiêu diệt, 

mười hai là chẳng bị ác quỷ đoạt mất tinh khí, mười ba là hết thảy hữu 

tình yêu thích, ưa thấy, mười bốn là chẳng sợ oán cừu, mười lăm là nếu 

có oán thù sẽ mau cởi gỡ, mười sáu là chẳng sợ bị xâm hại, trù ếm, cổ 

độc, tà mị chẳng thể gây hại, mười bảy là phiền não triền cấu chẳng thể 

nhiều phen hiện hành, mười tám là đao, chất độc, nước, lửa chẳng thể 

gây tổn thương, mười chín là chư thiên thiện thần thường theo hộ vệ, hai 

mươi là đời đời chẳng lìa từ bi hỷ xả. 

Lại  đạt được tám  pháp:  Một là khi lâm  chung,  Quán  Tự  Tại Bồ 

Tát  hóa  hình  tượng  tỳ-kheo  hiện  đến  trước  người  ấy,  hoan  hỷ  an  ủi, 

khuyên nhủ; hai là không  có  các  đau  khổ; ba là  chánh  niệm  hiện tiền; 

bốn là Tứ Đại an ổn; năm là không có các thứ rò rỉ, bẩn thỉu chẳng sạch; 

sáu là nếu như bị bệnh thì chẳng bị nằm bẹp nơi giường gối; bảy là đắc 

vô tận biện tài; tám là mạng chung sẽ tùy theo ý muốn sanh về tịnh độ 

của chư Phật, chẳng lìa bạn lành. Con nay vì an lạc các loài và vì những 

kẻ tạo tội, nguyện nói chú tâm này. 



Đức Thế Tôn bảo Quán Tự Tại Bồ Tát rằng:  



- Ta cũng tùy hỷ thần chú tâm này, [thần chú tâm này] là cha mẹ 

của các Bồ Tát trong đời tương lai, khiến cho các sự nghiệp do Bồ Tát 

thực hiện mau được thành tựu, những chuyện sợ hãi mau được diệt trừ. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 719

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quán Tự Tại Bồ Tát nói chú546 xong, thưa:  

-  Thần  chú  này  thành  tựu  sự  nghiệp  tối  thắng  như  thế.  Kẻ  chưa 

hoàn thành hãy nên dùng vải điệp trắng vẽ hình tượng Phật. Ở bên phải 

546 Bất Không Quyến Sách Thần Chú : “Đát điệt tha: Ám, chiết lạc, chiết lạc. Chỉ lý, 

 chỉ lý. Chủ lỗ, chủ lỗ. Khể thủ cụ đại bi giả. Tát lạc, tát lạc. Tử lý, tử lý. Chỉ lý, chỉ 

 lý. Tỵ lý, tỵ lý. Khể thủ đại liên hoa thủ. Yết la, yết la. Cát lợi, cát lợi. Khuất lộ, khuất 

 lộ. Khể thủ đại tịnh hữu tình. Bột phược, bột phược. Tha bà, tha bà. Khẩn ni, khẩn 

 ni. Khể thủ cực tịnh hữu tình. Yết lạc, yết lạc. Chỉ lợi, chỉ lợi. Củ lỗ, củ lỗ. Khể thủ 

 đắc đại thế giả. Chiết la, chiết la. San chiết la, san chiết la. Tỳ chiết la, tỳ chiết la. Y 

 chiết tra, y chiết tra. Bạt lạc, bạt lạc. Tỵ lợi, tỵ lợi. Bộ lỗ, bộ lỗ. Ế hế, ế hế. Khể thủ 

 đại bi đại thú vương tướng. Đạt lạc, đạt lạc. Tát lạc, tát lạc. Chiết lạc, chiết lạc. Bát 

 lạc, bát lạc. Hát lạc, hát lạc. Ha ha. Hế hế. Hô hô. Ông ca lạc. Khể thủ đại phạm 

 vương tướng. Đạt lạc, đạt lạc. Địa rị, địa rị. Đỗ lỗ, đỗ lỗ. Đát lạc, đát lạc. Tát lạc, 

 tát lạc. Bát lạc, bát lạc. Phiệt lạc, phiệt lạc. Khể thủ bách thiên quang trang nghiêm 

 thân.  Thập  phiệt  la,  thập  phiệt  la.  Đáp  bá,  đáp  bá.  Bạc  già  phạm.  Khể  thủ  nhật 

 nguyệt diêm ma phiệt lỗ noa cự phệ la thích phạm. Dữ tài đẳng thiên tiên chúng sở 

 cúng dường chi. Mạt lạc, mạt lạc. Di lý, di lý. Mẫu lỗ, mẫu lỗ. Tốt lỗ, tốt lỗ. Chủ lỗ, 

 chủ lỗ. Khể thủ tát nại đồng tử lỗ đạt la y, tỳ sắt nộ đạt nại đà, tiên na dược ca, tỳ na 

 dược ca chúng đa hình tướng. Đạt lạc, đạt lạc. Địa lý, địa lý. Đỗ lỗ, đỗ lỗ. Thát lạc, 

 thát lạc. Yết lạc, yết lạc. Bát lạc, bát lạc. Đỗ lạc, đỗ lạc. Lạt lạc, lạt lạc. Hát lạc, hát 

 lạc. Mạt lạc, mạt lạc. Phiệt lạc, phiệt lạc. Khể thủ dữ nguyện phổ quán thắng quán 

 thế tự tại, đại tự tại. Mẫu hô, mẫu hô. Mẫu lỗ, mẫu lỗ. Mẫu da, mẫu da. Muộn giá, 

 muộn  giá.  Lạc  xoa,  lạc  xoa.  Khể  thủ  năng  linh  ngã  cập  nhất  thiết  hữu  tình.  Giải 

 thoát nhất thiết bố úy. Giải thoát nhất thiết yểm cổ. Giải thoát nhất thiết tai hoạnh. 

 Giải thoát nhất thiết tật bệnh. Giải thoát nhất thiết tà mị võng lượng. Giải thoát nhất 

 thiết oán gia sát phược khủng hát đỏa đả. Giải thoát nhất thiết vương nạn, tặc nạn. 

 Giải  thoát  nhất  thiết  thủy  hỏa  phong  nạn.  Giải  thoát  nhất  thiết  đao  độc đẳng  nạn 

 giả. Yết noa, yết noa. Khẩn ni, khẩn ni. Khuất nữu, khuất nữu. Chiết lạc, chiết lạc. 

 Khể thủ năng khai thị nhất thiết căn lực giác chi đạo chi tứ thánh đế giả. Đáp ma, 

 đáp ma. Táp ma, táp ma. Mạt sa, mạt sa. Khể thủ năng trừ chư đại hắc ám. Sanh 

 trưởng mãn túc lục ba la mật đa giả. Di lý, di lý. Trá trá trá trá, trá trá trá trá. Trí 

 trí trí trí, chú chú chú chú. Khể thủ bị phục y nê da bì. Cụ đại từ bi, tự tại, đại tự tại. 

 Năng phá nhất thiết ác quỷ thần giả. Tốc lai, tốc lai, cứu hộ ngã đẳng. Cự lô, cự lô. 

 Bát lạc, bát lạc. Tát lạc, tát lạc. Yết lạc, yết lạc. Yết trá, yết trá. Mạt trá, mạt trá. Khể 

 thủ trụ tịnh độ cụ đại bi giả. Thân bội bạch cát tường lũ. Cảnh đới chúng bảo anh 

 lạc. Thủ quan hoa man bảo quan. Ư bảo quan trung đương ư đỉnh thượng hữu nhất 

 thiết trí tượng. Thủ chấp hy hữu đại bảo liên hoa. Ư chư tĩnh lự đẳng trì giải thoát 

 chúng  diệu  công  đức,  giai  bất  khuynh  động,  thiện  năng  thành  thục  nhất  thiết  hữu 

 tình. Cụ đại từ bi, năng trừ nhất thiết nghiệp chướng. Năng cứu nhất thiết bệnh khổ. 

 Phổ năng an ủy nhất thiết hữu tình. Ám, hiệt lợi đát lại lộ ca tỳ đồ da. Án, mộ già bát 

 xa, hiệt rị đạt da. Án, bát lạt để hát đa. Án, bái, sa ha. Nạp mạc a mạc già da, sa ha. 

 Nạp mạc a thị đa da, sa ha. Nạp mạc a bát la để đa da, sa ha. Nạp mộ phiệt lạc bát 

 lạt đả da, sa ha. Nạp mộ tát bà yết ma tất đạt duệ, sa ha. Yểm xã da tráng, sa ha”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 720

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Phật vẽ tượng Quán Tự Tại Bồ Tát, thân màu vàng pha trắng, đỉnh có 

búi tóc xoắn ốc, tóc xanh rủ xuống, đầu đội mão hoa, khoác da nai, che 

bên vai trái, những thân phần khác được trang nghiêm bởi anh lạc, vòng, 

xuyến.  Trong  đàn  rải  hoa  trắng,  đựng  nước  thơm,  cúng  đồ  ăn  ngon. 

Hành giả chí thành đảnh lễ, chuyên tâm tụng chú đủ tám ngàn biến, tự 

thấy khắp thân mình phóng quang minh giống như ngọn lửa. Quán Tự 

Tại  Bồ  Tát  liền  hiện  trước  người  ấy,  tùy  lòng  mong  cầu  đều  làm  cho 

được trọn đủ. 

 13. Mười sáu loại kinh thuộc Mật Bộ (Trình bày đại lược) 



* Kim Cang Khủng Bố Tập Hội Phương Quảng Nghi Quỹ Quán 

Tự Tại Bồ Tát Tam Thế Tối Thắng Tâm Minh Vương Kinh547: Phật ngự 

tại cung điện trên Bảo Phong Đại Sơn, Quán Tự Tại Bồ Tát nói tâm chân 

ngôn và đầu, đảnh, nhãn v.v.. mười lăm chân ngôn. 



* Quán Tự Tại Bồ Tát Đát Phạ Đa Rị Tùy Tâm Đà La Ni Kinh548:

Phật tại thế giới Cực Lạc, Quán Thế Âm  Bồ Tát nói Tùy Tâm Tự Tại 

Vương Chú và bốn mươi tám ấn pháp và đàn pháp trị hết thảy bệnh. 



*  Nhất  Thiết  Như  Lai  Chân  Thật  Nhiếp  Đại  Thừa  Hiện  Chứng 

Tam  Muội  Đại  Giáo  Vương  Kinh  (Sarva-tathagata-tattva-samgraha-

sutra)549: Tỳ  Lô Giá Na Như Lai ngự trên cung trời Sắc Cứu Cánh, nói 

bốn đại minh, đến đỉnh núi Tu Di, nhập tam-muội, xuất sanh mười sáu vị 

Kim Cang đại Bồ Tát. Bốn vị Như Lai là A Súc, Bảo Sanh, Quán Tự Tại 

Vương,  Bất  Không  Thành  Tựu  mỗi  vị  cũng  nói  đại  minh,  hiện  hình 

547 Bản kinh này do ngài Bất Không dịch vào đời Đường, được đánh số 1033, tập 20 

của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. Bài chú căn bản do Quán Thế Âm Bồ Tát nói 

trong kinh này có tên là Tự Tâm Chân Ngôn (“Nẵng mô ra đát nẵng ra dạ dã. Nẵng 

 mô a rị dạ phạ lộ chỉ đế thấp phạ ra dã. Mạo địa tát đát phạ dã, ma ha tát đát phạ 

 dã. Ma ha ca rô ni ca dã. Đát nễ dã tha: Bả nạp ma bát nê. Sa ra, sa ra. Ê hệ, duệ 

 hế. Bà nga vãm. Nẵng rị dạ phạ lộ chỉ đế thấp phạ ra, a rô lực”). 

548 Bài kinh này được đánh số 1103b trong Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, do 

ngài Trí Thông dịch vào đời Đường. Tùy Tâm Tự Tại Vương Chú:  “Nẵng mô ra đát 

 na đa ra dã da. Nẵng mô a rị da phạ lô chỉ đế thấp phạ ra da. Mạo địa tát phạ da. 

 Ma ha đát phạ da. Ma ha ca rô ni ca da. Đát nễ dã tha: Án, đa rị, đa rị, đốt đa rị. 

 Đốt đốt đa rị, đốt rị. Sa phạ ha” . 

549 Bản kinh này được đánh số 882 trong tập 18 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng 

Kinh, gồm 3 quyển do ngài Thi Hộ dịch vào đời Tống. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 721

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tượng Kim Cang. Tỳ Lô Giá Na Phật lại hiện ra bốn đại minh phi, bốn vị 

Như Lai cũng hiện ra bốn vị  minh phi. 



*  Đại  Phương  Quảng  Mạn  Thù  Thất  Lợi  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát 

Nghi Quỹ Kinh: Đức Thế Tôn nhìn khắp cung trời Tịnh Cư, khen ngợi 

Quán Tự Tại Bồ Tát, thọ ký [Bồ Tát sẽ] thành Phật. Đại Sĩ trở về tòa của 

mình, nhập Phổ Quang Minh Đa La tam-muội, từ tròng mắt phải phóng 

quang, lưu xuất một diệu nữ, bảo khắp các chúng sanh, thề độ biển khổ, 

dạo khắp thế giới, trở về chỗ Phật, lễ Quán Tự Tại Bồ Tát, cầm hoa sen 

xanh, đứng chiêm ngưỡng. 



* A Rô Lực Kinh550: Quán Thế Âm Bồ Tát nói:  “Án, a rô lực ca, 

 sa phạ ha” . Đây là tâm chú của hết thảy Liên Hoa Bộ, người trì chú này 

sẽ sanh về Cực Lạc. 



*  Quảng  Đại  Liên  Hoa  Trang  Nghiêm  Mạn  Noa  La  Diệt  Nhất 

Thiết Tội Chú Kinh551: Đức Phật ngự tại Lộc Dã, quốc vương Phạm Thọ 

ngẫu nhiên đến một ngôi chùa, vị Tăng trong chùa dùng tràng hoa [vốn 

được] treo trên đỉnh [tượng] Phật để đón vua. Vua đeo [tràng hoa ấy] bị 

nhức đầu, em gái vua khuyên anh gặp Phật. Phật nói nguyên nhân. Đại Ý 

Bồ Tát hỏi về quả báo của việc sử dụng vật thuộc Thường Trụ Tăng, đức 

Phật nói: “Ắt đọa địa ngục!” [Đại Ý Bồ Tát] lại hỏi cách cứu vớt, đức 

Phật bèn ba lượt thỉnh Quán Tự Tại Bồ Tát nói thần chú. 

550 Bản kinh này có tên gọi đầy đủ là A Rị Đa La Đà La Ni A Rô Lực Kinh, được 

đánh số 1039, xếp vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, do ngài Bất 

Không dịch vào đời Đường. 

551 Bản kinh này được đánh số 1116, xếp vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng 

Kinh, do ngài Thi Hộ dịch vào đời Đường. Bài chú trong kinh này cũng có tên là Đại 

Bi Tâm Đà La Ni:  “Nẵng mô ra đát nẵng đát ra dạ dã. Nẵng ma a rị dã phạ lộ kiết 

 đế thấp phạ ra dã, mạo địa tát đát phạ dã. Ma hạ tát đát phạ dã. Ma hạ ca rô ni ca 

 dã. Đát nễ dã tha. Bát nạp mi, bát nạp mi, bát nạp ma, bát ra để sắt sỉ đế, bát nạp 

 mô na ra. Ma hạ mạn noa la dụ hế sa ra, sa ra. Ca ra, ca ra, chỉ rị, chỉ rị, câu rô, 

 câu rô. Ma hạ bà dã tam ma để đỗ. Nẵng đỗ, nẵng vĩ, đỗ nẵng vĩ, đỗ nẵng, hế rị 

 dựng. Ma hạ vĩ nễ duệ, thâu đà dã, thâu đà dã, tát rị phạ, nặc cảm ma ba lãm ba ra 

 ni di. Một đà dã. Một đà dã. Ma hạ nặc noa, nẵng bát ra nĩ bế, sa phạ hạ”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 722

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



* Diệp Y Quán Tự Tại Bồ Tát Kinh552: Đức Phật ngự tại thế giới 

Cực Lạc, Kim Cang Thủ Bồ Tát thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát nói Diệp Y 

Quán Tự Tại Bồ Tát Chú và các pháp trì tụng, cầu nguyện. 



* Đại Thừa Trang Nghiêm Bảo Vương Kinh553: Phật ngự tại nước 

Xá  Vệ,  Bồ  Tát  và  [thiên  long]  bát  bộ  nhóm  họp,  từ  đại  địa  ngục  xuất 

hiện quang minh lớn chiếu nước Xá Vệ, hiện đại trang nghiêm. Trừ Cái 

Chướng  Bồ  Tát  thưa  hỏi  nhân  duyên,  Phật  vì  Bồ  Tát  nói  sự  cứu  khổ 

nhiều kiếp của Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát và danh hiệu của các thứ tam-

muội Bồ Tát đã trụ. 



* Như Ý Luân Đà La Ni Kinh554: Quán Tự Tại Bồ Tát bạch Phật: 

 “Con có Đại Liên Hoa Phong Kim Cang Bí Mật Như Ý Luân Chú, như 

 châu Ma Ni, khiến cho sở nguyện của chúng sanh đều được trọn đủ” . 

552 Bản kinh này được đánh số 1100 trong tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng 

Kinh, do ngài Bất Không dịch vào đời Đường. Diệp Y Quán Thế Âm Bồ Tát tâm 

chú:  “Nẵng mô ra đát nẵng đát ra dạ dã. Nẵng mô a mi đá bà dã, đát tha nghiệt đá 

 dạ, ra hạ đế tam miệu tam một đà dã. Nẵng mô a rị dã phạ lộ chỉ đế thấp phạ ra dã, 

 mạo địa tát đát phạ dã. Ma ha tát đát phạ dã. Ma hạ ca rô ni ca dã. Nẵng mồ ma hạ 

 sa tha ma bát ra bả đá dã. Mạo địa tát đát phạ dã. Ma hạ tát đát phạ dã. Ma hạ ca 

 rô ni ca dã. Phạ ma ninh đát vãm nẵng ma tả mi. Đát vãm nẵng ma tả mi phạ ma 

 ninh. Tỳ xá chỉ bát ra noa xả phạ rị. Bát ra noa xả phạ rị tỳ xá chỉ. Bà nga phạ để bả 

 xả bả ra thâu bát xả đà rị nê. Dạ nĩnh ca, nĩnh chất. Bà dạ nĩnh duật đáp bả, nễ dã 

 ma nẵng nĩnh duật đáp bả niên đế. Dạ ca thất chất nễ đa dữu, dạ ca thất chất đát ma 

 rị dữu. Dạ ca thất chất, ma hạ ma rị dữu. Duệ kế chất nỗ bát nại ra phạ. Duệ kế chất 

 nỗ bát dạ bà. Duệ kế chất nại địa dã bà phạ. Duệ kế chất nỗ bả tát ngược. Ô bả tát 

 nga tam mãn đà phạ. Ốt bát niên đế. Tát phạ nĩnh đá nĩnh tát phạ sa đả. Tát phệ đế 

 phạ ra. Y vũ bát niên đế nẵng. Bán ni đa sa đa na ninh nẵng tát để duệ. Tát để dã 

 phạ kế nẵng. Nhạ nhạ nhạ nhạ. Y tỷ thất chỉ bán ni đá. Địa sắt sỉ đới mạn đát ra bát 

 nãi. Ma ma tát phạ đát phược nan giả. Ra ca sảng củ rô. Ngu bất tỉnh củ rô. Bả rị 

 đát ra nẫm củ rô. Bả rị nghiệt ra đát củ rô. Bả rị nghiệt ra đát củ rô. Bả rị bát ra 

 nẵng củ rô. Phiến tỉnh củ rô. Sa rô sa để dã dã nẵng củ rô. Nan noa bả rị hạ lãng củ 

 rô. Thiết sa đát ra bả rị hạ lãng củ rô. Sái nam củ rô. Vĩ sái nộ sái nam củ rô. Vỹ sái 

 nẵng xả nẵng củ rô. Tỷ ma mãn đãng củ rô. Đà ra nễ mãn đảng tả củ rô. Đát nhĩ dã 

 tha. A mật rị đế, a mật rị cấu nạp bà phệ. A thấp phạ sa đảng nghê. Ma ma ra, ma 

 ma ra. Xả ma bát ra, xả ma. Đổ nô vĩ, đổ nô. Đổ lê, đổ mẫu lê, sa phạ hạ”. 

553 Bản kinh này được đánh số 1050, xếp vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng 

Kinh, do ngài Thiên Tức Tai dịch vào đời Tống. Lục Tự Đại Minh Chú được coi là 

xuất phát từ kinh này. 

554 Kinh này do ngài Bồ Đề Lưu Chí dịch vào năm Cảnh Long thứ 3 (709), được xếp 

vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, được coi là một trong những kinh 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 723

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



* Phật Thuyết Nhất Kế Tôn Đà La Ni Kinh555: Phật ngự tại Thứu 

Phong (đỉnh núi Linh Thứu), Quán Tự Tại Bồ Tát từ đỉnh đầu hóa ra một 

La Sát Vương nói thần chú, hàng phục các quỷ thần ác. 



* Trong Phật Thuyết Đà La Ni Tập Kinh (Dhārani-samuccaya)556, 

Quán Thế Âm Bộ, nửa quyển Ba, có Mã Đầu Quán Âm557 pháp ấn chú 

và Thiên Chuyển Quán Âm558 tâm ấn chú. 

điển chuyên dùng để tiêu tai cầu phước trong Mật Giáo. Kinh này còn có ba bản dịch 

khác nữa:  

1. Quán Thế Âm Bồ Tát Bí Mật Tạng Như Ý Luân Đà La Ni Thần Chú Kinh, do 

ngài Thật Xoa Nan Đà dịch vào đời Đường. 

2. Quán Thế Âm Bồ Tát Như Ý Ma Ni Đà La Ni Kinh do ngài Bảo Tư Duy dịch vào 

đời Đường. 

3. Quán Tự Tại Bồ Tát Như Ý Tâm Đà La Ni Chú Kinh do ngài Nghĩa Tịnh dịch vào 

đời Đường. 

So ra, bản của ngài Bồ Đề Lưu Chí đầy đủ nhất và lưu loát nhất. Bài căn bản chú 

trong kinh này được xếp vào trong Thập Chú của công phu sáng trong Thiền môn. 

Trong Đại Tạng Kinh còn có những bản niệm tụng nghi quỹ dành cho kinh này như 

Quán Thế Âm Bồ Tát Như Ý Ma Ni Luân Đà La Ni Niệm Tụng Pháp (do ngài Bảo 

Tư Duy dịch), Quán Tự Tại Bồ Tát Như Ý Luân Niệm Tụng Nghi Quỹ (do ngài Bất 

Không dịch), Quán Tự Tại Bồ Tát Như Ý Luân Du Già (do ngài Bất Không dịch), 

Quán Tự Tại Như Ý Luân Bồ Tát Du Già Yếu Pháp (do ngài Kim Cang Trí dịch) 

v.v... 

555 Kinh này cũng do ngài Bất Không dịch vào đời Đường, được đánh số 1110 trong 

Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, tập 20. Vị La Sát Vương này do có một búi tóc 

nên gọi là Nhất Kế (hoặc chỉ phiên âm là Ế Ca Nhạ Trá, Ekajata). Vị này được đặc 

biệt tôn sùng trong dòng Cổ Mật của Phật Giáo Tây Tạng. Tâm chân ngôn là:  “Án, 

 rô thất ra da, mẫu niết rị ninh duệ, nhạ tra, nhạ tra duệ, hồng, hồng, tra, sa phạ ha”. 

Tùy tâm chân ngôn: “Ế hế duệ hế. Ế ca nhạ tra, ma ma mục khư nhạ da, sa phạ ha”. 

556 Như tên gọi, đây là một tổng tập nhiều bài kinh nhỏ khác nhau (do nhiều người 

dịch) gồm 12 quyển, bao gồm nhiều chú pháp chia thành năm loại lớn (Phật Bộ, Bồ 

Tát Bộ, Kim Cang Bộ, Thiên Bộ, Phổ Tập Hội Đàn Pháp). 

557 Mã Đầu Quán Âm (Hayagriva) còn gọi là Mã Đầu Kim Cang, Mã Đầu Đại Lực 

Sĩ, hoặc Mã Đầu Minh Vương, đôi khi các nghi quỹ chỉ phiên âm danh hiệu Ngài là 

Ha Da Yết Rị Bà, hoặc Hạ Dã Ngật Lý Phạ, là một trong sáu thân quan trọng của 

Quán Thế Âm trong Mật Giáo. Do Ngài có hình đầu ngựa ở trên đỉnh nên gọi là Mã 

Đầu Quán Âm. Đây  chính là thân hộ pháp minh vương chủ  yếu nhằm  hóa độ súc 

sanh đạo. Ngài thường được tạc tượng với sắc thân hồng, ba mặt, tám tay, mỗi mặt 

có ba mắt to tròn, nhe nanh, trợn mắt, tóc rối bồng dựng lên tua tủa. Truyền thống 

Mật Tông Tây Tạng thường vẽ hình Ngài có hai cánh. Hình dạng này thường được 

gọi là Sư Tử Vô Úy Tướng. Tám tay biểu thị bi trí song vận, ba mắt phẫn nộ biểu thị 

hàng phục ác ma trong tam giới, nanh nhọn chĩa ra ngoài biểu thị chấn nhiếp hết thảy 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 724

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



* Quán Thế Âm Bồ Tát Lục Tự Đại Minh Chú: Hết thảy Như Lai 

đều chẳng biết chỗ nào để có được chú này, trải cả kiếp để tìm cầu. Lục 

Tự chính là  “án, ma ni bát mê hồng” . 



* Thiên Nhãn Thiên Tý Quán Thế Âm Bồ Tát Thần Chú Kinh559:

Có  thể  diệt  tội,  trị  bệnh,  hàng  phục  ma  oán,  thỏa  mãn  mong  cầu,  cầu 

ma chướng gây chướng ngại cho người tu học. Bổn thệ của Ngài là hàng phục La 

Sát, ác ma, ác thần, hết thảy ác chướng gây ra bởi tám bộ quỷ thần, tiêu trừ nghiệp 

chướng, ôn dịch, bệnh khổ, dẹp trừ hết thảy tà pháp do ác ma tạo ra. 

558 Trong bản kinh Thiên Chuyển Đà La Ni Quán Thế Âm Bồ Tát Chú Kinh có nói: 

“Nghiệp  chướng  tụ  tập  trong  ngàn  kiếp,  hễ  niệm  tụng  chú  này  một  lúc  sẽ  đều  tiêu 

 diệt sạch, gieo thiện căn với một ngàn đức Phật, vượt khỏi sự lưu chuyển sanh lão 

 bệnh tử trong một ngàn kiếp. Khi bỏ thân này liền thấy một ngàn vị Chuyển Luân 

 Vương”.   Dựa  theo  ý  này,  vào  thời  Đường  -  Tống,  Mật  giáo  Trung  Hoa  đã  chế  ra 

Thiên Chuyển Quán Âm Chú Đồ gồm hình Quán Thế Âm ngồi giữa, chung quanh 

viết thành 5 tầng  chú ngữ. Ba tầng đầu viết theo hình tròn xoay, hai tầng sau viết 

thành hình vuông, đều xoay theo chiều kim đồng hồ. Tầng thứ nhất là Thánh Quán 

Tự Tại Bồ Tát Thiên Chuyển Diệt Tội Đà La Ni, tầng thứ hai là Pháp Thân Duyên 

Sanh Kệ, tầng thứ ba là Đại Kim Cang Cát Tường Phật Nhãn Đà La Ni, tầng thứ tư 

là Nhất Thiết Như Lai Tùy Tâm Đà La Ni, và tầng ngoài cùng là Mạn Thù Thất Lợi 

Bồ Tát Ngũ Tự Đà La Ni. Xen vào giữa bốn góc của hình tượng Quán Thế Âm Bồ 

Tát, tức là ở giữa tầng ba và tầng tư là chủng tự của Kim Cang Ca Bồ Tát, Kim Cang 

Vũ Bồ Tát, Kim Cang Hỷ Bồ Tát, và Kim Cang Man Bồ Tát. 

559 Bản kinh này có tên gọi đầy đủ là Thiên Nhãn Thiên Tý Quán Thế Âm Bồ Tát Đà 

La Ni Thần Chú Kinh do ngài Trí Thông dịch vào đời Đường. Kinh này thường được 

coi là bản dịch khác của Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Quảng Đại 

Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh (do ngài Già Phạm Đạt Ma dịch). 

Ngoài ra, kinh này còn có một bản dịch khác Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm 

Bồ Tát Mỗ Đà La Ni Thân Kinh (do ngài Bồ Đề Lưu Chí dịch vào đời Đường). Hỷ 

Kiến Chi Phần Đại Diệu Thân Bảo Tràng Thiên Tý Thiên Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát 

Đại Bi Thân Đà La Ni (tức quyển 11 của bộ Thích Giáo Tối Thượng Thừa Mật Tạng 

Đà La Ni Tập) là một dị bản khác của bản dịch này. Trong Đại Chánh Tân Tu Đại 

Tạng còn có những bản kinh liên quan đến chú Đại Bi như Kim Cang Đảnh Du Già 

Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát Tu Hành Nghi Quỹ Kinh (do ngài Bất 

Không  dịch),  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Trị  Bệnh  Hợp  Dược 

Kinh (do ngài Già Phạm Đạt Ma dịch), Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát 

Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Chú Bổn (do ngài Kim Cang 

Trí dịch), Thế Tôn Thánh Giả Thiên Nhãn Thiên Thủ Thiên Túc Thiên Thiệt Thiên 

Tý Quán Tự Tại Bồ Đề Tát Đỏa Đát Phạ Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm 

Đà La Ni (mất tên người dịch), Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Đại Bi 

Tâm Đà La Ni (do ngài Bất Không dịch), Thiên Quang Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát Bí 

Mật Pháp Kinh (do ngài Tam Muội Tô Phạ La dịch vào đời Đường), Đại Bi Tâm Đà 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 725

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mưa, dứt mưa, các thứ công đức thù thắng. Có hai mươi lăm thứ ấn, chú 

pháp, khác với  Đại Bi  Tâm  Chú   (Đời  Đường,  ngài  Trí  Thông  dịch  kinh  này 

 xong, cảm hiện thánh chứng). 



* Thanh Tịnh Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Hiền Đà La Ni Kinh560:

Phật ngự tại núi Linh Thứu, Quán Thế Âm Bồ Tát nói chú phụng thỉnh, 

chú kết giới, chú căn bản, có thiên nữ mặc áo trắng quỳ hướng về phía 

Bồ Tát. 



* Nhất Thiết Như Lai Danh Hiệu Chú Kinh561: Đức Phật mới vừa 

thành đạo, Quán Tự Tại Bồ Tát nói chú này, người thọ trì chẳng đọa ác 

đạo, sanh lên trời, thành Phật. 



* Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát Tâm Chân Ngôn Du Già Quán Hạnh 

Nghi Quỹ: Trước hết quán thành thân của bổn tôn Thánh Quán Tự Tại 

La Ni Tu  Hành  Niệm  Lược Nghi (do ngài  Bất  Không dịch), Thiên Thủ Quán Âm 

Tạo Thứ Đệ Pháp Nghi Quỹ (do ngài Thiện Vô Úy dịch vào đời Đường) v.v... 

560 Kinh này cũng do ngài Trí Thông dịch vào đời Đường (được đánh số 1038 và xếp 

vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh). Một bản dịch khác của kinh này 

là Quán Tự Tại Bồ Tát Thuyết Phổ Hiền Đà La Ni Kinh (do ngài Bất Không dịch 

vào đời Đường). 

561 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Nhất Thiết Như Lai Danh Hiệu Đà La 

Ni  Kinh,  do  ngài  Pháp  Hiền  dịch  vào  đời  Tống.  Kinh  này  khá  ngắn.  Trước  tiên, 

Quán Thế Âm Bồ Tát nêu lên danh hiệu của các đức Phật như: Bảo Sư Tử Tự Tại 

Như Lai, Bảo Vân Như Lai, Bảo Trang Nghiêm Tạng Như Lai, Sư Tử Đại Vân Như 

Lai, Vân Sư Tử Như Lai, Tu Di Như Lai, Sư Tử Hống Như Lai, Sư Tử Lợi Như Lai, 

Phạm Âm Như Lai, Thiện Ái Như Lai, Liên Hoa Thượng Như Lai, Nhiên Đăng Như 

Lai, Liên Hoa Sanh Như Lai, Tốn Na La Như Lai, Trì Hoa Như Lai, Trì Bảo Như 

Lai, Pháp Sanh Như Lai, Nhật Quang Như Lai, Nhật Chiếu Như Lai, Nguyệt Quang 

Như  Lai,  Vô  Lượng  Tạng  Như  Lai,  Vô  Lượng  Trang  Nghiêm  Tạng  Như  Lai,  Vô 

Lượng Quang Như Lai, Liên Hoa Tạng Như Lai, Thiên Diệu Âm Như Lai, Câu Chỉ 

La Âm Như Lai. Rồi nói bài chú như sau:  “Đát nễ tha: Tát đổ ra thi đế du nhạ na 

 thiết đa tát hạ tát ra ni. Nhạ sá bà ra mạt cô trá lãng hất rị đa. Đà ra ni sa hạ. Tát rị 

 phạ, đát tha nga đa mẫu lý để đa. Đà ra ni sa hạ. A phạ lộ kiết đế thuyết ra dã sa hạ. 

 Tát rị phạ đát tha nga đô ô sắt nị sa. Đà ra ni sa hạ. Tát rị phạ đát tha nga đa bà thỉ 

 đa. Đạt rị ma tắc kiến đà. Đà ra ni sa hạ. Tát rị phạ đá tha nga đa bà thỉ đa. Táp bát 

 đa đà ra ni sa hạ. Bát nạp ma a bà nhĩ ca dã sa hạ. A sắt trá ma hạ bạt dã đà ra ni 

 sa hạ. Thuế đa phạ lan noa dã sa hạ. Tát rị phạ đát tha nga đa na ma đà ra ni sa hạ. 

 A thi đế bát nạp ma thiết nhĩ ca dã đát tha nga đa đà ra ni sa hạ. Bát nạp ma hạ tất 

 đa dã sa hạ. Tát rị phạ mãn đát ra đà ra ni sa hạ”. 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 726

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Bồ Tát, tu các pháp ấn. Kế đó, quán hành bố tự pháp562, khiến cho thân 

mình  và  thân  bổn  tôn  giống  như  hình  tượng  trong  gương,  chẳng  một, 

chẳng khác. 

562 Bố tự pháp: Quán tưởng để đặt các chữ Phạn vào các vị trí tương ứng, chẳng hạn 

quán nơi tim mình có hoa sen, bên trên có vầng mặt trăng chồng lên tầng mặt trời, từ 

chính giữa mặt trăng xuất hiện chữ Aum có màu trắng v.v... 

 Bổn Tích Cảm Ứng Tụng - Quyển Tứ

 727

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

KIM CANG KINH CÔNG ĐỨC TỤNG 

 Lời tựa của Kim Cang Kinh Công Đức Tụng 



Lục Độ là pháp trọng yếu để Bồ Tát trên cầu Phật đạo, dưới hóa 

độ chúng sanh; nhưng năm Độ như kẻ lòa, Bát Nhã như người dẫn lối. 

Nếu  năm  Độ  không  có  Bát  Nhã  thì  chẳng  thể  rốt  ráo  đạt  đến  bờ  kia, 

chẳng  thể  gọi  là  Ba La  Mật. Bát  Nhã  như  tâm,  năm  Độ  như thân.  Bát 

Nhã không có năm Độ thì cũng chẳng thể rốt ráo đạt đến bờ kia, chẳng 

thể gọi là Ba La Mật. Nếu cả hai điều này đều đủ thì mỗi một Độ đều có 

thể rốt ráo đạt đến bờ kia, đều đáng gọi là Ba La Mật. Kinh Kim Cang 

chính là khuôn phép để phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát đạo, tu trọn Lục 

Độ,  nhưng  vì  kinh  văn  giản  lược,  chỉ  nêu  Bố  Thí  để  làm  thí  dụ.  Nếu 

chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp để hành những chuyện 

như Bố Thí v.v... thì có thể độ thoát hết thảy chúng sanh, nhưng chẳng 

thấy  ta  là  người  độ,  và  pháp  để  độ,  cũng  như  chẳng  thấy  tướng  của 

chúng  sanh  được  độ  thì  bốn  tướng  chẳng  sanh,  tam  tâm563  há  được, 

không trụ vào đâu mà sanh tâm, không có gì để đắc mà thành Phật. Vì 

thế, người thọ trì bốn câu, ba câu, hai câu, một câu, công đức khó tuyên. 

Người trì trọn bộ kinh còn cần chi phải nói nữa? Do vậy, từ xưa đến nay, 

rất nhiều người ta đọc tụng. Người đốn ngộ tự tánh, triệt chứng duy tâm, 

sống dự vào dòng thánh, thác về cõi An Dưỡng, kể sao cho xiết. Những 

kẻ  kém  hơn  thì  tiêu  trừ  tội  nghiệp,  tăng  trưởng  thiện  căn,  chuyển  họa 

thành phước, ngu biến thành trí càng nhiều hơn nữa! 

Cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh chọn lấy những sự tích cảm ứng được chép 

trong sách vở xưa nay, phân loại, viết lời tụng. Bạn ông ta là Lưu Khế 

Tịnh  lại  soạn  lời  chú  thích, ngõ  hầu người  đọc  đều biết  nghĩa lý uyên 

thâm, công đức rộng lớn, sanh lòng chánh tín, gắng sức bắt chước người 

xưa tu học, tùy theo công hạnh sâu hay cạn mà cũng đạt được các thứ lợi 

ích. Kinh dạy:  “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam 

 Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (Hết thảy chư Phật và 

pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này 

mà ra). Nếu có thể phát tâm chí thành, cung kính thọ trì sẽ được dự vào 

trong số những vị Phật đời vị lai, nguyện ai nấy đều gắng lên. 

Trung Thu năm Giáp Tý, tức năm Dân Quốc 13 (1924), Cổ Tân 

Thường Tàm Quý Tăng Ấn Quang Thích Thánh Lượng kính soạn. 

563 Tam tâm: tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 728

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 * Phụ Lục - Kim Cang Cảm Ứng  



Ông Mã Kỳ Sưởng ở An Huy, tự là Thông Bạch, chính là bậc đại 

gia trong văn  học hiện  thời,  trước  thuật hết sức phong phú. Thoạt đầu 

ông chỉ nghiên cứu Nho tông, chẳng biết tới Phật pháp. Mười mấy năm 

gần  đây,  mới  biết  Phật  là  bậc  đại  thánh  nhân,  giáo  pháp  của  Ngài  có 

những  chuyện  chẳng  thể  nghĩ  bàn;  do  vậy,  hằng  ngày  tụng  kinh  Kim 

Cang kiêm niệm Phật hiệu, cầu sanh Tây Phương. Cô con gái thứ ba tên 

là Quân Can gả cho chàng họ Phương, khá thông minh, thông hiểu văn 

lý, có phong cách của bậc liệt nữ thời cổ, Thông Bạch rất yêu mến. Cô ta 

đề  xướng  nữ  học  chẳng  tiếc  sức  thừa.  Thoạt  đầu,  cô  ta  tốt  nghiệp  từ 

trường nữ tư thục Vụ Bổn ở Thượng Hải, kế đó, nhận lời mời của Bắc 

Dương đại thần Viên công (Viên Thế Khải), mở trường Nữ Sư Phạm ở 

Thiên Tân. Về sau, cô ta lại du học ở Nhật Bản để mở rộng kiến thức, 

chỉ có điều là đối với Phật pháp, trọn chẳng hề tin tưởng. 



Tháng Năm năm Dân Quốc 15 (1926), cô bị sản hậu thành bệnh, 

đau khổ khó thể chịu đựng được! Thông Bạch thương xót, đối trước cô 

ta niệm kinh Kim Cang. Cô ta vừa nghe tiếng niệm kinh, thân tâm liền 

an vui. Đến khi kinh tụng xong lại cảm thấy đau khổ. Thông Bạch bèn 

niệm  suốt  đêm.  Cô  ta  chợt  ngồi  dậy,  bảo  cha  ngưng  niệm  kinh,  giống 

như đã khỏe, lại nói: “Đối với những đạo lý đã nói trong kinh Kim Cang, 

con đều ngộ được”. Cô bèn muốn hiện tướng đại nhân thuyết pháp Vô 

Sanh, ngõ hầu hết thảy những ai thấy nghe đều gieo cùng thiện căn, giả 

vờ bảo nhà cửa chật chội, muốn đến dưỡng bệnh trong y viện. Do ông 

Thông Bạch và con rể là Phương Thời Giản cùng sống ở kinh đô, thuê 

nhà  ở  chung,  nên  [nhà  cửa]  chẳng  thể  nào  rộng  rãi,  tĩnh  lặng  được. 

Thông Bạch thấy con gái ý chí kiên quyết, bèn bảo chồng cô ta đưa đến 

y viện Đức Quốc, chọn lấy gian phòng tốt nhất cho cô ta nằm. Cô ta bảo 

chồng và nhân viên chăm sóc của y viện hãy tránh đi, rồi bèn ngồi chắp 

tay  qua  đời.  Chao  ôi!  Lạ  thay!  Chuyện  này  giống  như  chuyện  Linh 

Chiếu, con gái của Bàng cư sĩ, dùng chuyện nhật thực để gạt cha rời khỏi 

tòa, rồi bèn chiếm lấy tòa để ngồi qua đời, nào có khác gì? Lý Mộc Công 

trọn chẳng tin Phật, nghe Thông Bạch kể nhân duyên này  (Mộc Công là 

 môn sinh của Thông Bạch. Mùa Thu năm Dân Quốc thứ 20564 (1931), Thông Bạch về 

564 Nguyên văn ghi là “mùa Thu năm Dân Quốc thứ 10 (1921)”, nhưng trong đoạn 

trên ghi là cô Quân Can mất vào năm Dân Quốc 15 (1926). Chắc chắn đây là lỗi ấn 

loát. Do vậy, chúng tôi sửa thành năm Dân Quốc 20 cho phù hợp, tuy rất có thể là 

ông Thông Bạch trở về An Huy ngay trong năm ấy (tức năm Dân Quốc 15). 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 729

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 An Huy, đi qua đất Hỗ, đến nhà Mộc Công bèn kể chuyện này), cả nhà quy y Tam 

Bảo.  Phổ Môn phẩm  có nói   “nên  dùng thân nào để độ được  bèn  hiện 

 thân  ấy  để  thuyết  pháp” ,  há  chẳng  đáng  tin  ư?  Nhưng  chồng  cô  ta  là 

Phương Thời Giản đối với hành trạng của cô ta lại ngược ngạo bỏ mặc, 

tội lỗi ấy quả thật chẳng phải nông cạn! 

Thích Ấn Quang ghi  

KIM CANG KINH CÔNG

ĐỨC TỤNG

Bành Trạch Bồ Tát giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn, 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Lưu Khế Tịnh chú thích 

Tụng văn chia làm ba phần: 

1. Trần thuật ý nghĩa. 

2. Phần ca tụng chánh yếu. 

3. Hồi Hướng  

 I. Trần thuật ý nghĩa 

Đây là phần thứ nhất, trần thuật ý nghĩa. 

 Từng nghe tám tạng kết kinh, Bát Nhã là mẹ của Như Lai. 

Chú thích: Theo Bồ Tát Xử Thai Kinh, ngài Ca Diếp sai A Nan 

kết tập các pháp do đức Phật đã nói, từng lời, từng chữ chẳng để thiếu 

sót. [Kinh điển được kết tập, chia thành] Bồ Tát Tạng, Thanh Văn Tạng, 

Giới Luật Tạng, mỗi phần đều gom vào một chỗ. Khi ấy, những kinh do 

A Nan nêu ra, được chia thành Thai Hóa Tạng, Trung Ấm Tạng, Ma Ha 

Diễn Phương Đẳng Tạng, Giới Luật Tạng, Thập Trụ Bồ Tát Tạng, Tạp 

Tạng,  Kim  Cang  Tạng  và  Phật  Tạng nên  gọi là  “tám  tạng”.  Kinh  Đại 

Bát Nhã chép:  “Thậm  thâm  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa,  nãi  chư  Phật  chi 

 mẫu, năng sanh thập phương nhất thiết chư Phật” (Bát Nhã Ba La Mật 

Đa rất sâu là mẹ của chư Phật, vì có thể sanh ra mười phương hết thảy 

chư Phật). Trong kinh này (tức kinh Kim Cang) có nói hết thảy chư Phật 

và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh 

này mà ra. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 730

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tứ phương phân hóa, Kim Cang được Bồ Tát tôn quý. 

Chú thích: Theo Hoa Nghiêm Sớ, đức Tỳ Lô Giá Na Phật từ bốn 

trí565 lưu  xuất  tứ  phương  Như  Lai:  Đông  phương  A  Súc,  Nam  phương 

Bảo Sanh, Tây phương Vô Lượng Thọ, Bắc phương Bất Không Thành 

Tựu.  Bốn  vị  Như  Lai  mỗi  vị  đều  có  bốn  Kim  Cang  Bồ  Tát  và  Tứ 

Nhiếp566, Bát Cúng Dường Kim Cang Bồ Tát567. Kinh Lăng Nghiêm có 

câu:  “Tùng Càn Huệ Địa, chí Đẳng Giác dĩ” (Từ Càn Huệ Địa cho đến 

khi đã đạt Đẳng Giác), tức là [tiến trình] giác ngộ được bắt đầu bằng sự 

chứng nhập địa vị đầu tiên là Càn Huệ Địa trong tâm Kim Cang. Vì thế, 

sách Bát Thức Quy Củ Tụng viết:  “Kim Cang đạo hậu, dị thục không” 

(đến khi viên mãn Phật quả thì thức thứ tám mới rỗng không)568, câu này

565 Tứ Trí là do tám thức chuyển biến thành, chỉ có quả vị Phật mới trọn đủ Tứ Trí:  

1. Từ năm thức đầu (Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Thức) chuyển thành Thành Sở Tác 

Trí. 

2. Ý Thức chuyển thành Diệu Quán Sát Trí. 

3. Mạt Na Thức chuyển thành Bình Đẳng Tánh Trí. 

4. A Lại Da Thức chuyển thành Đại Viên Kính Trí. 

566  Theo  Kim  Cang  Đảnh  Du  Già  Lược  Xuất  Niệm  Tụng  Kinh,  Tứ  Nhiếp  Bồ  Tát 

biểu thị sự nhiếp thọ chúng sanh phát xuất từ trí lực vô tận của Như Lai, gồm:  

1. Kim Cang Câu (Vajrankusa): Lôi kéo, chiêu dụ chúng sanh hướng về Phật đạo. 

2. Kim Cang Sách (Vajravesa): Trói buộc, giữ yên chúng sanh nơi chánh đạo, không 

thoái chuyển. 

3. Kim Cang Tỏa (Vajrasphota): Giữ cho chúng sanh kiên định nơi pháp đã chứng, 

tiến hướng tăng tấn. 

4. Kim Cang Linh (Vajravesa): Chúng sanh an trụ nơi pháp, hoàn thành sự nghiệp, 

hoan hỷ, hớn hở. 

Nếu chiếu theo ý nghĩa của Hiển Giáo, bốn vị Bồ Tát này tương ứng với hạnh Tứ 

Nhiếp (Bố Thí, Ái Ngữ, Lợi Hành, Đồng Sự). 

567 Bát Cúng Dường Kim Cang Bồ Tát: Gồm có Nội Cúng Dường và Ngoại Cúng 

Dường.  Nội  Cúng  Dường  Bồ  Tát  biểu  thị  những  Chánh  Định  Đức  do  Như  Lai  đã 

chứng  được,  từ  trong  chánh  định  Đại  Nhật  Như  Lai  (Tỳ  Lô  Giá  Na  Như  Lai)  lưu 

xuất ra bốn vị Nội Cúng Dường Bồ Tát: Kim Cang Hỷ (thân cận A Súc Như Lai), 

Kim Cang Man (thân cận Bảo Sanh Như Lai), Kim Cang Ca (thân cận A Di Đà Như 

Lai), Kim Cang Vũ (thân cận Bất Không Thành Tựu Như Lai). Ngoại Cúng Dường 

do bốn vị Như Lai mỗi vị lưu xuất nhằm cúng dường Đại Nhật Như Lai, tức là A Súc 

Như  Lai  lưu  xuất  Hương  Cúng  Dường  Bồ  Tát,  Bảo  Sanh  Như  Lai  lưu  xuất  Hoa 

Cúng  Dường  Bồ  Tát,  A  Di  Đà  Như  Lai  lưu  xuất  Đăng  Cúng  Dường  Bồ  Tát,  Bất 

Không Thành Tựu lưu xuất Đồ Hương Bồ Tát. 

568 Trong sách Bát Thức Quy Củ Trực Giải, tổ Ngẫu Ích đã giảng câu này như sau: 

 “Thức này có nhiều tên gọi. Tên thứ nhất là A Lại Da Thức, do nó bị thức thứ bảy 

 chấp là Ngã. Cái tên gọi này mãi cho đến khi chứng được Bất Động Địa thì mới vĩnh 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 731

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

nói về địa vị Đẳng Giác, vì đã vượt khỏi Thập Địa. Sách Phật Học Chỉ 

Nam chép lời của Ông Đàm Khê như sau:  “Kim Cang là vị thần tánh 

 tình chất trực”  569. Đấy là kéo bè kết đảng những người có cùng ý kiến 

với mình để công kích kẻ khác ý kiến, đáng gọi là “mắt thịt chẳng nhận 

biết thánh nhân”, nực cười lắm thay! 

 Vì thế, trong vườn Cấp Cô, hiểu Không liền có hiệu Bồ Đề. 

Chú thích: Trong mười vị đại đệ tử của đức Phật, ngài Tu Bồ Đề 

được gọi là bậc Giải Không đệ nhất. 

 Trong cung Đâu Suất, vốn do Di Lặc nói kệ, nhập Nhật Quang 

 Định, mười tám trụ mới phân. 

Chú thích:  Theo  truyện  ngài  Bà  Đậu  Bàn  Tẩu  (Vasubandhu: 

Thiên  Thân) và  Kim  Cang  Kinh  Vô  Trước  Luận  thì  Vô  Trước  Bồ  Tát 

nhập Nhật Quang Định, lên cung trời Đâu Suất, hỏi Di Lặc Bồ Tát. Di 

Lặc Bồ Tát liền nói tám mươi bài kệ để giảng rõ ý chỉ của kinh. Ngài Vô 

Trước  tạo  luận,  lập  ra  bảy  thứ  nghĩa  cú  để  giải  thích  kinh  này.  Trong 

phần thứ ba, giảng về Hành Sở Trụ Xứ, ngài Vô Trước lại chia ra mười 

tám thứ Trụ. 

 Xử báu đập tan, hai mươi bảy mối nghi ắt đoạn. 

 viễn khuất phục Ngã Chấp, bỏ được danh xưng này. Tên thứ hai là Dị Thục Thức. 

 Do thiện nghiệp, ác nghiệp, vô lậu nghiệp [được chứa trong thức ấy] khi chín muồi 

 sẽ chiêu cảm lấy quả báo. Tên gọi này mãi cho đến khi viên mãn Phật quả nơi đạo 

 Kim Cang rồi mới bỏ được. Tên thứ ba là Nhất Thiết Chủng Thức, được sử dụng cho 

 các địa vị phàm thánh xét về nhân lẫn quả, mãi cho đến khi thành Phật rồi thì nó 

 mới chỉ gìn giữ những hạt giống thiện vô lậu” . 

569 Nguyên văn:  “Kim Cang nãi mộc cương chi thần”.  Từ ngữ  “mộc cương”  xuất 

phát từ một câu trong Hán Thư:  “Châu Xương, mộc cương nhân dã”.  Nhan Sư Cổ 

chú  giải:   “Ý  nói  người  tánh  chất  cứng  cỏi  như  gỗ  đá  vậy” .  Từ  đó,  từ  ngữ   “mộc 

 cương”  dùng để chỉ người tánh tình chất trực, cứng cỏi, đôi khi cũng dùng để chỉ 

người cứng cỏi đến mức ngoan cố. Trong các trước tác trước đó, do không xét kỹ, 

ông Đinh Phước Bảo đã hiểu lầm chữ Kim Cang trong tựa đề kinh Kim Cang chính 

là thần Kim Cang hộ pháp thay vì Kim Cang là một chất cứng rắn không có gì có thể 

phá hoại được nó. Khi bị phê bình, thay vì phục thiện sửa sang, qua tác phẩm Phật 

Học Chỉ Nam, ông Đinh lại dẫn lời của Ông Đàm Khê để lấp liếm sự thiếu sót của 

mình, chứ không chịu thừa nhận sai sót, cho nên mới bị ông Lưu Khế Tịnh chê trách. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 732

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Trong Kim Cang Kinh Thiên Thân Luận,  nơi phần  

Chánh Tông, trước hết giải thích về sự hộ niệm, phó chúc. Kế đó, sau 

phần “Bồ Tát phải nên đúng như lời dạy mà trụ” lại chia thành hai mươi 

bảy chương, trong mỗi chương đều có phần giải trừ nghi ngờ khiến cho 

[người đọc] sanh chánh tín. Vì thế gọi là “đoạn nghi sanh tín”. Bát Nhã 

có thể đoạn được hết thảy mối nghi, giống như xử báu Kim Cang570 của 

Đế Thích có thể đập tan hết thảy mọi vật cứng nhất. Vì thế, dùng xử báu 

Kim Cang để sánh ví Kim Cang Bát Nhã. 

 Xiển  dương  đã  trọn  khắp  Tây  Thiên,  công  đức  lan  dần  sang 

 Đông Độ. Cỏ thanh chỉ trổ hiện điềm lành, dịch giả được tôn là thánh 

 nhân. 

Chú thích:  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  năm  Hoằng  Thỉ  thứ  3  (401) 

đời  Diêu  Tần,  hành  trong  vườn  Tiêu  Dao571  đều  biến  thành  cỏ  thanh 

chỉ572, vua bèn đón ngài Cưu Ma La Thập vào ải, dịch các kinh như Kim 

Cang v.v... Người sau tôn xưng Ngài là thánh sư. 

 Lời khen bắt nguồn từ chỗ Hoàng Mai: “Ai ngộ kinh này liền 

 thành Phật, Tổ”. 

Chú thích:  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  vào  thời  Đường  Cao  Tông, 

Thiền  Tông  Ngũ  Tổ  Hoằng  Nhẫn  trụ  tại  chùa  Đông  Thiền  núi  Hoàng 

Mai, thường khuyên người khác chỉ trì kinh Kim Cang sẽ tự kiến tánh, 

liễu ngộ [được ý kinh] sẽ thành Phật. 

 Vung  mộc  xích  rồi  liền  xuống  tòa,  giảng  kinh  trong  điện  nhà 

 Lương. 

570  Xử  (Vajra)  gọi  đủ  là  Kim  Cang  Xử  (đôi  khi  thường  được  dịch  là  “chày  Kim 

Cang”), vốn là vũ khí của Đế Thích làm bằng chất Kim Cang, không loài nào đương 

cự được. Kim Cang cứng rắn nhất, không gì có thể phá hủy hay tiêu hủy được. Kim 

Cang Xử thường bị người Tây Phương dịch thành “lưỡi tầm sét” (thunderbolt), khiến 

cho ý nghĩa sâu thẳm của Kim Cang Xử bị hiểu sai lệch khá nhiều! 

571  Vườn  Tiêu  Dao  vốn  là  Thượng  Uyển  của  vua  Hậu  Tần  (Diêu  Trành  và  Diêu 

Hưng), về sau được dành riêng cho ngài Cưu Ma La Thập ở để dịch kinh. 

572 Thanh Chỉ là một loại cỏ thơm, lá xanh non, có lông mịn, nở hoa màu trắng vào 

mùa Hạ, quả có hình thon tròn, thuộc họ Đương Quy, củ có thể dùng để làm thuốc, 

thường được chia thành nhiều loại như Hưng An Chỉ, Xuyên Bạch Chỉ, Hàng Bạch 

Chỉ v.v... 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 733

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích: Theo Truyền Đăng Lục, Lương Vũ Đế thỉnh Phó Đại 

Sĩ  giảng  kinh  Kim  Cang.  Đại  Sĩ  mới  thăng  tòa,  dùng  mộc  xích573 chỉ 

xuống  bàn  một  cái  rồi  liền  bước  xuống  tòa,  vua  ngạc  nhiên.  Ngài  Chí 

Công nói: “Đại Sĩ đã giảng kinh xong!” 

 Tâm vô trụ mà hay sanh, Tào Khê nối nghiệp tổ. 

Chú thích:  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  vào  đời  Đường,  Ngũ  Tổ 

giảng kinh Kim Cang cho Lục Tổ Huệ Năng, đến câu  “ưng vô sở trụ nhi 

 sanh kỳ tâm”  (hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh tâm), Lục Tổ đại ngộ, 

thưa:  “Nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, nào ngờ tự tánh vốn chẳng 

 sanh diệt, nào ngờ tự tánh vốn tự trọn đủ, nào ngờ tự tánh có thể sanh ra 

 muôn pháp” .  Ngũ  Tổ  liền  truyền  y  bát.  Lục  Tổ  bèn  quay  về  Quảng 

Đông, về sau, trụ tại Tào Khê thuyết pháp. 

 Pháp Nhãn xem kinh, há chẳng phải quyển vàng này. 

Chú thích:  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  vào  đời  Nam  Đường,  ngài 

Pháp  Nhãn  Văn  Ích  nói:   “Kinh  dạy:  Hết  thảy  chư  Phật  và  pháp  Vô 

 Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này ra. Hãy 

 nói  xem:  Kinh  này  là  gì,  chẳng  phải  là  quyển  vàng  trục  đỏ  hay  sao? 

 Đừng nhận lầm vạch cân”574. 

 Đức Sơn mua bánh, đốt Thanh Long Sớ. 

573 Mộc Xích (còn gọi là Thủ Xích hay chỉ gọi gọn là Xích) là một khối gỗ nhỏ từ hai 

đến ba tấc, để trơn hoặc sơn đỏ, trên lưng khắc ba chữ Án Á Hồng. Trước khi tuyên 

pháp  ngữ  trong  giảng  tòa  hay  trong  các  pháp  hội,  vị  chủ  sám  sẽ  dùng  Xích  đập 

xuống bàn, tạo sự chú ý. Đôi khi trong các pháp hội, vị Sám Chủ còn dùng Xích để 

vỗ xuống bàn nhằm tạo hiệu lệnh cho các kinh sư hòa tiếng chuyển giọng khi đổi 

sang một thể điệu tán tụng mới. 

574 Quyển vàng trục đỏ (hoàng quyển xích trục) là thuật ngữ để  chỉ kinh Phật. Do 

thời  cổ,  kinh  thường  được  in  trên  giấy  vàng  (do  tẩm  hóa  chất  nên  có  màu  vàng, 

thường là chất hoàng liên, để ngừa mối mọt) dài, cuộn thành quyển, chứ không xếp 

thành sách như sau này. Hai đầu tờ giấy lớn ấy phải gắn trục bằng gỗ sơn đỏ (vừa để 

trang trí, vừa dễ thấy để người đọc nắm hai trục từ từ mở ra, không làm rách kinh). 

Vạch  cân  (định  bàn  tinh):  Những  vạch  khắc  trên  đòn  cân  để  người  dùng  cân  biết 

được trọng lượng của vật đem cân. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 734

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo Truyền Đăng Lục,  vào đời  Đường, ngài  Đức  

Sơn Tuyên Giám ở Lãng Châu, trên đường đến Phong Dương, gặp một 

bà bán bánh, do vậy, mua bánh để lót dạ. Bà ta chỉ vào quang gánh của 

Sư hỏi: “Đây là văn tự gì vậy?” Đáp: “Thanh Long Sớ Sao575“. Bà ta hỏi: 

“Sư giảng kinh gì?” Đáp: “Kinh Kim Cang”. Bà ta nói: “Tôi có một câu 

hỏi,  nếu  Sư đáp  được,  tôi  sẽ  tặng  món  điểm  tâm.  Đáp  không được thì 

hãy đi nơi khác! Kinh Kim Cang nói ‘tâm quá khứ chẳng thể được, tâm 

hiện tại chẳng thể được, tâm vị lai chẳng thể được’, chưa rõ Thượng Tọa 

điểm cái tâm nào?” Ngài Đức Sơn cứng họng, liền qua chỗ ngài Long 

Đàm. Sư đã thấu hiểu chuyện ấy rồi bèn đem bộ sớ giải đốt đi. 

 Ấy là vì chẳng trụ nơi Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp, bốn 

 tướng đều không. Quán như mộng, huyễn, bọt, bóng, sương, chớp, ba 

 tâm  há  được?  Vì  thế,  đức  bố  thí,  Nam,  Tây,  Bắc  phương,  bốn  góc, 

 trên, dưới chẳng thể lường! Công diễn nói, ngàn vạn ức phần, toán, 

 số, thí dụ chẳng thể bằng được! Quả đúng là ai có thể vào năm trăm 

 năm sau sanh lòng tin thanh tịnh thì chính là đã ở chỗ ngàn vạn đức 

 Phật gieo các thiện căn. 

Chú thích: Những điều trên đây đều xuất phát từ kinh này. 

 Chỉ  Tịnh  thuở  trẻ  lắm  bệnh,  sớm  biết  quy  y,  đến  già  quán 

 Không,  tin  tưởng,  ngưỡng  mộ  càng  thêm  tha  thiết.  Ngưỡng  mong 

 dùng lợi ích do trì kinh của bậc tiên triết làm môn đắc độ cho phường 

 hậu hiền, mến yêu khuôn phép rộng lớn, kính cẩn soạn lời tán tụng. 

 II. Phần ca tụng chánh yếu 



Chia thành mười phần:  

575 Thanh Long Sớ Sao chính là tác phẩm chú giải kinh Kim Cang của ngài Đức Sơn 

Tuyên Giám. Sư tinh thông kinh tạng, thường giảng kinh Kim Cang nên mới viết bộ 

Thanh Long Sớ Sao (một trăm quyển), nổi danh lừng lẫy thuở ấy, đến nỗi người ta 

thường gọi Sư là Châu Kim Cang (do họ ngoài đời của Sư là Châu). Nghe nói Thiền 

gia phương Nam chủ trương  “chẳng lập văn tự, kiến tánh trực chỉ”,  Sư cảm thấy bất 

bình,  cho  là  lũ  cuồng  ma  ở  phương  Nam  hoại  loạn  Phật  pháp,  quyết  đến  cật  vấn 

nhằm  khuất  phục  họ,  bèn  gánh  Thanh  Long  Sớ  Sao  rời  đất  Thục.  Vừa  mới  đến 

Phong Dương thì gặp bà bán bánh, được điểm hóa, Sư mới dứt cuồng tâm, dốc lòng 

theo học với ngài Long Đàm thiền sư. Khi đã liễu ngộ, bèn đối trước Phật điện, đốt 

sạch bộ Thanh Long Sớ Sao. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 735

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



1. Vãng sanh Tịnh Độ. 



2. Lâm chung hiện tướng lành. 



3. Được trường thọ. 



4. Được hồi sinh. 



5. Khỏi tật bệnh. 



6. Cứu thoát khỏi giết chóc. 



7. Thoát nạn hành hình, trói buộc, gông xiềng. 



8. Cứu nước, lửa, hiểm nạn. 



9. Tiêu tội báo. 



10. Cảm ứng thần linh. 

 1. Vãng sanh Tịnh Độ  

 Bèn có thanh y dẫn lối, Minh vương gọi Minh Tuấn là thầy. 

Chú thích: Theo sách Kim Cang Trì Nghiệm, vào năm Vĩnh Huy 

nguyên niên (650) đời Đường, sư Thích Minh Tuấn chết bất ngờ, thấy 

hai gã áo xanh dẫn đến gặp vua cõi âm, hỏi suốt đời Sư tu tập môn nào? 

Minh Tuấn đáp: “Chỉ tụng kinh Kim Cang”. Vua nói: “Lành thay! Nếu 

tụng mười vạn biến, năm sau ắt sanh về Tịnh Độ, đệ tử chẳng được thấy 

thầy nữa!” bèn thả về. Minh Tuấn càng thêm tinh tấn. Đến tháng Ba năm 

Vĩnh Huy thứ 2 (651), Sư ngồi qua đời, mọi người đều ngửi thấy  mùi 

hương lạ. 

 Áo hoa đến đón, bạn tiên hỏi Duy Cung ở nơi nào? 

Chú thích: Theo sách Phật Tổ Thống Kỷ, vào đời Đường, vị Tăng 

chùa Pháp Tín ở Kinh Châu là Duy Cung niệm kinh Kim Cang suốt ba 

mươi  mấy  năm.  Mỗi  ngày  niệm  năm  mươi biến.  Vị tăng cùng  chùa là 

Linh Khuy ra khỏi chùa một dặm, gặp năm sáu người, trẻ tuổi, hết sức 

xinh đẹp, y phục tinh sạch, ai nấy đều cầm nhạc khí, hỏi: “Cung thượng 

nhân ở chỗ nào?” Linh Khuy bảo cho họ biết chỗ và hỏi họ từ đâu tới. 

Đáp: “Từ Tây Phương đến đón Cung thượng nhân”. Một người lấy hoa 

sen từ trong bọc ra, hoa còn đang ngậm búp, to như nắm tay, cánh sen 

tỏa ánh sáng lạ, họ rảo bước về hướng chùa. Đến chiều, Duy Cung bèn 

mất, cả chùa nghe tiếng đàn sáo. 

 Tay ném đao, cân, mừng đồ tể tu hành. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 736

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  sách  Pháp  Hoa  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  ở 

phía Nam thành Hồ Châu có người đồ tể tên là Lục Ông. Năm hai mươi 

ba  tuổi,  thấy  một  vị  vân  thủy  tăng576  đến  cửa,  miệng  nói:  “Giáo  hóa 

người hữu duyên”. Họ Lục chẳng hiểu, vị Tăng nói: “Ông giết trâu, dê 

vô số. Nếu chẳng đổi nghề, đời sau ắt đọa làm những loài ấy. Ông có 

thiện căn từ đời trước, hãy nên cật lực trì kinh Pháp Hoa, kinh Kim Cang 

hòng tiêu trừ ác nghiệp, tăng trưởng thiện phước”. Nói xong, chẳng thấy 

đâu  nữa!  Họ  Lục  bèn  tỉnh  ngộ,  ăn  chay,  kiêng  giết,  vẽ  hình  A  Di  Đà 

Phật, Quán Âm, Thế Chí. Sáng tối cúng dường, hằng ngày tụng hai kinh 

ấy để sám hối, nguyện độ những chúng sanh đã bị giết sớm được sanh về 

Tịnh  Độ.  Năm  tám  mươi  mốt  tuổi,  khoảng  nửa  tháng  trước  [khi  mất], 

ông hẹn khắp các thân hữu: Trong ngày mồng Chín tháng Mười Một sẽ 

đãi cơm, cáo biệt. Đến hạn, ông tắm gội, ngồi ngay ngắn, đọc kệ tụng rồi 

mất. Kệ tụng như sau:  

 Ngũ thập dư niên ly sát nghiệp. 

  

 Thủ phao đao xứng ám tu hành, 

  

 Kim triêu đắc phó Bồ Đề lộ, 

  

 Thủy lý liên hoa hỏa lý sanh. 



(Năm chục năm hơn lìa sát nghiệp, 



Ngấm ngầm tu tập, vứt cân, đao, 



Bồ Đề nay bước trên đường ấy, 



Nước trổ sen tươi giữa lửa hồng) 

 Tràng phan đụng mặt, thấy người hộ tống phu nhân. 

Chú thích:  Theo  Viên  Trung  Lang  Tập,  vào  đời  Minh,  vợ  ông 

Cung Trọng Thuần ở Công An là Chúc Thị, được nghe pháp môn Tịnh 

Độ từ vị huynh đệ là Viên Hoằng Đạo, tin tưởng, bèn chuyên trì danh 

hiệu  Phật kiêm  tụng  kinh  Kim  Cang.  Một  hôm,  bà  bảo  các  con:  “Đức 

Phật nói ba hôm sau sẽ đến đón ta”. Đến kỳ hạn, bà bèn tắm  gội ngồi 

giữa  nhà,  quyến  thuộc  xúm  xít,  hồi  lâu  sau,  bà  tự  nói:  “Phật  đến  rồi! 

Giữa mày phóng bạch hào quang dài mấy trượng” Lại nói thấy một vị 

Tăng tướng hảo trang nghiêm, tự xưng là Tu Bồ Đề, trong khoảnh khắc, 

hóa thành hơn một trăm vị Tăng. Có người bên cạnh nói: “Trong kinh 

nói tới một trăm ba mươi tám vị Tu Bồ Đề, chính là vị này đấy”. Các 

576 Tức du tăng, do những vị ấy thường du hóa, không ở nơi nào nhất định, giống 

như mây trôi nước chảy tùy duyên tự tại nên gọi là Vân Thủy Tăng. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 737

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

quyến thuộc cùng đốt hương, niệm danh hiệu Phật. Chúc Thị mỉm cười 

qua đời. Trong gác có đứa hầu gái mới chín tuổi, chợt ngã xuống đất, rồi 

đứng lên nói thấy  mấy người khổng lồ mặc giáp vàng cầm tràng phan 

dẫn đường cho phu nhân, cán tràng chạm vào mặt nên bất ngờ té xuống 

đất. Xem kỹ thì mặt nó còn vết trầy rành rành. Đã liệm xong thì từ trong 

quan tài lại tỏa ra mùi hương lạ. 

 Hương lạ ngập thất, nha lại cõi âm răn dạy con cháu. 

Chú thích:  Theo  sách  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Vu  Sưởng 

giữ chức Lục Sự Tham Quân ở Tinh Châu dưới triều Võ Tắc Thiên. Cứ 

sau canh một là ông lại thở hổn hển, toát mồ hôi, qua canh hai thì hết. 

Vợ là Liễu Thị tính mời thầy thuốc. Ông Sưởng ngầm bảo vợ: “Không 

có nỗi khổ nào khác, chỉ là ban ngày phải lo việc công, đêm  đến phải 

phán xử việc cõi âm, sức ta không kham nổi”. Ông thường biết trước tai 

nạn  xảy  đến, ngấm  ngầm  chuẩn bị.  Suốt sáu  năm  như  thế,  sau  khi  mẹ 

mất, ông trì kinh Kim Cang bèn không còn phải làm nha lại cõi Âm nữa. 

Do  vậy,  cực  lực  khen  ngợi  sức  công  đức  của  kinh  này,  dạy  con  cháu 

phúng tụng. Năm tám mươi tuổi, khi sắp mất, chợt nghe mùi hương lạ, 

ông bảo người xung quanh: “Có thánh nhân đến đón ta về Tây Phương”. 

Nói xong thì mất. 

 Trích máu chép kinh, hiếu tử siêu độ cha mẹ. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, trong thời Vạn Lịch nhà 

Minh,  Ngô  Quân  Bình  ở  Đồng  Hương  mồ  côi  cha  mẹ  từ  nhỏ,  bèn  ăn 

chay  bốn  mươi  chín ngày,  trích  máu  từ ngực  để  chép  kinh  Kim  Cang. 

Đêm mộng thấy cha mẹ đứng trên đám mây, bảo: “Nhờ công đức chép 

kinh của con, hai người bọn ta đã được sanh về Tịnh Độ”. 

 Mộng ngồi xếp bằng trên đỉnh núi, tượng báu phóng quang. 

Chú thích:  Theo  Kiến  Xương  Chí,  vào  đời  Minh,  Hoàng  Thái 

Nghi  Nhân  Lý  Thị  là  mẹ  của  quan  Nghi  Chế  Chủ  Sự  Nam  Kinh  là 

Hoàng  Đoan  Bá,  người  xứ  Kiến  Xương.  Tuổi  già,  cụ  tụng  kinh  Kim 

Cang,  kinh  Địa  Tạng  hằng ngày  kiền thành.  Một  đêm  mộng  thấy  ngồi 

xếp  bằng  trên  đỉnh  núi,  Phật  quang  chiếu  đến  thân.  Tỉnh  giấc,  cụ  bảo 

Đoan Bá: “Kỳ hạn về Tây Phương đã đến”, không bệnh ngặt nghèo gì, 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 738

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thị hiện chút bệnh vặt, niệm Phật qua đời. 

 Dứt nỗi khổ địa ngục, giường vàng tụng chú. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Chứng  Quả,  trong  niên  hiệu  Thiệu 

Hưng đời Tống, ông X... ở Minh Châu không có con, vợ là Vương Thị 

có  thai  cả  hai  mươi  tám  tháng  vẫn  chưa  sanh.  Gặp  một  vị  Tăng  bảo: 

“Ông bị ách nạn lớn. Chỉ có cách thí một ngàn quyển kinh Kim Cang 

mới thoát”. Ông làm đúng như lời, lại phát nguyện tụng một ngàn quyển, 

trai tăng một ngàn vị. Đêm mộng thấy thần Kim Cang cầm xử chỉ vào 

bụng [bà vợ]; tỉnh giấc sanh được hai trai. Đến năm ông sáu mươi mốt 

tuổi, chết đột ngột, vào cõi Âm. Diêm Vương bảo ngồi trên giường vàng, 

tụng kinh một biến. Sự khổ của các quỷ trong địa ngục đều nhanh chóng 

chấm dứt. Hỏi ông sao không tụng chú? Thưa: “Trong thế gian không có 

bản kinh nào có chú cả!” Diêm Vương liền trao cho bản kinh có ghi bài 

chú, lại bảo: “Ông trở về dương gian, hãy nên lần lượt lưu thông. Mai 

sau hết tuổi thọ sẽ sanh vào thế giới Cực Lạc”. Bèn sống lại. Sau này, 

đến năm chín mươi mốt tuổi, ông không bệnh, ngồi mất. 

 Tiền Bỉnh lâm chung đọc kệ, nước cũng thanh lương. 

Chú thích:  Theo  Hiện  Quả  Tùy  Lục,  vào  đời  Minh,  Tiền  Bỉnh 

thoạt đầu làm quan tại huyện Phú Dương rồi từ quan để tu hành. Hằng 

ngày, ông tụng kinh Kim Cang. Lâm chung, đọc kệ xong, bảo lấy nước 

trong  mát  để  uống.  [Người  nhà  hỏi]:  “Nước  trong  mát  ở  đâu?”  Đáp: 

“Nước ở ao phóng sanh”. Nước đem đến, ông uống xong, chắp tay nói: 

“Ta do Phật lực sẽ nhanh chóng về cõi thanh tịnh”, vui vẻ, ngồi qua đời. 

 Trương Ái tăng thọ, trì kinh, chóng sanh An Dưỡng. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Tân  Dị  Lục,  vào  thời  Vạn  Lịch  nhà 

Minh, nội giám (thái giám) Trương Ái mỗi tối trì kinh Kim Cang suốt 

mấy năm. Bệnh gần chết, thấy hai người áo xanh đến nói: “Đưa ông qua 

Sơn Đông đầu thai”. Đi như bay, trong vòng một ngày đã tới, thấy núi 

sông nơi ấy và cha mẹ sẽ đầu thai vào. Trương Ái chỉ nhất tâm trì kinh, 

bị áp giải đến một ngôi điện, nghi là [cung điện của] Đông Nhạc. Trên 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 739

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

điện có một vị vua, đầu đội mão đỉnh bằng577, bảo: “Ông đáng nên đầu 

thai về nơi đây”. Đáp: “Ái trì kinh Kim Cang, nguyện sanh về Tịnh Độ, 

chẳng  muốn  thọ  thai!”  Vua  nói:  “Ông  trì  kinh  công  ít,  biết  làm  sao 

được?” Trương Ái thưa: “Từng nghe nói mười niệm thành tựu liền được 

vãng sanh, huống hồ [tôi đã trì kinh Kim Cang] đã mấy năm rồi!” Vua 

bảo: “Cho ông trở về, trì kinh thêm!” Đã tỉnh lại, ông Ái bèn lìa nhà, trụ 

tại Bích Vân Tự ở Tây Sơn, chuyên tụng kinh Kim Cang. Mười một năm 

sau, một hôm nhóm chúng, bảo: “Hôm nay tôi về Tây”, ngồi ngay ngắn 

qua đời. 

 Khói  hương  thề  nguyện  dâng  Phật,  hiện  vẻ  trang  nghiêm trên 

 vách vôi. 

Chú thích: Theo Cân Ngự Thừa Tục Tập, vào đời Minh, vợ ông 

Trầm Xuân Giao ở trấn Song Lâm, Hồ Châu là Phí Thị, góa bụa từ trẻ, 

dệt vải để tự nuôi thân. Bà ăn chay mấy chục năm, thờ phụng tượng Phật 

và tượng Đại Sĩ bằng đàn hương, hằng ngày tụng một quyển kinh Kim 

Cang, niệm Phật một ngàn câu, dù [tiết trời] nóng hay lạnh chẳng bỏ sót. 

Trong trận dịch lớn dưới thời Sùng Trinh, bà dời sang sống trên ngôi lầu 

trong nhà người con rể là Trương Thế Mậu, chỉ đem tượng Đại Sĩ theo. 

Hằng ngày, bà hồi hướng hương này xông thẳng đến chỗ Phật. Ba năm 

như  thế,  chợt  trên  hư  không  có  hương  vờn  quanh  lầu  mấy  ngày.  Trên 

vách tường vôi bỗng hiện ra tượng Phật, trang nghiêm tinh diệu, xa gần 

đồn đại, người đến chiêm lễ ngày càng đông. Nếu dùng khăn sạch để lau 

577 Nguyên văn “bình đỉnh quan”, còn  gọi là  “bình thiên quan”, hoặc “thông thiên 

quan”, là một loại mão, thường gọi chung là Miện. Theo thiên Dư Phục Chí trong 

Hậu Hán Thư thì:  “Mũ miện đều rộng bảy tấc, cao một thước hai tấc. Đằng trước 

 tròn, đằng sau vuông, lót bên trong bằng vải màu đỏ và xanh, phía trên phủ bằng vải 

 đen.  [Mũ  miện  của  hoàng  đế]  kết  bạch  ngọc  làm  12  tua  rủ  xuống,  [những  tua  ở] 

 phía trước [dài] bốn tấc, [những tua ngọc ở] phía sau ba tấc. Dùng lụa màu kết làm 

 giải buộc mão. Tam công, chư hầu dùng thanh ngọc để kết thành bảy tua, khanh đại 

 phu năm tua kết bằng hắc ngọc, nhưng mũ các quan chỉ có tua đằng trước, không có 

 tua đằng sau. Bên cạnh kết thêm hoa bằng sợi bông màu vàng. Khi tế trời đất, tế tổ 

 tiên, hoặc hành lễ trong minh đường mới đội mão này” . Từ đời Tần trở đi, chỉ riêng 

hoàng đế mới đội miện giống như thời cổ, các quan, hoàng hậu, quý phi, nữ quan 

vẫn đội miện nhưng phần trên thay vì để thẳng như của vua thường bẻ cong xuống, 

chiều cao thấp hơn, màu sắc thay đổi tùy theo chức quan, chất liệu vải phủ cũng thay 

đổi thành gấm, lụa, the v.v... gắn thêm những vật trang trí như chim phụng (nhất là 

mão của hoàng hậu, thường gọi là “phụng quan”), hoa lá bằng vàng, bằng ngọc lấp 

lánh khiến cho người ta vừa thoạt nhìn không thể nhận ra đó là miện. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 740

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thì hình sắc càng rạng rỡ. Bốn năm sau, bà trở về chỗ cũ, vào cửa, liền 

quét dọn, thắp hương đèn, lễ Phật, tụng kinh. Đến sáng ngày thứ ba, tắm 

gội, thay áo, ngồi ngay ngắn niệm Phật. Đến Ngọ, kêu ầm lên: “Phật tới 

rồi, ta đi đây!” Từ biệt mọi người qua đời, thọ bảy mươi ba tuổi. 

 Cấm dân giết chóc, thấy đài bạc tiếp dẫn. 

Chú thích: Theo Kim Cang Tân Dị Lục, vào đời Minh, Thái Thừa 

Thực đậu Tiến Sĩ thời Vạn Lịch, làm quan Thái Thủ ở Gia Hưng. Trong 

khi  làm  quan,  ông  hằng  ngày  tụng  kinh  Kim  Cang,  cấm  dân  gian  sát 

sanh. Phàm tế thần chỉ đốt hương, bày cỗ chay, và bảo tụng kinh Kim 

Cang. Ông thường hỏi pháp nơi ngài Vân Thê Châu Hoằng (tổ Liên Trì), 

tu Niệm Phật tam-muội. Lâm chung thấy đài bạc tiếp dẫn, liên tục niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát rồi qua đời. 

 Ông Châu dứt ăn mặn năm ngày, thân tỏa mùi thơm. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Linh  Ứng  Lục,  trong  khoảng  niên 

hiệu  Chánh  Đức  -  Gia  Tĩnh  đời  Minh,  ông  Châu  Đình  Chương  ở  Vân 

Nam hễ sáng dậy ắt tụng các kinh Kim Cang, Di Đà, và Quán Âm. Năm 

tám  mươi  bảy  tuổi, ông nói:  “Ta  sắp đi, Phật  Di  Đà  đến đón ta.  Quán 

Âm, Thế Chí đều đến”. Rồi lại nói: “Đức Quán Âm dạy ta thôi ăn mặn 

năm ngày thì sẽ về Tây được!” Ông bèn mỗi ngày ăn một bữa cháo, một 

bữa rau, đến kỳ hạn, tụng kinh, ngồi ngay ngắn qua đời. Thân bốc mùi 

thơm, diện mạo như còn sống. 

 Châu Thị uống nước bốn mươi ngày, nở hoa trong mộng. 

Chú thích:  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  vào  đời  Tống, Châu  Thị  là 

người xứ Sáp Xuyên, niệm danh hiệu Phật ba mươi năm, kiêm trì kinh 

Kim Cang. Lúc mở  quyển kinh ra, thường nói: “Các vị thánh ngự đến 

xem, chẳng dám ngồi xổm”. Bà chợt nhịn ăn, hằng ngày uống mấy chén 

nước.  Sau  bốn  mươi  ngày,  mộng  thấy  ba  vị  tỳ-kheo  tay  cầm  hoa  sen, 

bảo: “Ta trước kia vì ngươi trồng hoa này, hôm nay sẽ nở nên đến đón  

ngươi”. Tỉnh giấc, bà bèn niệm Phật hiệu, ngồi ngay ngắn qua đời. 

 Đường Nghi Chi nhiều lần quán tướng lành. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 741

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  Tịnh  Độ  Thần  Chung,  vào  đời  Minh,  Đường 

Thời tự là Nghi Chi, người xứ Hồ Châu, học pháp môn Niệm Phật nơi 

ngài Liên Trì. Ông cùng quyến thuộc đều thuộc lòng kinh Kim Cang và 

phẩm Phổ Môn. Nghi Chi đắc Quán Phật tam-muội, nhiều lần thấy Phật 

hiện tướng lành, chánh niệm qua đời. 

 Ni Huệ An đích thân thấy Phật quang. 

Chú thích:  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  vào  đời  Tống,  Huệ  An  là 

người  Minh  Châu,  trụ  tại  am  họ  Dương  ở  Tiểu  Khê,  chuyên  tu  Tây 

Phương,  tụng  kinh  Kim  Cang,  nóng  lạnh  chẳng  bỏ  sót.  Bà  thường  ở 

trong  thất  thấy  Phật  quang  chiếu  đến.  Một  hôm  thị  hiện  bị  bệnh,  ngồi 

ngay ngắn, răn đại chúng đừng ồn. Một lúc lâu sau, nói: “Phật đến rồi”, 

bảo  đại  chúng  niệm  danh  hiệu  Phật,  nghiễm  nhiên  thoát  trần,  thọ  chín 

mươi sáu tuổi. 

 Trầm Kính Phù ba quyển lệ thường, xua tay bảo vợ lánh đi. 

Chú thích: Theo Nhị Lâm Cư Hậu Tập, vào đời Thanh, ông Trầm 

Bỉnh ở Trương Châu, tự là Kính Phù, năm mười lăm tuổi bị bệnh suyễn. 

Đến năm ba mươi bệnh nặng hơn, năm năm mươi tuổi bệnh càng nặng 

hơn  nữa, bèn niệm  Phật,  ăn  chay  trường.  Bạn ông  ta  là  Dương  Quảng 

Văn  khuyên  tụng  kinh  Kim  Cang,  ông  Trầm  bèn  mỗi  ngày  tụng  ba 

quyển. Vào mùa Đông năm Càn Long 46 (1781), ông thị hiện bị bệnh 

nhẹ. Đến ngày ba  mươi, dậy sớm, súc miệng, tắm gội xong, hướng về 

Tây, ngồi xếp bằng niệm Phật. Vợ ở bên cạnh, ông xua tay đuổi ra, sau 

đó ngồi nghiễm nhiên qua đời. 

 Vương Ngưỡng Tuyền đã trọn ba tạng, cãi lệnh phù sứ. 

Chú thích:  Theo  Hiện  Quả  Tùy  Lục,  vào  đời  Thanh,  Vương 

Ngưỡng Tuyền là người Hàng Châu, sống bằng nghề giết dê. Trong khi 

bị bệnh thấy dê kéo cả đàn đến đòi mạng, bèn đổi nghề, ăn chay trường, 

tụng kinh Kim Cang, đủ số ba tạng. Lại lạy Pháp Hoa. Năm tám mươi 

mốt tuổi, chợt thấy phù sứ578 đến bắt, bèn kháng cự rằng: “Ta đợi Phật 

đến mới đi”. Năm hôm sau, quả nhiên thấy Phật hiện đại thân, xòe tay  

578 Phù sứ: Sứ giả cầm lệnh phù. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 742

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tiếp dẫn. Ông vui vẻ qua đời. 

 Đài sen thị hiện, Trương Nguyên hồi hướng Tây Phương. 

Chú thích: Theo Cân Ngự Thừa Tục Tập, vào đời Minh, ngư phủ 

Trương Nguyên ở Hải Diêm và em trai là Trinh thấy trên mặt nước có 

ánh sáng lạ chiếu hắt lên, liền lặn xuống nước, mò được một hộp đá, bên 

trong hộp đựng bộ kinh Kim Cang viết bằng chữ vàng. Đêm mộng thấy 

thần kim giáp nói: “Ngươi đời trước là người hầu việc tại giảng đàn của 

pháp  sư  Trường  Thủy579,  do  không  có  lòng  tin nên  thoái  đọa  đến  mức 

này;  nhưng  cái  nhân  nhỏ  nhoi  vẫn  chưa  mất,  ban  cho  ngươi  đại  pháp, 

hãy nên tinh tấn trì tụng”. Ông Nguyên lấy cớ không biết chữ để từ tạ, 

thần bảo há miệng ra, nhét một hoàn thuốc vào. Sáng hôm sau, mở kinh 

ra tụng, đọc làu làu như quen tụng từ lâu. Trương Nguyên đem chuyện 

này  kể  với  vị  tăng  chùa  Chiêu  Khánh  là  Truyền  Như.  Truyền  Như 

khuyên  hãy  hồi  hướng  Tây  Phương.  Ba  năm  sau,  Trương  Nguyên  bảo 

người thân và kẻ quen biết: “Đài sen đã hiện rồi!” ngồi ngay ngắn qua 

đời. Đó là chuyện nhằm tháng Bảy năm Đinh Sửu (1589) thời Vạn Lịch. 

  

 Bát Nhã công cao, Phòng Trứ sớm sanh Tịnh Độ. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  đời  Đường,  Phòng Trứ 

bình thời sùng tín đấng pháp vương, mỗi ngày niệm Phật, trì kinh Kim 

Cang. Một hôm, chết đột ngột, đến Diêm phủ. Diêm Vương nói: “Ông 

có công trì Bát Nhã, lại từng khuyên một người già niệm Phật, [người 

ấy] đã sanh về Tịnh Độ. Nhờ phước lực ấy, ông cũng đáng được vãng 

sanh!” Phòng Trứ thưa: “Tôi phát nguyện tụng kinh Kim Cang một vạn 

quyển,  nay  vẫn  chưa  xong,  làm  sao  đây?”  Vua  nói:  “Tụng  kinh  tròn 

nguyện cố nhiên là tốt, nhưng chẳng bằng sớm sanh về Tịnh Độ lại càng 

hay hơn!” Biết chí ông Trứ đã quyết, vua bèn sai nha lại đưa về. 

579 Trường Thủy Tử Duệ là người Bắc Tống, quê ở Thiệu Hưng, Tú Châu (nay thuộc 

tỉnh Chiết Giang). Thoạt đầu Sư theo học kinh Lăng Nghiêm với ngài Hồng Hải, sau 

theo ngài Huệ Giác, đổ công nghiên cứu tông chỉ Hoa Nghiêm, trụ tại Trường Thủy 

(nay là Sản Thủy, tỉnh Thiểm Tây), nên thường được gọi là Trường Thủy Tử Duệ. 

Học trò cả ngàn người, được coi là nhân vật bậc nhất trong tông Hoa Nghiêm thời 

Tống. Ngài còn để lại tác phẩm Lăng Nghiêm Kinh Sớ (thường gọi là Trường Thủy 

Sớ) là một trước thuật trọng yếu của tông Hoa Nghiêm. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 743

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tạo kinh trăm quyển, thấy Phật đến đón. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Đường, sa-môn Pháp 

Tạng  chùa  Bảo  Thất  ở  Phu  Châu,  giới  hạnh  tinh  thuần,  sửa  chữa,  xây 

dựng chùa, tháp, tượng Phật thảy đều tinh xảo, đẹp đẽ. Năm Vũ Đức thứ 

2 (619), Sư mắc bệnh, thấy một người tay cầm quyển kinh bảo: “Công 

đức của ông tuy lớn, chỉ vì lạm dùng vật của Tam Bảo nên mắc tội vô 

lượng. Nếu tạo kinh Kim Cang này thì tội sẽ diệt hết”. Tỉnh giấc, Sư bèn 

xả y bát, tạo kinh một trăm quyển. Lúc sắp mạng chung thấy A Di Đà 

Phật đến đón. 

 Lặng lẽ tham cứu bốn mươi năm, bay lượn trên không về Tây. 

Chú thích: Theo  Thọ  Trì  Quả  Báo,  vào  đời  Minh,  vị  tăng  Phổ 

Tịnh ở Lô Sơn sáng tối kiền thành tụng kinh Kim Cang. Chợt mộng thấy 

thần nhân nói bài kệ như sau:  

 Hữu tướng, tướng phi chân, 

  

 Vô pháp, pháp diệc đọa, 

  

 Phiết khước cựu khỏa cữu, 

  

 Tức dĩ liễu đại nghĩa. 



(Có tướng, tướng chẳng thật, 



Không pháp, pháp cũng rơi, 



Vứt sạch khuôn sáo cũ, 



Đại nghĩa liền thấu triệt). 



Sư đại ngộ, mỗi ngày chỉ tụng ra tiếng một biến vào lúc sáng tối, 

những lúc khác ngồi xếp bằng lặng lẽ tham cứu, bốn mươi năm chưa hề 

ngủ nghê. Thần lại đến bảo: “Làm như thế là đúng rồi”. Sư tuổi ngoài 

chín mươi bèn thị tịch, hương thơm đọng suốt đêm. Tăng chúng đều thấy 

tràng phan dẫn đường, Sư mặc ca-sa tía, cầm xâu chuỗi bằng hạt Mộc 

Hoạn580,  bay  lên  không  trung  về  Tây.  Chữ  Tập  (卌)  đọc  như  chữ  Tiết 

(薛)581, có nghĩa là bốn mươi. 

580 Mộc Hoạn: Còn gọi là Vô Hoạn. Thông thường, Mộc Hoạn Tử được coi là hạt 

của  cây  Bồ  Đề,  nhưng  một  số  tự  điển  như  Phật  Quang  Sơn  Phật  Học  Từ  Điển  và 

Phật Học Đại Từ Điển của Đinh Phước Bảo chỉ nói chung chung: Mộc Hoạn là loại 

cây thân cao hơn một trượng, đầu mùa Hạ nở hoa nhỏ màu vàng, kết trái, khi khô trái 

nứt làm ba, bên trong có hạt  giống như hạt châu màu đen, thường dùng kết thành 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 744

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Trong mộng bà Hoàng giã biệt vị Tăng gần xóm, ráng đỏ chiếu 

 rực nóc nhà. 

Chú thích: Theo Phật Tổ Thống Kỷ, vào đời Tống, bà Hoàng là 

người Triều Sơn, chuyên trì danh hiệu Phật kiêm tụng hai kinh Pháp Hoa 

và Kim Cang. Bà ngẫu nhiên mắc bệnh lỵ, tự biết đã đến thời, liền nhịn 

ăn, hằng ngày uống mấy chén nước. Một hôm, vị Tăng pháp danh Thiện 

Tu ở cái am gần đó nằm mộng thấy bà ta đến từ biệt, bảo: “Tôi sắp qua 

Tây Phương”. Hai hôm sau, bà ta hướng về Tây niệm Phật, ngồi ngay 

ngắn qua đời. Ráng đỏ sáng ngời phủ trên nóc nhà, người làng ai cũng 

thấy. 

 Cô Vương thề thu máu mẹ, hoa sen hiện trong phòng. 

Chú thích: Theo Phật Tổ Thống Kỷ, vào đời Tống, cô gái nhà họ 

Vương  người  xứ  Cát  An,  hằng  ngày  tụng  các  kinh  Di  Đà,  Quán  Âm, 

Kim Cang. Mẹ chết, chảy máu đẫm thân. Cô thệ nguyện: “Nếu con có 

lòng  hiếu  chân thật thì nguyện thân  mẹ  con  chẳng sanh  hôi  nhơ”.  Thề 

xong, máu ngưng chảy. Một hôm, cô ngã bệnh, nằm trong dáng điệu cát 

tường, tay nắm lá tràng phan báu trước tượng Quán Âm, lặng lẽ thị tịch. 

Đem liệm, mẹ kế đặt tro của cô ta trong nhà, nẩy sanh mấy đóa hoa sen. 

 Tụng  năm  ngàn  bốn  mươi  tám  lượt,  nằm  bên  hông  phải  qua 

 đời. 

Chú thích: Theo Phật Tổ Thống Kỷ, vào đời Tống, Trần Thị thọ 

trì  trai  giới,  lấy  Thiền  tụng  làm  vui.  Trì  danh  hiệu  Phật  suốt  ba  mươi 

năm,  kiêm  tụng  năm  ngàn  bộ  kinh  Pháp  Hoa,  hai  kinh  Di  Đà  và  Kim 

Cang mỗi kinh tụng được năm ngàn bốn mươi tám bộ. Một hôm, không 

ăn, người nhà hỏi duyên cớ, nói:  “Muốn cầu thấy Phật!”  rồi nằm trên  

chuỗi để niệm Phật. Từ điển Đinh Phước Bảo giải thích thêm Mộc Hoạn Tử là hạt 

cây Aristkaksa, và nói hạt cây này có tánh trừ quỷ, nên gọi là Vô Hoạn. Ông Đinh 

dẫn kinh Thiên Thủ Hợp Dược như sau:  “Nếu có hành nhân muốn hàng phục các 

 đại lực quỷ thì lấy gỗ cây A Sắt Ca Sài, tụng chú vào đó hai mươi mốt biến, đốt trong 

 lửa”.  Theo Bản Thảo Cương Mục thì có bảy loại Mộc Hoạn Tử khác nhau: Hoàn, 

Mộc Hoạn Tử, Cấm Lâu, Phi Châu Tử, Du Châu Tử, Bồ Đề Tử và Quỷ Kiến Sầu. 

581 Trong Quan Thoại, 卌 có âm là sé trong khi 薛 có âm là xie, gần tương tự nhau 

nên dùng chữ 薛 để hình dung cách đọc chữ 卌. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 745

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hông phải, qua đời. 

 Chỉ ngày Mười Ba tháng Năm, xâu chuỗi làm hạn. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm  Ký,  vào  đời  Minh,  Lý 

Thị là mẹ Lưu Đạo Long, ăn chay trường thờ Phật, khắc kinh Kim Cang 

tặng cho người khác. Gặp dịp sinh nhật chỉ lễ sám. Một năm trước khi cụ 

sắp mất, mộng thấy Quán Âm Đại Sĩ trao cho xâu chuỗi, bảo: “Đây là kỳ 

hạn vãng sanh Tịnh Độ của ngươi”. Đếm xem thì được năm mươi ba hạt. 

Đến ngày Mười Ba tháng Năm năm sau, cụ bảo người nhà: “Hôm nay ta 

về Tây Phương”, ngồi ngay ngắn qua đời  (Trên đây là mười ba cặp, gồm hai 

 mươi sáu điều). 

 Trì kinh giống như trì danh, tu Thiền có thể thông với tu Tịnh. 

 Hai công đức này chẳng thể nghĩ bàn, đều là một. 

 2. Lâm chung hiện tướng lành  

 Bèn  có:  Trinh  Tường  nhiều  lượt  thấy,  Văn  Đạt  ở  nơi  đài  Bát 

 Nhã. 

Chú thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  đời  Đường,  Trần 

Văn  Đạt,  người  huyện  Khích  ở  Tử  Châu,  thường  trì  kinh  Kim  Cang, 

nguyện niệm cho cha mẹ đã mất tám vạn bốn ngàn quyển, có nhiều điềm 

tốt lành. Ông tụng kinh cho người khác, người bệnh đều được lành. Trần 

Ước là người huyện Đồng Sơn từng bị cõi Âm bắt, thấy dưới đất dựng 

đài, hỏi thăm thì họ nói: “Đấy là Bát Nhã đài để đợi ông Trần Văn Đạt”. 

Ông Trần được cõi Âm kính trọng như vậy đó. 

 Ách nạn tự tiêu, Nguyên Tố thấy lọng rủ trên không. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Trương 

Nguyên Tố là người Lạc Dương, trì kinh Kim Cang từ bé. Đầu niên hiệu 

Thiên Thọ, ông làm quan đứng đầu xứ Hoàng Mai. Hễ trong nhà gặp ách 

nạn, niệm kinh liền hết. Năm bảy mươi tuổi, ông bị bệnh, chợt có lọng 

hoa rủ trên không, liền tắm gội, giã biệt người nhà, lặng lẽ qua đời. 

 Tuổi cao tuyệt thực, lưỡi gõ ra tiếng. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 746

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Minh, người thợ 

da Nghiêm Giang ở Tương Thành tuổi trung niên bỏ nghề, lo nấu cơm 

chay ở chùa Phật. Trên đường đi, chuyên trì kinh Kim Cang và niệm A 

Di Đà Phật không ngớt tiếng. Năm sáu mươi mấy tuổi, ông chợt tuyệt 

thực, chỉ uống nước suốt một tháng, lại nói sẽ ra đi vào ngày đó, giờ đó. 

Đến kỳ hạn, tắm gội, thay áo, ngồi xếp bằng qua đời. Hỏa thiêu thu được 

mấy vốc xá-lợi, lưỡi cứng như kim thạch, gõ vào kêu ra tiếng. Lúc ấy 

nhằm năm Chánh Đức thứ 3 (1508). 

 Sáu tháng không có ruồi, ở gần xác không thấy mùi thối. 

Chú thích:  Theo  Kính  Trung  Kính  Hựu  Kính  Trưng  Nghĩa,  vào 

đầu niên hiệu Thiên Khải đời Minh, ngoài cửa Chánh Dương thành Bắc 

Kinh có một người lính già, hằng ngày thắp hương tụng kinh Kim Cang. 

Ông mất năm bảy mươi ba tuổi, suốt sáu tháng xác chẳng bốc mùi hôi, 

ruồi chẳng bu tới, ai nấy đều lấy làm lạ. 

 Tiết  Tư  Mã  siêu  sanh  cõi  trời,  nương  bóng  tràng  bước  trên 

 không. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Trung  Châu  Tư 

Mã là Tiết Nghiêm ăn chay trường, hằng ngày niệm ba mươi biến kinh 

Kim Cang. Đến năm bảy mươi hai tuổi, lúc sắp mất, thấy tràng, lọng, âm 

nhạc đến đón. Vợ ông ta là Thôi Thị, chính là cô của quan Ngự Sử An 

Nghiễm.  Lúc  lâm  chung582,  [người  nhà]  thấy  ông  Nghiêm  nương  theo 

tràng, lọng thong dong bước lên trời, đi mất, gọi cũng chẳng nhìn lại, cả 

nhà đều ngửi thấy mùi hương lạ. 

 Châu Tiến Sĩ thoát khỏi thai chó, leo lên cành cây nói kệ. 

582 Nguyên văn  “thuộc khoáng thứ” (lúc lâm chung).  “Thuộc Khoáng”  là một nghi 

thức trong tang ma của Hán tộc thời cổ. Khi người bệnh sắp mất, người nhà đem sợi 

tơ hãy còn mới (thường gọi là Khoáng) đặt trước mũi để xem khi nào sợi tơ không 

còn động đậy thì biết là người ấy đã chết. Do vậy, chữ Thuộc Khoáng thường được 

dùng  để  chỉ  lúc  lâm  chung,  như  sách  Lễ  Ký,  thiên  Táng  Đại  Ký  chép:   “Thuộc 

 Khoáng  dĩ  hề  tuyệt  khí”   (đặt  sợi  tơ  để  chờ  lúc  tắt  hơi).  Trịnh  Huyền  chú  giải: 

 “Khoáng, nay chính là sợi tơ còn mới, dễ bị lay động, đem đặt trước mũi, để thăm 

 dò” . 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 747

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Tống, ông Châu  

Tiến  Sĩ  ở  Tô  Châu  vốn  theo  đòi  cử  nghiệp,  chưa  hề  nghe  Phật  pháp. 

Ngẫu nhiên sang chơi chùa Hổ Khâu, nghe ngài Phật Ấn giảng kinh Kim 

Cang  đến  phần  giảng  về  bốn  câu   “nhất  thiết  hữu  vi  pháp” ,  [tâm  cảm 

thấy] vui vẻ chưa từng có. Do vậy, muốn tham cứu tông chỉ, ý nghĩa của 

toàn bộ cuốn kinh. Nhằm lúc ngủ trưa, ông mộng thấy một gã áo xanh áp 

tải năm người, ông Châu theo sau, đi chừng hai dặm, đến một phố lớn, 

rồi rẽ vào trong ngõ, vén tấm rèm bằng vải màu xanh vào nhà người ta. 

Đến  nhà  bếp,  [thấy]  trong  thùng  có  canh,  năm  người  đều  uống.  Ông 

Châu cũng muốn uống, nhưng người áo xanh, ngăn lại bảo: “Người nghe 

Phật pháp chẳng được uống”, liền giật mình tỉnh giấc. Ông Châu bèn đi 

theo lối đã nhớ, đến phố lớn, vào trong ngõ, quả nhiên có căn nhà của 

người  ta  giống  hệt  như  trong  mộng.  Ông  Châu  gõ  cửa,  bước  vào  hỏi 

trong bếp có chuyện gì lạ không? Chủ nhân nói: “Trong bếp có sáu con 

chó mới sanh, một con đã chết”. Ông Châu kinh hãi đẫm mồ hôi, tự nhủ: 

“Nếu chẳng nghe Phật pháp thì đã vào thai chó rồi”. Do vậy, chuyên trì 

kinh Kim Cang, thọ tới tám mươi chín tuổi. Ngày Rằm tháng Tám, ông 

mời các đạo hữu khắp các chùa đến từ biệt, trèo lên cành cây ở sau vườn, 

nói kệ rằng:  

 Bát thập cửu niên Châu Công, 

  

 Lưỡng thủ phách phá hư không, 

  

 Cước đạp phù vân phấn toái, 

  

 Lập hóa Bồ Đề thụ đông. 

(Ông Châu tuổi sắp chín mươi, 

Chỉ còn thiếu một mùa Xuân vừa tròn, 

Hai tay phá nát hư không, 

Phù vân chân đạp vỡ cho tan tành, 

Phía Đông cội gốc Bồ Đề, 

Đứng yên sừng sững thoát vòng trần gian)  



Gieo mình xuống, đứng sững trên mặt đất, qua đời. 

 Đắc sáu chữ vô tướng, ông Châu thấy đũa ngọc rủ xuống. 

Chú thích: Theo Kim Cang Tân Dị Lục, vào đời Minh, Văn Khác 

Công Châu Quốc Tộ làm quan Tu Soạn thời Vạn Lịch. Ông được thăng 

chức Đại Học Sĩ thời Thiên Khải. Hằng ngày ắt đóng cửa tụng kinh Kim 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 748

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Cang một quyển, thường bảo con: “Ta vốn tươi héo chẳng đoái, thuận 

nghịch hệt như nhau, chỉ là nhờ sức của sáu chữ vô ngã tướng, vô nhân 

tướng”. Năm Thiên Khải thứ 4 (1624), ông biết trước lúc mất, ngồi ngay 

ngắn qua đời, từ trong mũi thò ra chiếc đũa ngọc. 

 Dặn lưu thân ba năm, bà Ngô chứng kim cang bất hoại. 

Chú thích: Theo Hiện Quả Tùy Lục, vào đời Thanh, Đường Ngô 

Thị là  người  xứ  Tế Ninh,  ngụ cư  tại  Tùng  Giang.  Thoạt  đầu  tánh tình 

hung bạo, chẳng dung người khác. Năm bốn mươi ba tuổi mới bắt đầu 

ăn chay trường. Trong ngôi lầu nhỏ, hằng ngày tụng kinh Kim Cang suốt 

sáu năm. Đến năm bốn mươi chín tuổi, chợt bảo với mọi người: “Ta sẽ 

đi trong ngày đó. Kinh nói ‘kim cang bất hoại thân’, sau khi ta mất hãy 

giữ xác ba năm  để  chứng  nghiệm  kinh dạy  chẳng dối”. Bà  nói kệ qua 

đời.  Ba  năm  sau,  mở  khám  ra,  quả nhiên thân  chẳng hư,  tóc trên  đỉnh 

đầu mọc dài nửa tấc. Đề Đốc Lương công sai người dùng sơn phủ xác, 

dựng am. 

 Áo trời giáng xuống, dẫn Sư thượng thăng. 

Chú thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Đường,  Triệu  Văn 

Tín ở  Toại  Châu chết đột ngột,  đến  chỗ Diêm  Vương,  đồng bạn  mười 

người. Trong số ấy có một vị Tăng, vua hỏi lúc còn sống tu công đức gì. 

Tăng đáp: “Tụng kinh Kim Cang”. Vua giật mình, đứng dậy, chắp tay, 

khen ngợi: “Lành thay! Lành thay! Sư tụng Bát Nhã đáng sanh lên trời, 

sao lại đến lầm nơi này!” Nói chưa xong, có áo trời thòng xuống, dẫn Sư 

thăng lên trời. Văn Tín sống lại, thuật đầy đủ mọi chuyện. 

 Lưu thân nơi Địa Tạng, hoàn kinh, cười giã biệt. 

Chú thích: Theo Tân Dị Lục, vào đời Minh, Thí Phong Dương ở  

phố Giác Lý, phủ Gia Hưng, quen thân với vị Tăng chùa Đông Tháp là 

Hữu Hằng. Phong Dương già bệnh, quỳ tụng kinh Kim Cang, hằng ngày 

ắt tụng mấy quyển. Ngày mồng Tám tháng Giêng năm Bính Tý (1636) 

đời Sùng Trinh, ông tụng kinh chưa xong đã mất. Ba ngày sau, lúc sắp 

đóng nắp hòm, chợt hoàn hồn, bảo: “Ta nhờ sức kinh nên không thuộc 

quyền cai quản của Diêm Vương, mà [lưu lại] ở chỗ Địa Tạng Bồ Tát. 

Bồ Tát do thấy tụng kinh chưa hết quyển nên cho về lễ tụng, chỉ vì hơi 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 749

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thở khò khè, chẳng thể tự tụng, phải thỉnh sư Hữu Hằng tụng thay, chứ 

người  khác  thì  vô  ích”.  Nhằm  đúng  lúc  thầy  Hữu  Hằng  phải  đi  việc 

khác, bèn đợi một hôm. Khi sư Hữu Hằng đến, ông nghe tụng kinh xong, 

giơ tay cảm tạ Hữu Hằng, mỉm cười, ra đi. 

 Lý Nguyên Tông tắm gội, ngồi mất. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  Lý 

Nguyên  Tông  ở  huyện  Giang  Lăng,  Kinh  Châu  có  đứa  con  gái  hằng 

ngày tụng kinh Kim Cang ba quyển. Cô ta bị bệnh, mất đi, Diêm Vương 

thấy đầu [cô ta] có Phật quang, bèn thả về, dặn rằng: “Cha ngươi ưa bắt 

cá sống, thái làm chả, đã ăn hơn bảy ngàn con cá. Chúng nó kêu oan, đòi 

mạng. Trở về hỏi cha ngươi: Đêm mộng thấy lọt vào lưới, sáng ra nhức 

đầu. Đấy chính là lũ cá đòi báo thù vậy”. Con gái tỉnh lại, kể với cha. 

Nguyên  Tông  hết  sức  sợ  hãi,  bèn  trai  tăng  một  trăm  vị,  dứt  rượu  thịt, 

chép bốn mươi chín quyển kinh Kim Cang. Mộng thấy mấy ngàn bé trai 

mặc áo xanh đến lạy, thưa: “Chúng tôi ôm lòng oán, nay nhờ công đức 

chép kinh mà lìa đường khổ, sanh vào đường lành”. Nguyên Tông từ đấy 

trì kinh  càng thêm  kiền thành,  thọ  đến  một trăm  hai  mươi  tuổi,  không 

bệnh tật gì, tắm gội, ngồi qua đời. 

 Nhan Quang Dũ ngõ hẻm ngửi mùi hương. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Minh,  Nhan 

Quang Dũ nhiều đời theo Nho học. Một hôm, cùng với những vị hương 

thân kỳ lão vào hội Kim Cang nghe kinh, hớn hở, thán phục, muốn thấu 

suốt tông chỉ, nhưng do làm quan nên chưa rảnh rỗi. Về sau, trông coi 

huyện Thái Hoà, bị bệnh, mộng thấy hai người áo xanh lôi vào âm phủ, 

cảnh tượng tối tăm, thê thảm, nghiêm ngặt. Nha lại tâu với vua: “Quang 

Dũ  hiếu  sát,  có  vô  số  sanh  linh  đòi  mạng”.  Vua  phán  đem  chiên  dầu. 

Quỷ đầu trâu dùng chĩa xiên bỏ vào vạc [dầu] sôi, thấy [Quang Dũ] hoa 

sen  phủ  khắp  thân,  [dầu  trong  vạc  đang]  sôi  trào  bèn  trong  lặng.  Vua 

chắp tay mời gặp, sai tra sổ ghi điều lành thì thấy có công trì tụng Bát 

Nhã  một  ngày,  gieo  được  thân  kim  cang  bất  hoại  này,  liền  tha  về  để 

khuyên người đời. Từ đấy trở đi, Quang Dũ khóa tụng chẳng thiếu sót, 

khắc thí kinh Kim Cang sáu ngàn quyển, làm quan đến chức Đại Tham, 

thọ tới bảy mươi tuổi. Lâm chung, mùi thơm tỏa ngát cả ngõ, dặn dò con 

cháu thọ trì kinh này. Cháu đời thứ sáu mươi sáu của ông Nhan là Bác  

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 750

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Sĩ583 Bá Khiêm ghi. 

 Nghe câu vô ngã, vô nhân, Vương Tiều chắp tay. 

Chú thích:  Theo  Thọ  Trì  Quả  Báo,  vào  đời  Minh,  Vương  Tiều 

làm quan Hữu Đô Ngự Sử dưới thời Vạn Lịch, bị bệnh, con là Khẳng 

Đường xin cha nghe tụng kinh Kim Cang. Đến câu  “vô ngã tướng, vô 

 nhân  tướng” ,  Vương  Tiều  mỉm  cười  bảo:  “Phiền  não  vốn  không,  ngã 

tướng ở chỗ nào?” rồi ngồi dậy, chắp tay, qua đời. 

 Tụng đến câu “một Phật, hai Phật”, bà Tiền ngừng thoi. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Minh,  vợ  ông 

Tiền Vĩnh Minh ở Tú Thủy là Trương Thị thờ Phật tinh thành, chuyên 

dốc. Hằng ngày dệt một tấm vải, vừa dệt vừa tụng kinh cả mười quyển, 

lấy  đó  làm  thường  khóa.  Một  hôm  bà  Trương  mới  dệt,  tụng  đến  câu 

 “nhất  Phật,  nhị  Phật,  tam,  tứ,  ngũ  Phật  nhi  chủng  thiện  căn,  dĩ  ư  vô 

 lượng thiên vạn Phật sở, chủng chư thiện căn”  ([chẳng phải] gieo thiện 

căn ở nơi một đức Phật, hai đức Phật, hay ba, bốn, năm đức Phật, mà là 

đã  ở  chỗ  vô  lượng  ngàn  vạn  đức  Phật  gieo  các  căn  lành),  chợt  ngừng 

thoi, chắp tay. Con dâu cảm thấy lạ, cất tiếng gọi thì bà đã nhắm mắt, 

ngồi qua đời. Khi ấy nhằm mồng Bốn tháng Bảy năm Canh Thân (1620)  

đời Vạn Lịch. 

 Thọ Bát Quan Trai Giới, đỉnh đầu nóng bừng. 

Chú thích: Theo Tục Dậu Dương Tạp Trở, đời Đường, vợ ông Hà 

Chẩn là Lưu Thị trì kinh Kim Cang từ nhỏ, nguyện chỉ sống bốn mươi 

lăm năm, biết trước lúc mất, nhất tâm bất loạn. Đến năm bốn mươi lăm  

583 Bác Sĩ là một chức quan dành cho những người tinh thông một môn học nào đó, 

nhất là những người chuyên nghiên cứu một bộ kinh điển Nho gia. Thời Hán, lập ra 

chức Ngũ Kinh Bác Sĩ là những người thông thạo toàn bộ Ngũ Kinh của Nho Gia. 

Dần dần đối với các ngành khác, đều có các chức quan được coi là chuyên gia của 

một môn học  ấy,  chẳng  hạn như thời Đường  có  Thái Học  Bác Sĩ, Thái  Y Bác Sĩ, 

Luật Học Bác Sĩ v.v... Những vị này đảm nhiệm vai trò dạy học là chính. Dần dần 

chữ Bác Sĩ bị dân gian lạm dụng để chỉ những người thông thạo, sành sõi bất cứ thứ 

nào đó, như Trà Bác Sĩ là người sành trà, giỏi chọn trà, khéo pha trà. Đến nỗi sau 

này, vào đời Minh, các anh bồi ở tiệm trà đều được gọi Trà Bác Sĩ tuy họ chỉ biết 

bưng bê, dọn dẹp, hầu hạ khách uống trà. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 751

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tuổi, bỏ hết của cải để cúng dường Tăng chúng, giã biệt khắp mọi người 

thân  thích.  Hôm  Ba  Mươi  Tết,  thỉnh  Tăng  truyền  Bát  Quan  Trai  Giới, 

tắm  gội  thay  áo,  ở  riêng  một  phòng,  ngồi  xếp  bằng  tụng  kinh.  Trong 

khoảnh khắc, lặng lẽ qua đời, đỉnh đầu nóng bừng cả tay [người sờ vào]. 

Ông Chẩn mời Tăng làm lễ tang, dựng tháp cạnh lớp tường phụ phía Bắc 

thành Kinh Châu. Khi ấy nhằm năm Thái Hòa thứ 4 (830). 

 Niệm danh hiệu bảy chữ, miệng tỏa sáng chói ngời. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Tân  Dị  Lục,  vào  đời  Minh,  vợ  ông 

Vương Đức Dụng là Đào Thị không tin Phật pháp. Bệnh ngặt, thấy quỷ 

tốt bảo: “Khi ngươi hết tuổi thọ sẽ đọa trong ác đạo”. Chợt địa ngục hiện 

tiền, bà Đào hết sức hoảng sợ, nhớ vị Tăng đã tụng bảy chữ “Kim Cang 

Bát Nhã Ba La Mật Kinh” bèn tận lực trì tụng đến mấy ngàn biến, địa 

ngục liền ẩn mất. Trong khoảnh khắc có quang minh năm màu từ miệng 

túa ra, bèn mất. Trên hư không có tiếng nói: “Đào Thị sanh vào đường 

lành”. 

 Hiện bệnh một hôm, người đầy tớ họ Phạm biết chỗ sanh về. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Minh,  cư  sĩ 

Vương  Tải  Sanh  lúc  nhỏ  thấy  người  đầy  tớ  họ  Phạm  ở  phường  Báo 

Trung phủ Gia Hưng gánh rau ra chợ, miệng lầm rầm không ngớt, mỗi 

sáng thức dậy, ắt quỳ tụng vài quyển kinh Kim Cang. Về sau, người ấy 

xuất gia, làm  việc  siêng  nhọc,  chưa  từng  than  mệt.  Chợt  một  hôm,  thị 

hiện bị bệnh, bảo mọi người rằng: “Đời trước, tôi vì tụng kinh Kim Cang 

biếng nhác nên bị phạt làm đầy tớ của người ta, nay hạn đã mãn, sẽ sanh 

về nơi tốt lành”, rồi nhắm mắt [qua đời]. 

 Nghe kinh mấy năm, ngỗng trắng đứng qua đời. 

Chú thích:  Theo  Tân  Dị  Lục,  đầu  thời  Vạn  Lịch  nhà  Minh,  các 

quan Thị Trung Chung Phục Tú và Từ Tôn Thọ cùng sống trong ngõ La 

Gia ở kinh thành. Biệt viện gồm mấy gian tịnh thất, hai ông xếp chỗ ngồi 

kế nhau để trì kinh Kim Cang. Có hai con ngỗng trắng đi đứng đều có 

đôi, nghển đầu nghe tiếng tụng kinh. Mấy năm sau, hai con ngỗng cùng 

đối trước án kinh, đứng qua đời  (Trên đây gồm chín cặp, mười tám điều). 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 752

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Sự  tuy  kém  Lạc  Bang,  nhưng  ắt  sanh  về  đường  lành.  Đây  là 

 công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ hai vậy. 

 3. Được trường thọ  

 Bèn có: Hiện tượng quang minh, tài thầy bói chẳng linh. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  trong  niên  hiệu  Thiên 

Giám (502-519) đời Lương, có Viêm pháp sư thuở bé có thầy tướng bảo: 

“Chỉ thọ được mười tám tuổi”. Sư bèn ngày đêm tụng kinh Kim Cang. 

Một đêm, trong nhà hiện quang minh năm màu, thấy có Phạm tăng bảo: 

“Ông  trì  kinh  được  tăng  thọ”.  Nói  xong,  chẳng  thấy  nữa.  Về  sau,  vào 

năm chín mươi hai tuổi, Sư ngồi mất. 

 Đuốc lửa chuyển trên không, em trai tiên đoán. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Đường, vợ ông 

Trần  Quốc  Bảo  là  Lô  Thị,  là  chị  của  Nhuế  Công  Khoan,  thường  tụng 

kinh Kim Cang. Chưa hết quyển, bị nhức đầu, đến đêm càng đau dữ, sợ 

chết mà không tụng hết quyển, tìm lửa [để thắp đèn] thì lửa đã tắt. Chợt 

trong  bếp  có  ngọn đuốc  tự  di  chuyển,  cách  mặt  đất  ba  thước,  lên nhà, 

vào phòng, bà Lô kinh ngạc, vui mừng, tụng hết kinh. Từ đấy, hằng ngày 

tụng kinh năm lượt. Về sau, Nhuế Công sắp mất, bảo: “Chị nhờ sức kinh 

sẽ được trường thọ, sanh về chỗ tốt”. Về sau, năm tám mươi tuổi, bà Lô 

không bệnh tật mà mất. 

 Quỷ bày vẽ kế, tăng thọ, làm quan đến Tể Tướng. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Đậu Đức Nguyên  

làm  quan  lớn584,  được  vua  sai  sang  Dương  Châu.  Chiều  tà,  vượt  sông 

Hoài, thuyền đã rời bờ, thấy trên bờ có một người không có thuyền để 

584  Nguyên  văn  “khanh”.  Thoạt  đầu,  Khanh  vốn  thường  được  dùng  để  chỉ  sáu  vị 

quan lớn đầu triều tức Thiên Quan Trủng Tể (Thượng Thư bộ Lại), Địa Quan Tư Đồ, 

Xuân Quan Tư Bá, Hạ Quan Tư Mã, Thu Quan Tư Khấu, Đông Quan Tư Không. Từ 

đời Bắc Ngụy trở đi, dưới các vị này (gọi là Chánh Khanh) còn đặt thêm chức phụ tá 

gọi là Thiếu Khanh. Quan của các chư hầu thì gọi là Khanh Đại Phu. Từ thời Đường, 

các quan lớn thường được gọi chung là Khanh nên chúng tôi không dám đoan chắc 

Khanh ở đây chỉ chức quan nào. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 753

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

qua sông, bèn quay thuyền lại chở đi. Thấy người ấy đói, lại cho ăn. Hỏi 

đi  đâu?  Người  ấy  đáp:  “Tôi  là  quỷ  sứ,  qua  Dương  Châu  bắt  Đậu  Đức 

Nguyên”.  Đức  Nguyên  hoảng  sợ,  lạy  hỏi  kế  sách.  Quỷ  bảo  hãy  mau 

niệm kinh Kim Cang một ngàn quyển. Hơn một tháng đã đủ số. Quỷ mời 

cùng  đi  gặp  Diêm  Vương.  Một  người  áo  tía  bước  xuống  bệ,  chắp  tay 

chào: “Ngài có công đức lớn, vẫn chưa phải đến đây”, bèn thả về, thì ra 

đã chết hơn một đêm rồi. Về sau, ông Đậu làm quan đến chức Tả Thừa 

Tướng, thọ sáu mươi bốn tuổi. 

 Vua hứa thả về, đuổi quỷ, thọ đến già lụn. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, đời Đường, Vương Đà hằng ngày 

tụng  năm  biến kinh  Kim  Cang.  Bị bệnh, thấy  quỷ  đến,  ông  tụng kinh, 

quỷ lui bước, từ xa nói vọng lại: “Vua sai ta đến bắt ông, hãy ngưng tụng 

kinh”. Ông ngừng tụng bèn hôn mê sắp chết. Lại có một quỷ đến nói: 

“Vua truyền tạm tha người niệm kinh sáu tháng”. Ông bèn tỉnh lại, trì 

tụng không thiếu sót, thọ đến chín mươi. 

 Bà  cụ  nơi  cầu  sông  Vị,  pháp  thí  trọn  khắp  thân  thích,  xóm 

 giềng. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  đời  Đường,  Ngô  Tư 

Nguyên từng thấy ở cầu sông Vị một cụ già tuổi ngoài tám mươi đang 

chăm  sóc  mẹ  đẻ.  Ông  lấy  làm  lạ,  [hỏi  thăm]  thì  cụ  già  đáp: “Có  vị  dị 

tăng dạy mẹ tôi tụng kinh Kim Cang sẽ được trường thọ. Mẹ hằng ngày 

niệm hai biến, thọ một trăm lẻ bảy tuổi. Dì và bà cụ hàng xóm tụng theo, 

đều sống hơn trăm tuổi”. 

 Giám môn tướng quân, được thiện thần ủng hộ. 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, Ngụy Tuân làm Giám 

Môn Vệ Đại Tướng Quân, trì kinh Kim Cang. Khi ấy, có Thái Sách Giả 

chết  đột  ngột,  mấy  ngày  mới  sống  lại,  nói:  “Diêm  phủ  do  bắt  người 

không được, bèn đánh đòn sứ giả. Sứ giả nói: ‘Ngụy Tuân trì kinh Kim 

Cang, thiện thần ủng hộ, bắt chẳng được’. Thay sứ giả khác thì họ cũng 

đều báo như vậy”. Ngụy Tuân nghe nói, càng thêm tinh tấn. 

 Kỳ Hoàn gởi văn thư, thưởng công hai mươi năm . 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 754

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  vào  đời  Đường,  Tôn  Minh  ở 

Dương Vũ, Trịnh Châu hằng ngày trì kinh Kim Cang hai mươi biến. Về 

sau,  bị  nha  lại  cõi  âm  dẫn  đến  gặp  Diêm  Vương.  Vua  nói:  “Hôm  qua 

nhận được văn thư từ Kỳ  Hoàn gởi tới, [cho biết ông] niệm kinh Kim 

Cang siêng năng, thành khẩn, tăng thọ hai mươi năm” bèn thả về. Chữ 

Nhập (廿) đọc là Nhập, nghĩa là hai mươi585. 

 Sư viện Bát Nhã, tám mươi vẫn sống khỏe mạnh. 

Chú thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  vào  đời  Đường,  sư 

Pháp Chứng thuộc Bát Nhã Viện chùa Khai Nguyên tại Giang Lăng mỗi 

ngày  trì  kinh  Kim  Cang.  Đầu  niên  hiệu  Trường  Khánh  (821-824),  bị 

bệnh chết, vào cõi âm, thấy có người giống như vua chắp tay,  mời Sư 

ngồi nơi tòa thêu586, niệm kinh bảy biến. Thị vệ chắp tay, dưới bệ ngưng 

hình phạt. Vua xuống bệ tiễn về, bảo: “Thượng nhân tăng thọ ba mươi 

năm”. Vị Tăng tên Thường Tĩnh ở Kinh Châu đích thân thấy Sư sống lại. 

Pháp Chứng đã tám mươi vẫn còn sống. 

 Tấn Triều chia sẻ công đức, rốt cuộc khiến đem mận thay đào. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Đổng Tấn 

Triều thường trì kinh Kim Cang, đem một phần công đức nguyện chia sẻ 

cho  cõi  âm.  Một  đêm,  nhằm  lúc  trăng  sáng,  thấy  ở  dưới  thành  có  bốn 

người  bảo  nhau:  “Nhờ  ơn  Đổng  Tấn  Triều  đã  lâu,  làm  sao  giết  được? 

Bây  giờ,  trước  cửa  nhà  ông  ta  có  một  người  cùng  họ,  cùng  tuổi,  thọ 

mạng đã đến, có thể đem thay vào”. Chợt không thấy họ đâu nữa. Đến 

sáng, nghe nói con của người [hàng xóm] trước cửa đã chết bất ngờ. 

 Hồng  Chánh  ngẫu  nhiên  cùng  tên  họ,  bèn  khiến  chim  hồng 

 vướng lưới cá. 

Chú thích: Theo Tống Cao Tăng Truyện, vào đời Đường, vị Tăng 

tên  Hồng  Chánh  ở  một  ngôi  chùa  nơi  đất  Thục,  có  họ  ngoài  đời  là 

Thường, hằng ngày trì hai mươi biến kinh Kim Cang. Vị Tăng ở gần đó 

là Thủ Hiền ban đêm tịnh tọa, thấy hai con quỷ nói lén với nhau: “Sư 

585 Đây là lời chú thích  ý nghĩa của chữ Nhập (hai mươi) trong nguyên văn lời ca 

tụng: “Kỳ Hoàn gia điệp, nhập tải thưởng công”. 

586 Nguyên văn “tú tòa” là tòa (ghế cao) phủ khăn bằng gấm thêu. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 755

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hồng  Chánh  thầm  niệm  Bát  Nhã,  đại  thần  bảo  vệ,  chẳng  thể  đến  gần 

được. Hạn bị trách phạt đã quá gần, đành bắt Thường Hồng Chánh ở cửa 

Đông  là  kẻ  cũng  từng  làm  Tăng  cho  xong  trách  nhiệm”.  Thủ  Hiền  cả 

kinh,  ngày  hôm  sau  hỏi  thăm  Thường  Hồng  Chánh thì ông  ta  đã  chết. 

Chữ Ly (离) phải hiểu là lệ (麗: dính mắc). Kinh Thi có câu:  “Ngư võng 

 chi thiết, hồng tắc ly chi”  587. 

 Chẳng thẹn giường ngự, sa-môn khiến thầy tướng băn khoăn. 

Chú thích: Theo Tục Cao Tăng Truyện, sư Trí Tạng là người đời 

Lương. Do Vũ Đế cấm sa-môn ngồi lên giường ngự. Sư bèn lên tòa, nói: 

“Ta trước kia là chàng họ Cố ở Ngô Trung còn chẳng thẹn ngồi giường 

ngự, huống chi nay là con nhà họ Thích có tổ tiên là Định Quang Kim 

Luân ư?” Vũ Đế cảm tạ, bãi bỏ chiếu lệnh. Có thầy tướng nói: “Sư chỉ 

thọ được ba mươi mốt tuổi”. Khi ấy, ngài Trí Tạng mới hai mươi chín 

tuổi, bèn tụng kinh Kim Cang không thiếu sót. Về sau, thầy tướng gặp 

lại, kinh hãi nói: “Yểu tướng hoàn toàn chẳng còn nữa, đến ngoài sáu  

mươi mới mất” (Chữ Tạp (卅) âm Tát588, là ba mươi). 

 Ngẫu nhiên qua Hà Kiều, mừng vợ hiền trông đợi. 

Chú thích:  Theo  Ký  Văn  Lục,  trong  niên  hiệu  Thiên  Bảo  đời 

Đường, Trương Vô Vi đi xa về. Nửa đêm, ngồi nghỉ mệt dưới chân cầu, 

có mấy chục kỵ sĩ phóng đến cầu liền dừng ngựa, truyền lệnh bắt vợ ông 

ta và mười mấy người cùng làng như ông Vương v.v... Chỉ có mình vợ 

Vô Vi đang tụng kinh Kim Cang, cát thần ủng hộ, nên bắt không được. 

587 Trong lời ca tụng, cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh đã viết như sau: “Hồng Chánh ngẫu đồng 

 tánh danh, toại sử hồng ly ngư võng”  (Sư Thích Hồng Chánh ngẫu nhiên có cùng họ 

tên với Thường Hồng Chánh, nên khiến cho chim hồng mắc lưới cá).  “Hồng ly ngư 

 võng”  vốn là một thành ngữ dựa theo ý hai câu thơ trong bài Tân Đài của Kinh Thi: 

 “Ngư võng chi thiết, hồng tắc ly chi” . Sách Thuyết Văn Giải Tự  giảng:  “Hồng là 

 chim  hồng,  ly  là  vướng  mắc” , ý nói:  “Giăng  lưới  để  bắt  cá,  nào  ngờ  chim  hồng 

 vướng lưới”.  Do vậy, từ ngữ  “hồng ly ngư võng”  hoặc  “ngư võng hồng ly”  được 

dùng để chỉ sự xảy ra bất ngờ ngoài dự liệu. Do thời cổ, những chữ đồng âm thường 

dùng theo lối giả tá, nên cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh mới nói chữ Ly (离: xa lìa) phải được 

hiểu là chữ Lệ (麗: dính bám, vướng mắc) do thời cổ, hai chữ này đọc giống nhau 

nên thường được dùng lẫn lộn. 

588 Đây là lời giải thích cho ý nghĩa chữ Tạp trong câu nói của thầy tướng:  “Sư niên 

 chỉ tạp nhất”  (Sư chỉ sống được ba mươi mốt tuổi). 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 756

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Vô Vi trở về, thấy vợ còn đang tụng kinh, nói: “Anh chẳng thường ngủ 

lại ở bên ngoài nên em tụng kinh để đợi”. Trời sáng, nghe nhà hàng xóm 

ở  phía  Nam  có  tiếng  khóc,  ông  Vương  đã  chết  rồi!  Vợ  chồng  bèn  ăn 

chay, trì kinh, rốt cuộc được trường thọ. 

 Mười mấy năm công hạnh hoàn mãn, thọ quá bảy mươi. 

Chú thích:  Theo  Cân  Ngự  Thừa  Tục  Tập,  trong  năm  Tân  Hợi 

(1611) thời Vạn Lịch nhà Minh, đại thương gia Hồ Nhiên ở Hoài Bắc đã 

bốn mươi tuổi mà chưa có con. Có vị Tăng khuyên thí kinh Kim Cang 

một  tạng và  chôn  cất  xương người  chết bị phơi bày.  Ông  làm  như  thế 

mười  mấy  năm,  công  hạnh  hoàn  mãn,  mời  bốn  mươi  chín  vị  Tăng  cử 

hành đạo tràng suốt bảy ngày bảy đêm. Về sau, người thiếp sanh được ba 

con trai, vợ chồng thọ ngoài bảy mươi. 

 Ba ngàn biến, thiện quả viên thành, tăng thọ mười lăm năm. 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Tham Quân Điền 

X... ở Dịch Châu thích săn bắn, trì kinh Kim Cang mấy năm. Chết đột 

ngột, vào địa phủ, các loài chim, thú vây quanh kín cả mấy mẫu đất đòi 

mạng. Vua sai tra hỏi, mười người cùng đi đến nha sở. Nha lại truyền há 

miệng,  dùng  một  hoàn  sắt  ném  vào  miệng,  liền  biến  thành  lửa  nóng. 

Trong khoảnh khắc, cháy tan thành tro, thân hình lại khôi phục, sáu bảy 

lượt như thế. Đến phiên ông Điền, đã quăng liên tiếp ba viên mà chẳng 

cháy. Vua hỏi làm phước nghiệp gì, đáp: “Tụng kinh Kim Cang hơn hai 

ngàn biến”. Vua truyền hãy tụng, mới tụng được ba trang thì chim thú 

chẳng thấy đâu nữa.  Vua nói:  “Tụng đủ ba ngàn biến, thọ thêm mười  

lăm năm”, bèn tha về. 

 Tăng Sở Thạch chuyên trì, khuyến hóa, ngang hàng với Bạch 

 Đằng, Vô Cực. 

 Chú thích: Theo Kim Cang Cảm Ứng, trong niên hiệu Chánh Đức 

đời Minh, ở Nam Nhạc có vị Tăng tên Sở Thạch chuyên trì kinh Kim 

Cang. Có ai đến khất pháp, liền dạy trì kinh Kim Cang. Sư thọ một trăm 

bảy mươi mốt tuổi mới hóa. Cùng thời có hòa thượng Bạch Đằng, hòa 

thượng Vô Cực cũng chuyên khuyến hóa trì kinh Kim Cang. Ngài Bạch 

Đằng mất năm một trăm ba mươi tuổi, ngài Vô Cực tịch năm một trăm  

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 757

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hai mươi bốn tuổi. 

 Trần Nhập Huyền chóng đốn ngộ trường sanh, chỉ dặn dò gặp 

 Phật bỏ tiên. 

Chú thích: Theo Cân Ngự Thừa Tục Tập, trong niên hiệu Tuyên 

Đức  đời  Minh,  đạo  sĩ  Trần  Nhập  Huyền  ở  Hạc  Minh  Quán  tại  Xuyên 

Tây chí cầu trường sanh, cầu thần truyền pháp. Đêm thấy một người tự 

xưng là thần Kim Cang, bảo: “Ông hãy qua Mân Sơn, lễ hòa thượng Trí 

Dung, ngài sẽ truyền pháp cho ông”. Huyền theo đúng lời, đến đó hỏi. 

Ngài Trí Dung bảo: “Kinh Kim Cang dạy:  ‘Hết thảy pháp hữu vi, như 

 mộng, huyễn, bọt, bóng” . Huyền hỏi: “Đã như bọt, bóng, làm sao nói là 

trường sanh?” Ngài Trí Dung dạy:  “Nếu thấy hết thảy tướng chẳng phải 

 là tướng, tức là thấy Như Lai”.  Lại nói:  “Tức chẳng phải Như Lai nên 

 gọi là Như Lai” . Huyền đốn ngộ ngay nơi lời ấy, bèn trở về, ẩn trong Hổ 

Cứ  Nham  (rặng  hổ  ngồi)  của  Ngõa  Ốc  Sơn,  sống  đến  chín  mươi  tám 

tuổi.  Một  hôm,  nhóm  họp  bạn  bè  bảo:  “Thoạt  đầu  ta  dốc  chí  nơi  đạo 

trường  sanh  của  tiên  gia,  nay  may  mắn  đạt  được  sự  trường  sanh  nhà 

Phật, xin các ông hãy đạt được điều tôi đã đắc”. Nói xong, nhắm mắt, 

qua đời, 

 Thiếu Phong lắm con trai, tăng thọ. 

Chú thích:  Theo  Thọ  Trì  Quả  Báo,  vào  đời  Minh,  Đặng  Thiếu 

Phong là người Giang Tây, các thầy bói đều bảo: “Ít con, yểu thọ”, bèn 

phát tâm tụng kinh Kim Cang cầu thọ, cầu con. Năm Nhâm Ngọ (1642) 

đời Sùng Trinh, ông mất, thọ chín mươi lăm tuổi, mười ba đứa con trai, 

ba mươi sáu đứa cháu. 

 Phùng Cần tích đức, tăng thọ. 

Chú thích: Theo Tân Dị Lục, trong niên hiệu Gia Tĩnh đời Minh, 

người đầy tớ giữ cửa của ông Mao Lộc ở Quy An tên là Phùng Cần, bị 

đoán là yểu mạng. Một vị Tăng dạy anh ta niệm kinh Kim Cang để tăng 

thọ, nhặt giấy chữ đem thiêu để tích đức. Phùng Cần thọ trì chẳng biếng 

nhác.  Năm  chín  mươi  lăm  tuổi,  không  bệnh  gì,  qua  đời,  hai  con,  bốn 

cháu  (Trên đây tổng cộng 9 cặp, gồm 18 điều). 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 758

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Tuy nói yểu, thọ chẳng hai, đủ biết thần cảm đưa tới. Đây chính 

 là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ ba. 

 4. Được hồi sinh  

 Bèn  có:  Vung  tích  trượng  mở  thành,  Văn  Sách  nâng  chéo  áo 

 ca-sa. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Tùy,  Mộ  Dung 

Văn Sách ăn chay, tụng kinh Kim Cang. Một hôm, chết đột ngột, vào cõi 

Âm. Diêm Vương chắp tay, khen ngợi công đức rất lớn, sai thả về. Chợt 

thấy hai vị Tăng cầm đuốc dẫn đường cho Văn Sách, liền kéo chéo áo 

ca-sa hỏi. Vị Tăng nói: “Do ông trì kinh nên chúng tôi đến bảo vệ, hãy 

nên đi theo ánh đuốc”. Ra khỏi cửa thành, Tăng bèn chỉ một ngôi thành 

lớn,  bảo:  “Đấy  là  địa  ngục”.  Văn  Sách  chẳng  nỡ  nhìn,  đến  một  con 

đường có bức tường ngang chắn lối. Vị Tăng dùng tích trượng gõ vào, 

tường liền tách ra, bảo: “Nên đi theo lối này” liền sống lại. 

 Nghe kinh trở về nhà, Nghĩa Phương vẽ tranh địa ngục. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, Thứ Sử 

Quát  Châu  là  Nhậm  Nghĩa  Phương  người  xứ  Lạc  An,  chết  trong  niên 

hiệu  Vũ  Đức,  mấy  ngày  sau,  sống  lại,  tự  kể:  “Bị  dẫn  đến  gặp  Diêm 

Vương, vua truyền coi địa ngục, chẳng khác gì trong kinh Phật đã dạy. 

Dưới đất ngày hay đêm đều tối tăm, như đi trong sương mù. Người nhà 

do thấy Nghĩa Phương tim còn ấm nên mời tăng tụng kinh Kim Cang. 

Nghĩa Phương liền nghe tiếng, Diêm Vương thấy tuổi thọ chưa hết nên 

thả về. Người đưa về dặn: “Cứ theo tiếng tụng kinh sẽ về đến nhà”. Đã 

sống lại, do bàn đến chuyện địa ngục bèn vẽ tranh tả cảnh địa ngục. 

 Em gái Vương Tùng Quý đã đắp mộ, nghe tiếng rên rỉ bèn mở 


ra xem. 

Chú thích:  Theo  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  trong  niên  hiệu  Trinh 

Nguyên đời Đường, em gái Vương Tùng Quý ở thôn Sạn Lăng, huyện 

Công An, thường trì kinh Kim Cang. Đột nhiên bạo bệnh chết, chôn đã 

ba ngày, người nhà viếng mộ, nghe trong mộ có tiếng rên rỉ, mở hòm ra 

xem, quả nhiên còn thở. Chở về nhà mấy ngày mới nói được, kể: “Cõi  

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 759

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Âm do thấy tôi trì kinh có công đức nên cho về”. 

 Con gái Lý Nguyên Nhất chết nơi biệt viện, nhờ chép, đọc mà 

 nói được. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Hòa  đời 

Đường, quan Tư Mã xứ Nhiêu Châu là Lý Nguyên Nhất có đứa con gái 

sống ở biệt viện, chết đột ngột. Chồng cô ta là Nghiêm Nột thấy hồn vợ 

ở trên mặt nước Thương Hồ, nói năng như còn sống, dặn chồng hãy thay 

mình cầu khẩn Nghiêm phu tử ở thôn Nhạn Phố. Ông Nghiêm bèn dạy 

chép kinh Kim Cang, thỉnh Tăng tụng niệm bảy biến. Cô ta quả nhiên 

mở mắt, trong khoảnh khắc có thể nói được. 

 Săn bắn hại mạng, may rút kinh mà được hiệu nghiệm. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Lý  Khưu  Nhất 

làm quan tại huyện Cao Bưu, Dương Châu, thích đem chim ưng và chó 

đi  săn.  Một  hôm,  chết  đột  ngột,  bị  lôi  đến  gặp  Diêm  Vương.  Các  loài 

chim  thú  nói  tiếng  người  đòi  mạng.  Ông  Lý  nói:  “Tôi  từng  chép  một 

quyển kinh Kim Cang”. Vua sai lục trong kinh tạng, quả nhiên là thật. 

Vua chắp tay nói: “Công đức ấy tối thượng”, bèn gọi những con vật đã 

bị  giết  lại  để  trình  bày,  xin  [chúng  cho  ông  Khưu  Nhất]  tạ  lỗi,  Khưu 

Nhất nguyện chép một trăm quyển kinh nữa, ai nấy đều hoan hỷ cho về. 

[Khưu Nhất] thân đã nằm trong quan tài, tung nắp hòm ngồi dậy. Thứ Sử 

Dương Châu tâu chuyện này lên. Vua hạ chỉ thăng Khưu Nhất lên Ngũ 

Phẩm, giữ chức Chiêu Thảo Sứ ở Gia Châu. 

 Người dê đổi lốt, hứa thôi ăn thịt được hồi sinh. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Diêu Đãi 

ở Tử Châu trì kinh Kim Cang, lại còn vì mẹ tạo một trăm bộ kinh. Có 

người giết dê, gọi Diêu Đãi đến ăn, [ăn xong] liền chết ngay, gặp Diêm 

Vương hỏi: “Sao lại ăn thịt?” Diêu Đãi thưa: “Tuy ăn thịt vẫn trì kinh”. 

Vua khen là lành, dạy hãy thôi ăn thịt, bèn cho sống lại. 

 Lô Thị lên tòa cao, cười gã áo vàng bắt lầm. 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, trong niên hiệu Khai Nguyên đời  

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 760

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đường,  ở  Hoạt  Châu  có  Lô  Thị  trì  kinh  Kim  Cang.  Một  hôm  bị  hai 

người mặc áo vàng bắt vào cõi âm, thấy mấy chục người đều mặc áo đội 

mão, phía sau họ quá nửa là nằm trong lưới, hoặc không có áo, hoặc đầu 

trần. Nha lại nói: “Người lành thì có áo mão, những kẻ ở trong lưới đều 

do mắc tội nặng. Nếu vì họ thuyết pháp, họ đều được lên cõi trời. Lô Thị 

liền ngồi trên tòa cao, tụng tên kinh Kim Cang, những kẻ ở trong lưới đã 

ngoi  đầu  ra,  tụng  đến  nửa  kinh,  họ  đều  thoát  ra  ngoài  đất.  Tụng  kinh 

xong, họ vãng sanh hết. Diêm Vương gọi Lô Thị là “pháp sư”, cho sống 

lại. 

 Đậu  công  ngẫu  nhiên  tạo  thuyền  từ,  được  người  áo  tía  bước 

 xuống bệ, vái lạy. 

Chú thích:  Xem  lời  chú  thích  trong  câu  thứ  hai  của  phần  số  ba 

“đắc trường thọ”, tức câu  “quỷ vì tính kế”. 

 Ắt phải cấm ăn hạt Ý Dĩ, điều khai giá trong Luật càng nghiêm. 

Chú thích:  Theo  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  trong  niên  hiệu  Trinh 

Nguyên đời Đường, vị Tăng tên Trí Đăng ở chùa Thiên Sùng tại Kinh 

Châu trì kinh Kim Cang, bị bệnh chết. Bảy ngày sau sống lại, nói: “Do 

niệm kinh nên Diêm Vương bước xuống bệ chắp tay đón, nói: “Thượng 

nhân còn ở đời mười năm, hãy gắng thoát sanh tử”. Vua lại nói các vị 

Tăng trong nhân gian sau Ngọ ăn hạt Ý Dĩ589 và dùng các thứ thuốc, điều 

này trái nghịch Phật giáo rất lớn. Trí Đăng thưa: “Trong Luật có những 

điều khai giá590”.  Vua bảo:  “Đấy  là  do  người  đời sau  thêm  vào,  chẳng 

phải là ý Phật”. Hiện thời, chư Tăng ở Kinh Châu sau Ngọ không uống  

thuốc. 

589 Ý Dĩ (tên khoa học là Coix lacryma-jobi) chính là hạt Bo Bo, còn được gọi là Ý 

Nhân, Bạch Ý Nhân, Ý Mễ, là một loại thảo mộc thuộc họ Ý Dĩ. Rễ và hạt thường 

dùng để làm thuốc. Đông  Y cho rằng hạt Ý Dĩ tánh hơi hàn, vị ngọt, có tác dụng 

thanh nhiệt, lợi thấp, kiện tỳ, chủ trị các căn bệnh thủy thũng, tê chân, phong thấp, 

tiêu chảy, đau ruột v.v... Do vậy, hạt Ý Dĩ thường được cho vào Sâm Bổ Lượng để 

giải nhiệt trong mùa hè. 

590 Khai là cho phép, Giá là ngăn cấm. Khai tức là những điều được ngăn cấm, nhưng 

cho phép làm trong một số điều kiện nào đó. Chẳng hạn, giới luật cấm uống rượu, 

nhưng nếu vì bịnh tật phải dùng thuốc có chất rượu, thì phải bạch với chúng Tăng để 

xin phép dùng. Khi hết bệnh, không được dùng nữa. Giá là những điều kiện quy định 

để ngăn ngừa sự tùy tiện phá giới viện cớ giới ấy đã được “khai”. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 761

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Lá sen làm thức ăn, công đức của kinh khôn sánh. 

Chú thích: Theo Tống Cao Tăng Truyện, đầu thời Đường Chiêu 

Tông, sư Thích Ninh chết đột ngột, ba ngày sau sống lại, kể: “Vào cõi 

âm, phán quan nói: - Hòa thượng tuổi thọ hãy còn nhưng không có lộc, 

chỉ có ba thạch lá sen khô. Nay trở về dương gian, hãy nên tụng nhiều 

kinh Kim Cang, cứu vớt cõi âm, công đức khôn sánh”. Thích Ninh sau 

khi sống lại, hằng ngày chỉ uống canh lá sen. 

 Niệm trước đừng bỏ, Cao Thiệp may được trở về. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, mùa Đông năm Thái Hòa 

thứ 7 (833) đời Đường, Cấp Sự Trung Lý Công Thạch làm Hành Quân 

Tư Mã ở Thái Nguyên. [Thuộc hạ của Lý Công Thạch] là Khổng Mục591

Cao Thiệp ban đêm bị một người chém, dẫn vào cõi âm. Thiệp hoảng sợ, 

chỉ niệm kinh Kim  Cang, gặp quan Điển Sứ xưa kia là Đoàn Di Tiên, 

từng là anh em kết nghĩa với Thiệp, bảo: “Kinh Kim Cang đã niệm trước 

đây đừng để quên mất. Nay ngươi được trở về chính là do sức kinh”. Do 

vậy bèn đưa về tới nhà, thì đã chết qua một đêm rồi. Chỗ bị chém xanh  

bầm mấy ngày. 

 Đối diện tụng chẳng sót, Văn Xương được trở về. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, năm Khai Hoàng thứ 11 

(591) đời Tùy, Đại Phủ Tự Thừa là Triệu Văn Xương chết đột ngột, đến 

chỗ  vua  Diêm  La.  Vua  do  thấy  ông  ta  chuyên  tâm  trì  tụng  kinh  Kim 

Cang, khen ngợi: “Lành thay!” Sai lấy kinh Kim Cang từ trong kinh tạng 

mang  đến  chỗ  vua.  Một  người  cầm  quyển  kinh  đứng  ở  phía Tây,  Văn 

Xương đứng ở phía Đông, đối trước kinh đọc tụng, chẳng sót một chữ, 

bèn thả về. Vua sai dẫn Văn Xương đi theo cửa Nam ra, thấy Châu Vũ 

591 Khổng Mục là chức nha lại giữ văn thư cho các quan chức cao cấp, có nhiệm vụ 

quản lý sổ sách, án từ, phân phái công sai v.v... được lập ra từ đời Đường. Theo Tư 

Trị Thông Giám, danh từ Khổng Mục có nghĩa là từ chuyện to tát đến chuyện vặt 

vãnh trong nha môn đều do chức vụ này quản thủ nên mới gọi là Khổng Mục. Đến 

đời Thanh, trong Hàn Lâm Viện lập ra chức Khổng Mục nhằm xử lý những việc lặt 

vặt hằng ngày. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 762

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đế592  trong  căn  phòng  ở  bên  cửa,  đeo  ba  tầng  gông  xiềng,  kêu  Văn 

Xương bảo: “Ta diệt Phật pháp, tội nặng, xin hãy báo với hoàng đế nhà 

Tùy tạo một chút công đức cho ta ngõ hầu thoát được địa ngục”. Đến khi 

ra, thấy một hầm phân to, bên trong có đầu người nhô lên. Hỏi ra thì đấy 

là Bạch Khởi593, tướng nhà Tần! Văn Xương về đến nhà, sống lại, liền 

tâu lên vua. Vua truyền trong thiên hạ mỗi người bỏ ra một đồng vì Châu 

Vũ Đế tụng kinh Kim Cang, lập đại trai đàn cúng dường ba ngày. 

 Nợ một ngàn năm trăm đồng, Phật Nhi suýt biến thành chó vá. 

Chú thích:  Theo  Thọ  Trì  Linh  Nghiệm  Ký,  con gái ông  Trương 

Ngọc ở Sơn Tây tên là Phật Nhi thích tụng kinh điển. Một hôm, chết đột 

ngột,  nửa  ngày  sau,  sống  lại,  kể:  “Bị  hai  con  quỷ  bắt  qua  Xoa  Lãnh, 

trước hết thấy quỷ dùng mền đen bọc hai người bỏ vào nhà họ Trần. Lại 

dùng cái mền hoa bọc con và nói: ‘Mày nợ ông ta một ngàn năm trăm 

đồng, nay phải qua đó trả nợ’. Chợt một người áo xanh lục chặn đằng 

trước, bảo: ‘Người này niệm kinh Bát Nhã, hãy dung thứ’. Do vậy, trợt 

chân ngã xuống đất, bèn tỉnh lại”. Cha cô ta qua Xoa Lãnh hỏi thăm, quả 

nhiên trong nhà họ Trần sanh ra ba con chó, hai con đen, một con vá vừa  

592 Châu Vũ Đế (543-578) thuộc sắc dân Tiên Ty, tên thật là Vũ Văn Ung, là hoàng 

đế thứ ba của nhà Bắc Châu thời Nam Bắc Triều, vốn là con trai thứ tư của quyền 

thần Vũ Văn Thái nhà Tây Ngụy. Năm Vũ Thành thứ 2 (560), quyền thần Vũ Văn 

Hộ hạ độc Châu Minh Đế (Vũ Văn Dục), tôn Lỗ Quốc Công Đại Tư Không Vũ Văn 

Ung lên làm vua. Vũ Văn Ung tích cực Hán hóa dân tộc Tiên Ty, đam mê quyền lực, 

thích gây chiến mở rộng lãnh thổ, thường đánh nhau với dân Đột Quyết. Nhằm tích 

cực vơ vét tài sản trong nước để phục vụ chiến tranh, ông ta chủ trương hủy diệt Phật 

giáo, tịch thâu chùa chiền, đoạt ruộng đất, bắt Tăng Ni hoàn tục để có thêm lính và 

sanh con đẻ cái cho dân số đông thêm. 

593 Bạch Khởi (?-257 trước Công Nguyên), còn gọi là Công Tôn Khởi, là một danh 

tướng của nước Tần thời Chiến Quốc. Nổi danh với tài thao lược và hiếu sát đến nỗi 

người thời ấy gọi Bạch Khởi là “nhân đồ” (gã đồ tể giết người). Thành tích đẫm máu 

nhất  của  Bạch  Khởi  là  trong  trận  chiến  Trường  Bình  (vào  năm  260  trước  Công 

Nguyên),  Tần  và  Triệu  đánh  nhau,  Triệu  Quát  thiếu  lương  tan  vỡ.  Bạch  Khởi  bắt 

được hơn 40 vạn quân Triệu. Sợ khó thể quản thúc quân Triệu, Bạch Khởi ngầm hạ 

lệnh đãi cho quân Triệu ăn uống say sưa, rồi đêm ấy, quân Tần cứ thấy ai đầu không 

quấn khăn trắng là chém, hơn 40 vạn quân Triệu trong một đêm chỉ còn 240 tên lính 

thoát chết. Sử đương thời chép:  “Máu chảy vang tiếng tong tong nghe rõ mồn một, 

 nước của dòng Dương Cốc biến thành đỏ thẫm, đến nay còn gọi là Đan Thủy” . Bạch 

Khởi lại sai chặt lấy đầu quân Triệu xếp thành núi Đầu Lâu, dựng một ngôi đài trên 

đó gọi là Bạch Khởi Đài. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 763

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

rớt xuống đất liền chết. 

 Nghe  kinh  tới  phần  thứ  mười  lăm,  nghé  trắng  trở  lại  thành 

 Trâu Chẩn. 

Chú thích: Theo Kim Cang Cảm Ứng, vào đời Minh, Trâu Ách ở 

Côn Sơn thỉnh tăng tụng kinh Kim Cang. Em trai là Chẩn nghe kinh tới 

phần  thứ  mười  lăm,  khen  hay,  bảo:  “Trong  đạo  Nho  ta  không  có  điều 

này”. Về sau, [Trâu Chẩn] mắc bệnh, bất tỉnh nhân sự nửa tháng, chỉ có 

trước ngực là còn chưa lạnh. Chợt tỉnh lại, ngồi dậy nói: “Em làm trâu 

trong  nhà  Lý  Tác  Phường  ở  ngoài  Xương  Môn,  khắp  thân  trắng  toát, 

thấy thần Kim Cang nói: ‘Người này từng nghe kinh Kim Cang, sao lại 

vào trong loài này?’  Dùng xử báu gõ vào đầu trâu, tôi liền tỉnh lại, tự 

cảm thấy đỉnh đầu còn hơi rêm”. Hỏi ra thì trong nhà họ Lý quả nhiên có 

con nghé trắng mới sanh ra liền chết. 

 Vạn  Doanh  ngẫu  nhiên  gặp  bậc  chí  nhân,  do  ánh  sáng  biết 

 đường. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  trong  năm  Nguyên  Hòa 

thứ 7 (812) đời Đường, người ở thành phố Kinh Triệu là Du Vạn Doanh 

trong nhà có một con rắn độc to, đem giết ăn thịt, bèn bị đau phổi rồi 

chết. Bảy ngày sau sống lại, nói: “Thoạt đầu tôi bị sứ giả cõi âm bắt, đi 

trong bóng tối mười mấy dặm, thấy một người niệm kinh ánh sáng tỏa 

quanh thân, chiếu ra bốn phía tới mấy thước, kêu Doanh đi theo, bảo: - 

Tôi niệm kinh Kim Cang, ông đừng rời tôi thì sứ giả chẳng dám tới gần, 

dần dần chẳng thấy [sứ giả] đâu nữa”. Về đến nhà, Vạn Doanh bái tạ: 

“Chẳng gặp bậc chí nhân, quyết chẳng trở về được!” Do vậy, đoạn rượu 

thịt, hằng ngày tụng năm mươi biến kinh Kim Cang. 

 Vua ca ngợi, chánh kiến ban pháp trọn khắp, dưới bệ ngưng tra 

 khảo. 

Chú thích:  Xin  xem  câu  thứ  tư  trong  phần  thứ  ba  “được  trường 

thọ” nơi đoạn trước, tức lời chú thích cho câu  “vị tăng viện Bát Nhã”. 

 Tội nghiệt về nơi rừng kiếm, may gặp vị tăng chứng quả. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 764

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  trong  niên  hiệu  Vũ  Đức 

đời Đường, Tô Văn Trung ở Trường An giàu có, nhưng bất nhân. Tới 

già, té nhà cầu mà chết. Con là Nhân Khâm mặc sức nấu nướng, sát hại, 

âm phủ giam hồn hắn trong địa ngục nên bị bệnh nặng kinh niên, thấy 

chúng  sanh  đòi  mạng  rồi  chết.  Diêm  Vương  sai  dẫn  lên  núi  đao,  rừng 

kiếm, chợt có vị Tăng tên là Thần Kính cầm kinh Kim Cang đến, bảo 

vua: “Kinh này do Nhân Khâm thí, Tăng tụng kinh bèn chứng quả, xin 

giảm  tội  cho  hắn”.  Vua  khen  tốt  lành,  cho  trở  về  dương  gian.  [Nhân 

Khâm]  liền  in  tặng  ngàn  quyển,  mộng  thấy  cha  nói:  “Ta  ở  trong  địa 

ngục, nhờ con thí kinh nên cùng với vong hồn tổ tiên bảy đời được siêu 

sanh thiên giới”. 

 Người vàng lay tích trượng, mừng nhớ lời nguyện thêu kinh. 

Chú thích:  Theo  Cân  Ngự  Thừa  Tục  Tập,  đầu  thời  Sùng  Trinh 

nhà Minh, cháu gái của Đường Thời gả cho Dương Vân, bị góa bụa, bèn 

ăn chay trường, phát nguyện thêu kinh Kim Cang. Chưa thỏa nguyện đã 

mất, cảm thấy ngã xuống đất, khắp thân tuôn máu. Chợt thần kim giáp 

rung tích trượng một tiếng, hỏi: “Ngươi có nhớ điều nguyện thêu kinh 

hay chăng?” Đáp: “Nhớ ạ!” Lại rung tích trượng, hỏi: “Có thêu được hay 

không?”  Đáp:  “Con  muốn  thêu”.  Bèn  thả  về.  Thêu  xong,  bệnh  cũ  bèn 

lành.  (Trên đây tổng cộng chín cặp, gồm mười tám điều). 

 Đây là chiếc bè độ người, cũng chính là Phản Hồn Hương. Đây 

 là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ tư vậy. 

Chú thích: Mùi thơm của Phản Hồn Hương lan đến đâu, người  

chết đều sống lại. 

 5. Lành bệnh tật  

 Bèn có: Liếm mắt mẹ hiền, quáng lòa lại sáng. 

Chú thích: Theo Kim Cang Chứng Quả, trong niên hiệu Vũ Đức 

đời Đường, Trần Chiếu ở Giang Lăng ăn chay, trì kinh Kim Cang. Mỗi 

ngày  bên  cạnh  tòa  có  con  rắn  to  đến  nghe,  người  hàng  xóm  là  Điêu 

Xương ngờ là yêu quái bèn giết chết. Rắn kiện dưới âm ty, bắt Xương 

đến  cho  rắn  quấn  quanh  thân  cắn  mổ.  Điêu  Xương  báo  mộng  với  vợ: 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 765

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

“Rắn phải nghe kinh đủ một trăm quyển thì sẽ có thể bay lên, chỉ còn 

thiếu bảy quyển thì ta lầm lẫn giết chết. Hãy  mau thỉnh tăng chép bảy 

quyển kinh Kim Cang, sám hối cứu ta”. Vợ nghèo, bèn bán đứa con năm 

tuổi để làm [công đức ấy]. Từ đấy, [thương nhớ] khóc con mù mắt, hằng 

ngày tụng kinh Kim Cang đi xin ăn. Đứa con sang đất Thục (Tứ Xuyên) 

ba mươi năm, cha mẹ nuôi đều mất, do vậy, trở về Giang Lăng, liếm lên 

mắt mẹ, hai mắt đều sáng lại. 

 Quỷ thai tiêu giận, vĩnh viễn hết mộng thấy chung đụng. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  vợ  ông 

Trần  Huệ  là  Vương  Thị  lúc  chưa  xuất  giá,  anh  họ594  là  Chử  Kính  cầu 

hôn, [gia đình] không chấp thuận. Kính giận dữ, nói: “Ta làm quỷ ắt sẽ 

đến khuấy”. Cô Vương xuất giá, Kính chết. Vương mộng thấy Kính, cấn 

thai, hơn một năm vẫn chưa sanh, bèn trì kinh Kim Cang, hồn Kính lẫn 

quỷ thai đều tiêu. 

 Long Nghĩa hủy kinh bị câm, rạch lưỡi lại nói được. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, trong niên hiệu Trường Khánh đời 

Đường, Câu Long Nghĩa ở Khai Châu thấy người khác chép kinh Kim 

Cang, vô cớ hủy mất, liền bị câm bặt. Năm sáu năm sau, nghe hàng xóm 

tụng kinh này, giật mình tự trách, nép sát vào vách để nghe. Hơn tháng 

sau, ngẫu nhiên vào chùa, gặp một vị Tăng bèn lễ, [Tăng] hỏi chuyện gì, 

[Long  Nghĩa]  chỉ  vào  miệng,  Tăng  dùng  dao  khứa  vào  lưỡi  bèn  nói 

được, lại còn niệm kinh tiếng giống hệt như người hàng xóm. Về sau, 

ông Câu đến thăm vị Tăng ấy chẳng thấy nữa, chỉ thấy có hình ngài Tu 

Bồ Đề vẽ trên vách. Do vậy, bèn chép kinh và vẽ hình ngài Tu Bồ Đề, 

suốt đời lễ bái. 

 Vương Xưng ăn thịt chó bị lòa, khoét tròng lại thấy. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Hòa  đời 

Đường,  Vương  Xưng  ở  Tấn  Châu  ăn  thịt  chó,  mắt  bèn  lòa.  Mấy  năm 

sau, gặp một vị Tăng khuyên chép kinh Kim Cang. Nghe theo, chép bảy 

594 Biểu huynh: Anh họ bên ngoại. Ở Trung Hoa mãi cho đến đời Thanh, vẫn còn giữ 

hủ tục cho anh em bên ngoại được lấy nhau. Tức là con cô con cậu và con dì con già 

được lấy nhau. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 766

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

quyển, thỉnh Tăng dạy tụng mấy ngày, mộng thấy vị Tăng khi trước cầm 

dao khoét tròng mắt, hoảng sợ tỉnh giấc thì thấy được, mắt sáng lại. 

 Ngựa khó thể thay bước, nhờ vào mấy tờ kinh. 

Chú thích:  Theo  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  đầu  niên  hiệu  Vĩnh  Thái 

đời Đường, phong tử595 ở Phong Châu buổi tối ra ngoài ải bị bọn Đảng 

Hạng596 bắt đem về Tây Phiên nuôi ngựa. Sống ở đấy  một năm,  mộng 

thấy mẹ, muốn trở về, nhưng luật của người Phiên rất ngặt, không có lệ 

tha về. Tướng Phiên khá nhân từ, lén cho hai con ngựa, bảo hãy đi đi. 

Phong tử bắt ngựa chạy quá sức, cả hai con đều chết, bèn ngày núp, đêm 

đi. Chân lại bị [sỏi đá] đâm bị thương, gục ngã trong sa mạc, chợt có gió 

thổi  vật  gì  lướt  qua  trước  mặt,  do  vậy  nắm  lấy  để  buộc  chân,  trong 

khoảnh khắc không còn đau đớn nữa, bèn lên đường. Về được nhà gặp 

mẹ, mẹ nói: “Kể từ sau khi con bị mất tích, mẹ chỉ niệm kinh Kim Cang. 

Do  thỉnh  kinh  để  lạy,  đường  chỉ  khâu  các  trang  kinh  bị  đứt,  mất  mấy 

trang,  chẳng  biết  vì  lẽ  nào?”  Đến  khi  con  kể  với  mẹ  chuyện  chân  bị 

thương, tháo băng ra nhìn thì vật để buộc vết thương chính là mấy trang 

kinh vậy! 

 Cọp liếm vết thương, chỉ trì bốn câu kệ. 

595 Phong tử:  Người  giữ nhiệm vụ đốt lửa báo động tại các trạm canh khi có địch 

quân tấn công. 

596 Đảng Hạng (Tangut, còn gọi là Đường Ngột) là một sắc dân du mục sống ở Tây 

Bắc  Trung  Hoa,  thường  được  coi  là  một  nhánh  của  người  Khương  (theo  các  nhà 

nghiên cứu, chữ Khương thường được người Hán thời Cổ dùng để phiếm chỉ các sắc 

dân pha trộn giữa người Tây Tạng, người Hán và Miêu, con cháu các vương quốc 

thuộc tộc Tam Miêu thời cổ bị vua Đại Vũ diệt quốc). Người Đảng Hạng sống chủ 

yếu tại Tứ Xuyên. Vào thời Đường, do bị người Thổ Phiên (Tây Tạng) truy bức, họ 

phải di cư đến Ninh Hạ, Cam Túc, Thiểm Tây. Trong tám bộ tộc di cư này, bộ tộc 

hùng mạnh nhất là bộ tộc Thác Bạt. Thủ lãnh Thác Bạt Tư Cung từng giữ chức Định 

Nạn Quân Tiết Độ Sứ và được ban quốc tánh là Lý. Dòng họ Thác Bạt đổi thành họ 

Lý kể từ đây. Đầu đời Tống, Lý Kế Thiên tự lập, xưng đế, lập ra nhà Tây Hạ, tồn tại 

200 năm cho đến khi bị nhà Nguyên của Mông Cổ diệt vong. Tuy vậy, Lý Nguyên 

Hạo (cháu nội của Lý Kế Thiên) đề cao tinh thần dân tộc, chống lại sự Hán hóa nên 

đã đổi họ thành Ngôi Danh, sáng chế một loại văn tự dùng riêng cho người Tây Hạ 

gọi  là  Tây  Hạ  Văn,  tận  lực  phát  huy  truyền  thống  văn  hóa  riêng  biệt  của  Tây  Hạ, 

nhưng con cháu Nguyên Hạo vẫn giữ họ Lý. Có thuyết cho rằng danh xưng Tangut 

là  do  người  Mông  Cổ  đọc  trại  chữ  Đảng  Hạng  mà  ra.  Sấm  Vương  Lý  Tự  Thành 

(người lật đổ nhà Minh) chính là hậu duệ của Lý Kế Thiên. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 767

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Hòa  đời 

Đường, Cường Bá Đạt ở Phòng Châu, dòng họ đời đời mắc ác tật cùi hủi 

đã hai trăm năm. Bá Đạt mắc bệnh năm hai mươi tuổi, tự biết chẳng khỏi 

được, bèn xin cha anh sắp đặt lương thực, đưa đến ẩn dưới gộp đá trong 

núi. Chợt có vị tăng đi qua, thương xót, dạy hãy niệm bốn câu kệ trong 

kinh Kim Cang. Niệm mấy ngày, có con cọp đi đến, Bá Đạt nhắm mắt 

chí thành niệm. Cọp bèn liếm quanh chỗ lở loét, [cảm thấy] mát mẻ như 

được đắp thuốc. Hồi lâu sau, cọp bỏ đi, vết thương đã khô miệng. Ngày 

hôm sau, vị Tăng lại đến trao cho một ôm cỏ xanh, bảo trở về nhà, nấu 

nước tắm. Trở về nhà tắm liền hết lở loét, ác tật vĩnh viễn chấm dứt. 

 Nhận nước sôi trong vạc chừng mấy giọt, xoa lưng lành vết loét. 

Chú thích: Theo Chứng Quả Lục, vào đời Tống, huyện úy Vương 

Địch  Công  thích  săn  bắn,  vợ  trì  kinh  Kim  Cang,  gắng  hết  sức  khuyên 

ông Vương tụng niệm, ông bèn tụng một biến. Về sau, bị bệnh chết, vào 

cõi âm, phải vào Hoạch Thang địa ngục (địa ngục vạc sôi). Do từng tụng 

kinh một biến, Diêm Vương phán: “Dẫu là điều lành bé tẹo, cũng đáng 

khen thưởng trọng hậu, phạt nhẹ rồi thả về”. Vua truyền đem một ít nước 

sôi từ trong vạc xối lên lưng, rồi thả, ông Vương bèn sống lại. Lưng nổi 

vết lở loét. Ông bèn thề ăn chay trường, trì kinh. Về sau mộng thấy thần 

tăng xoa lưng, ba ngày sau bèn lành. 

 Mửa con giun to, dài hơn khủy tay, mở họng khêu tóc. 

Chú thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  trong  niên  hiệu  

Trường Khánh đời Đường, sư Hội Tông ở Công An, Kinh Châu, bị trúng 

cổ trùng gần chết, bèn niệm kinh Kim Cang đến năm mươi biến, mộng 

thấy có người bảo há miệng ra, từ trong họng lôi ra mười mấy cọng tóc, 

lại  mộng  thấy  ói  ra  một  con  giun  to  dài  hơn  một  khủy  tay,  bệnh  liền 

khỏi. 

 Lớn tiếng tán dương, mắt Châu Chi Trình bị lộn tròng lại ngay 

 ngắn. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Minh,  Châu  Chi 

Trình ở Côn Sơn bị mù lúc năm mươi tuổi, tròng mắt xoay ngược, đổi 

thành sắc biếc. Do vậy, hằng ngày tụng kinh Kim Cang ba quyển, lớn 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 768

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

tiếng tán dương suốt mười lăm năm, tròng mắt xanh dần dần xoay lại, 

hai con mắt dần dần hết sắc xanh. 

 Chuyên tâm trì tụng, Bộc Vương Thị mắt mù lại sáng. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Minh,  vợ  tường 

sanh597 Bộc Khả Trọng là Vương Thị do khóc con thành lòa, bèn chuyên 

tâm trì tụng kinh Kim Cang mấy năm, chợt mắt trái chảy nước, đau như 

bị cắt xẻ, đột nhiên sáng lại, mấy hôm sau, mắt phải cũng thế. 

 Thừa Tín bị loét bao tử, thí ngàn quyển được viên thuốc thần. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Chứng  Quả,  trong  niên  hiệu  Thiệu 

Hưng đời Tống, Tống Thừa Tín ở Hoa Đình bị loét bao tử đã lâu chẳng 

lành.  Mộng thấy  vị Tăng bảo:  “Phàm  ai  tạo các  ác  nghiệp, nha  lại cõi 

Âm bắt thần hồn họ khảo tra trong cõi âm nên thành bệnh tật như điên 

cuồng,  bại  liệt,  lao,  thọt  chân,  mù,  điếc,  câm,  ngọng,  thuốc  men  chữa 

chẳng lành, hết tuổi thọ bèn chết, nhân quả chẳng sai sót chừng mảy tóc! 

Ông do oán nghiệp nên phải hứng chịu bệnh khổ này. Ta với ông có túc 

duyên, nên đặc biệt đến báo cho biết. Nếu có thể trì kinh Kim Cang hoặc 

chép kinh, khuyên người khác niệm thì sẽ cảm âm quan thả hồn, bệnh sẽ 

có  thể  lành”.  Tỉnh  giấc  liền  in  tặng  một  ngàn  quyển,  nguyện  suốt  đời 

kiền thành tụng niệm, bèn mộng thấy thần Kim Cang ban cho một viên 

thuốc, uống vào liền khỏi bệnh. 

 Tư Nguyên có công đuổi quỷ, tụng ba ngày bệnh anh được lành. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Ngô  Tư 

Nguyên  làm  quan  Thái  Học  Bác  Sĩ598  đời  Võ  Tắc  Thiên.  Ông  trì  kinh 

597  Tường  sanh:  Thời  cổ,  những  trường  quốc  lập  ở  huyện,  phủ,  quận  đều  gọi  là 

Tường (庠). Theo quy chế đời Minh - Thanh, học sinh từ các nơi trúng tuyển vào học 

trường ấy đều gọi là Tường Sanh. Đôi khi, người đậu Tú Tài cũng được gọi là Tường 

Sanh hoặc Ấp Tường Sanh. Khi viết văn thư trình lên quan, những người đã đậu Tú 

Tài cũng thường tự xưng là Tường Sanh. 

598 Thái Học (còn gọi là Quốc Tử Học, Quốc Tử Giám) chính là trường đại học thời 

cổ, được lập ra dưới thời Tây Châu ở kinh đô. Vị quan đảm nhiệm chức vụ dạy học 

tại trường Thái Học gọi là Thái Học Bác Sĩ. Những vị này thường xuất thân từ Ngũ 

Kinh Bác Sĩ, tức là những vị thông thạo Ngũ Kinh của Nho Gia. Những người được 

tuyển vào học trường Thái Học phải đỗ kỳ thi do quan Thái Thường khảo hạch. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 769

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Kim Cang. Có gã đồng cốt tên là Chử Tế Nhi đoán sự việc như thần. Tư 

Nguyên  bèn  đến  xem,  Tế  Nhi  kinh  hãi,  nói:  “Ông  có  thuật  gì  mà  quỷ 

trông thấy đều bỏ đi hết?” Tư Nguyên biết là do sức của kinh, càng thêm 

tinh tấn gắng công. Anh ông bị bệnh, thuốc thang vô hiệu, Tư Nguyên 

chí tâm trì tụng, ba ngày sau liền lành.  (Trên đây tổng cộng 6 cặp, gồm 12 

 điều). 

 Ấy là vì Như Lai vốn là vô thượng y vương, kinh này chính là 

 diệu dược Già Đà. Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ năm vậy. 

Chú thích:  Già  Đà, nói đủ là  A  Già  Đà  (Agada),  là tên  một loại 

thuốc, dịch nghĩa là Phổ Khử, [hàm nghĩa] trừ được các thứ bệnh vậy. 

 6. Cứu khỏi bị giết chóc  

 Bèn có: Thứ sử Hoàng Châu không có tên trong danh sách. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Thứ  Sử 

Hoàng Châu là Đỗ Chi Lượng trong niên hiệu Nhân Thọ đời Tùy làm 

Tham Quân trong phủ của Hán Vương Lượng. Hán Vương Lượng599 làm

phản, đánh chiếm Tinh Châu, nhưng thất bại, liêu thuộc đều bị hạ ngục. 

Đỗ Chi Lượng mộng thấy một vị Tăng bảo: “Chỉ có tụng kinh Kim Cang 

thì mới thoát được tai ách này”. Chi Lượng bèn giữ lòng thành trì niệm. 

Đến khi sắp bị dẫn ra xử trảm, những người được gọi tên đều bị chết, chỉ 

có  mình  Chi  Lượng  không  có  tên  trong  danh  sách  ấy  nên  thoát  chết. 

Không lâu sau lại được phóng thích. 

 Trung Thư nước Tùy trước điện được tha 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, Tiêu Vũ là chắt của Lương Vũ Đế, 

làm quan cho nhà Tùy đến chức Trung Thư Lệnh, tước phong là Tống 

599 Hán Vương Lượng tên thật là Dương Lượng (575-605), tự là Đức Chương, còn có 

tên là Kiệt, là con thứ năm của Tùy Văn Đế (Dương Kiên). Ông được cha phong làm 

Hán Vương vào năm Khai Hoàng thứ 5 (581), tước phong đến Thượng Trụ Quốc, 

Hữu Vệ Đại Tướng Quân, cai quản Tinh Châu, rất được Tùy Văn Đế thương  yêu. 

Khi  Tùy  Văn  Đế  băng,  Tùy  Dạng  Đế  (Dương  Quảng)  lên  ngôi,  sai  Xa  Kỵ  Tướng 

Quân Khuất Đột Thông ép Dương Lượng về triều, giải giao binh quyền. Biết anh có 

lòng nghi kỵ, Dương Lượng bèn dấy binh làm phản. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 770

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quốc Công. Do bàn luận chuyện chinh phạt Cao Ly600 chẳng hợp ý vua 

nên cùng với Hạ Nhược Bật, Cao Quýnh đều bị tống giam, sắp đem ra 

chém. Trong tám hôm bị giam cầm, ông Vũ niệm kinh Kim  Cang bảy 

trăm biến. Đến hôm sau, gông xiềng chợt tự tuột, kẻ canh giữ thất sắc, 

xiềng chặt lại. Đến trước điện, chỉ mình ông Vũ được tha. Do vậy, bèn 

soạn  mười  tám  điều  linh  nghiệm  của  kinh  Bát  Nhã,  và  khắc  bảo  tháp 

bằng  gỗ  đàn  hương  để  đựng  kinh,  tháp  cao  ba  thước,  cảm  được  một 

tượng  bằng  thâu  thạch601  chợt  hiện  trong  sân,  đem  thờ  trong  tháp,  thu 

được một trăm hạt xá-lợi. Năm Trinh Quán 11 (637), ông thấy Phổ Hiền 

Bồ Tát bèn thong dong đi về Tây. 

 Kiếm đâm xuống, hiện hoa ngũ sắc, giặc bảo là thánh nhân. 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Trần Triết người 

xứ Lâm An, sống ở Dư Hàng, trì kinh Kim Cang. Gã giặc cỏ Châu Đàm 

cướp phá Lâm An. Triết gặp phải bọn giặc chặn lối. Bọn giặc tranh nhau 

dùng gươm đâm. Cứ mỗi nhát kiếm đâm xuống liền có viên quang ngũ 

sắc chiếu xa năm sáu thước che chở thân ông Triết nên [lũ giặc] chẳng 

thể đâm trúng được. Bọn giặc kinh hãi, than thở, bảo [ông Triết] là thánh 

nhân, bỏ đi. 

 Thoát  gông,  phóng  ánh  sáng  cả  chục  trượng,  hoàng  đế  nghe 


danh. 

Chú thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  đời  Đường,  một  tử  tù  ở  huyện 

Trường An bị nhốt vào ngục hơn bốn mươi ngày, tụng kinh Kim Cang 

không  ngớt.  Lúc  sắp  bị  xử  tử,  xiềng  gãy,  gông  tuột,  đầu  gông  phóng 

quang chiếu xa mấy chục trượng, sáng rực cả huyện. Huyện lệnh tâu lên  

600 Cao Ly nói ở đây chính là xứ Cao Cú Ly (Cao Câu Ly - Koguryo), một vương 

quốc cổ thời Tam Quốc ở Đại Hàn. Năm Khai Hoàng 18 (598), Anh Dương Vương 

xứ Cao Câu Ly là Cao Nguyên đem kỵ binh tấn công Liêu Tây, bị tổng quản Doanh 

Châu đánh lui. Tùy Văn Đế bèn sai Hán Vương Dương Lượng, Vương Thế Tích và 

Châu La Hầu đem 30 vạn quân sang đánh Cao Cú Ly, nhưng gặp phải mưa dầm lâu 

ngày, quân sĩ bị bệnh dịch chết rất nhiều, đành phải rút về. 

601  Thâu  thạch  là  một  loại đá  có  lẫn  chất  đồng  thau,  rất  cứng  chắc.  Chữ  này  cũng 

dùng để chỉ một hợp kim đồng thau được chế bằng đồng nấu lẫn với Lô Cam Thạch 

(Lô Cam Thạch là cách người Hoa dịch chữ Calamine. Calamine có chứa hai chất 

carbonate kẽm (ZnCO ) và silicate kẽm - Zn

Ngoài ra còn có một lượng nhỏ 

3

4Si2O7. 

những chất khác như oxyde sắt, manganese, đồng, cadmium v.v.... 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 771

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Đường Huyền Tông, vua bèn tha tội. 

 Kim Cang bất hoại, trăm phát tên vô ích. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Đường, viên nha 

lại ở phủ Chiết Tây  là Từ Kỷ nhà cực giàu, hằng ngày tụng kinh Kim 

Cang. Có một trăm tên giặc đến cướp nhà ông ta, trói ông Kỷ lại, đem 

bắn tên. Ông Kỷ nói: “Thân Kim Cang bất hoại thì nay sẽ như thế nào?” 

Trong khoảnh khắc thấy Phật hiện trên không trung, bắn cả trăm mũi tên 

mà chẳng trúng mũi nào. Bọn giặc kinh sợ, biết là do ông ta tụng kinh 

nên đều rút lui, bỏ nghề. 

 Đốt trúc có vết, chém xuống ba đao đều gãy. 

Chú thích:  Theo  Tống  Cao  Tăng  Truyện,  vào  đời  Đường,  ông 

Tào X... ở Lô Lăng trì kinh Kim Cang, thường dùng ống trúc đựng kinh 

để đem theo. Khi ấy, có loạn An Sử (An Lộc Sơn)602, Thứ Sử Lưu Ninh 

602 Đây là cuộc biến loạn kéo dài suốt 8 năm từ năm 755 cho đến 763. Loạn quân do 

An Lộc Sơn và bộ tướng là Sử Tư Minh cầm đầu nên thường được gọi là “An Sử chi 

loạn”.  Do  chính  sách  sai  lầm,  Đường  Huyền  Tông  lập  ra  mười  binh  trấn  ở  biên 

cương, giao toàn quyền cho Tiết Độ Sứ và Kinh Lược Sứ nắm giữ. Đã thế, ở một số 

vùng, Tiết Độ Sứ lại còn kiêm nhiệm luôn các chức vụ hành chánh như Án Sát Sứ, 

An Phủ Sứ, Chi Độ Sứ, tức là Tiết Độ Sứ trở thành một lãnh chúa lớn cả vùng. Đồng 

thời, vua còn cho rằng đã có các binh trấn bảo vệ bên ngoài, không cần phải có binh 

lực mạnh mẽ ở trong, nên quân đội trung ương rất yếu kém. Do sợ các quan người 

Hán quyền to chức trọng sẽ cướp ngôi, vua trọng dụng những người Hồ, hoặc gốc 

Hồ, giao trọng quyền trấn giữ các binh trấn vì tin rằng họ sẽ một dạ trung thành với 

chánh quyền trung ương. Vua tin dùng An Lộc Sơn đến nỗi cho ông ta kiêm nhiệm 

Tiết Độ Sứ cả ba trấn Bình Lô, Phạm Dương và Hà Đông, nắm tới gần 15 vạn quân, 

trong khi binh lực cả nước chỉ có 50 vạn, riêng lính của hoàng đế chỉ có 13 vạn. Vua 

lại lười nhác, chỉ lo hưởng lạc, triều chánh nằm hoàn toàn trong tay bọn tham quan 

như Lý Lâm Phủ, Dương Quốc Trung v.v... Do thấy nhà Đường quá suy bại, An Lộc 

Sơn nảy lòng muốn chiếm đoạt ngai vàng bèn liên minh với các sắc tộc Đồng La, 

Hề, Khiết Đan, Thất Vỹ, Đột Quyết v.v... nổi loạn tại Kế Thành (nay là Bắc Kinh) 

vào năm Thiên Bảo 14 (755), lấy cớ thanh lý Đường thất, trừ gian thần Dương Quốc 

Trung. Quân Đường không giao chiến đã lâu, thua trận thảm hại, vua tôi phải chạy 

vào đất Thục lánh nạn. Đến Mã Ngôi Pha, quân lính không chịu chiến đấu. Để xoa 

dịu  lòng  quân,  Đường  Huyền  Tông  phải  xử  tử  Dương  Quốc  Trung  và  buộc  ái  phi 

Dương Thái Chân (Dương Quý Phi, là em gái của Dương Quốc Trung) thắt cổ chết. 

Đến năm Chí Đức thứ 2 (757), con trai An Lộc Sơn là An Khánh Tự giết cha đoạt 

ngôi, xưng đế, sai Sử Tư Minh quay về giữ Phạm Dương. Sau đấy, An Khánh Tự bị 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 772

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

bắt lính rất ngặt. Ông Tào bị bắt vào lính, giao cho làm tiểu tướng trong 

quân đội. Do trái lệnh nên bị bắt, đem xử tử. Đao chém xuống ba lần đều 

gãy,  ông  Lưu  lấy  làm  lạ,  tra  hỏi.  Ông  Tào  thưa:  “Tôi  trọn  mang  chí 

hướng xuất gia, thầm trì kinh pháp”. Hỏi: “Kinh ở đâu?” Đáp: “Khi bị 

bắt đã đánh mất”, bèn tìm được [ống trúc đựng kinh] ngoài trăm bước 

chân. Ống trúc có vết đao chém sâu xuống gần như đứt lìa. Ông bèn xuất 

gia làm Tăng, hiệu là Tam Đao pháp sư. 

 Mũi tên lọt vào bụng Quốc Anh, Hồ tăng cho thuốc. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, đời Đường, vào đầu thời Đại Lịch, 

lúc  Thôi  Ninh  trấn  giữ  đất  Tây  Thục  gặp  phải  Dương  Lâm  làm  phản. 

Dũng sĩ Trương Quốc Anh thường trì kinh Kim Cang ra trận chiến đấu, 

bị tên bắn trúng bụng, đầu mũi tên ngập sâu, không lấy ra được. Thầy 

thuốc nói ắt sẽ chết. Đến đêm, Quốc Anh mộng thấy một vị Hồ tăng cho 

một viên thuốc, đến sáng, đi tiêu ra mũi tên, vết thương liền lành miệng. 

 Quân làm phản trong sân Tề Khâu, bị thần nhân trừng mắt. 

Chú thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  đầu  niên  hiệu  Vĩnh 

Thái đời Đường, Tiết Độ Sứ phương Bắc là Trương Tề Khâu, mỗi ngày 

trì kinh Kim Cang mười lăm biến, mấy chục năm chẳng biếng nhác. Một 

hôm, một viên tiểu tướng trong nha môn mắc tội, sợ sự việc lộ ra, bèn 

xúi giục mấy trăm quân nhân làm phản. Mười mấy tên lính tuốt đao bén 

vào dinh, đều đứng sững giữa sân, thõng tay, há hốc miệng, buông rơi 

binh khí xuống đất, đều bị bắt giữ. Năm sáu tên bị câm không nói được, 

những tên còn lại đều nói thấy có hai giáp sĩ cao mấy trượng, trừng mắt 

quát tháo, bọn chúng đều như bị trúng tà. Do đó, Tề Khâu bèn đoạn rượu 

thịt. 

 Bị  giết,  chìm  nơi  đáy  biển,  tiếng  vọng  đến  tăng  chúng  trong 

 chùa. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, đời Đường có một phú  

quân Đường đánh bại, phải chạy  về Phạm Dương. Thấy  các sắc tộc  Khiết Đan và 

Đồng La quy phục Sử Tư Minh, An Khánh Tự ngầm mưu sát Sử Tư Minh. Sử Tư 

Minh bèn đầu hàng nhà Đường, được phong là Quy Nghĩa Vương, đem quân tiễu trừ 

An Khánh Tự; nhờ đó, quân Đường mới dần dần dẹp tan được cơn biến loạn này. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 773

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thương hằng tụng kinh Kim Cang, thường mang quyển kinh theo. Ông ta 

từng buôn bán  ở ngoại quốc,  đêm  ngủ  nơi hải đảo.  Các  lái  buôn  tham 

muốn tài sản của ông ta bèn cùng nhau sát hại bằng cách nhét ông ta vào 

một cái sọt lớn, bỏ thêm  một tảng đá to, đem cả cuốn kinh cùng nhận 

chìm xuống đáy biển. Bình minh, lũ lái buôn nhổ neo, nhưng ở hòn đảo 

họ đậu thuyền hồi đêm có một ngôi chùa. Tăng chúng mỗi đêm nghe có 

tiếng người niệm kinh Kim Cang, tiếng vang lên từ đáy biển, lấy làm lạ, 

bèn sai người lặn giỏi xuống nước tìm, bèn lôi cái sọt lên. Anh lái buôn 

nói: “Bị giết dìm xuống đáy biển, chẳng biết là ở trong sọt, chỉ cảm thấy 

thân ở trong cung điện, thường có người đưa đồ ăn uống tới, an lạc tự 

tại”. Anh ta bèn xuống tóc làm tăng, xuất gia tại ngôi chùa trên hải đảo. 

 Bị chém lại trở về nhà, người nhà kinh hãi ngỡ là quỷ quái. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký, trong niên hiệu Càn Phù 

đời Đường, Tiết Độ Sứ Duyện Châu là Thôi Thượng Thư, luật lệ nghiêm 

khắc. Một viên tướng không đến dinh đúng hạn, ông Thôi bèn hạ lệnh 

xử trảm ngoài cửa dinh. Vị tướng ấy bị chém xong, vẻ mặt chẳng đổi. 

Canh ba đêm ấy liền trở về nhà. Vợ con kinh hoảng tưởng là quỷ hiện. 

Viên  tướng  nói:  “Thoạt  tiên  khi  bị  chém  đầu,  như  say,  như  mê  ngủ, 

chẳng đau đớn gì hết. Nửa đêm, nhận biết thân đi đến giữa đường, do 

gần nhà nên trở về”. Sáng sớm, viên tướng trở vào dinh tạ lỗi, ông Thôi 

kinh hãi, ngỡ là huyễn thuật. Viên tướng nói: “Trọn chẳng phải là huyễn 

thuật, tôi chỉ có đọc kinh Kim Cang từ nhỏ, mỗi ngày ba biến. Ngày hôm 

qua do tụng kinh nên đến trễ”. Họ Thôi ra lệnh lấy kinh tới. Đem kinh 

đến thì hộp kinh trông vẫn như cũ, nhưng cuốn kinh đã đứt làm hai đoạn. 

Ông Thôi hết sức kinh hãi, liền ban áo, sai chép một trăm quyển kinh để 

cúng dường. Hiện nay ở ngoài cửa chùa Diên Thọ tại Duyện Châu chính 

là chỗ viên tướng ấy bị xử trảm, hình tượng cuốn kinh bị chém đứt vẫn 

còn. 

 Thành Phi Hồ chẳng muốn bị giặc nhuộm máu, trên thành hiện 

 người khổng lồ hùng mạnh. 

Chú thích: Theo Tuyên Thất Chí, vào đời Đường, Ninh Miễn trì 

kinh Kim Cang, từng làm Nha Tướng ở Bắc Đô, đem bốn ngàn quân trấn 

thành  Phi  Hồ.  Khi  ấy,  tướng  chỉ huy  Kế  Môn làm  phản, nửa  đêm  vây 

đánh thành Phi Hồ. Quân của ông Miễn chống không lại. Người dân Phi 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 774

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hồ chẳng muốn cha con, anh em bị giặc tắm máu. Ông Miễn còn do dự 

chưa quyết, chợt có tin báo quân giặc tự vỡ, quăng giáp, lùi khỏi thành. 

Ông Miễn mở cửa thành đuổi theo, bắt sống mấy chục trên, tra hỏi. Tù 

binh thưa: “Trong đêm tối, từ xa thấy trên thành có bốn người khổng lồ, 

cao hơn hai trượng, hùng mạnh đáng sợ, trừng mắt, nhe răng, cởi trần, 

cầm  gươm.  Người  đất  Kế  trông thấy  hoảng hốt  toát  mồ  hôi,  liền  chạy 

trốn. Ông Miễn biết đấy là thần Kim Cang. 

 Bị phạt thắt cổ, rốt cuộc thoát khỏi hành hình, thấy hai chữ Kim 

 Cang trên đùi. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Minh, Kế Trọng 

Vỹ ở làng Chí Đức thuộc Ngô Huyện trì kinh Kim Cang, từ nhỏ chẳng 

lấy vợ. Trong đời Thuận Trị nhà Thanh, bị người khác vu cáo sát nhân, 

quan  huyện  phán tội  xử  giảo,  ai  nghe  chuyện  cũng  đều  kêu oan  uổng. 

Người ta hỏi: “Bị kìm kẹp, bị đánh có đau không?” Ông Kế hoàn toàn 

chẳng biết. Mọi người thấy đùi của ông chẳng bị thương tổn mảy may 

nào, chỉ có hai chữ Kim Cang lờ mờ. Về sau, giải lên Lý Sâm Tiên phán 

xử ở đất Tô, lời vu oan được sáng tỏ, kẻ vu khống bị họa. Kế Trọng Vỹ 

có soạn cuốn Kim Cang Kinh Giải. 

 Ba lượt hành hình được cứu, nhờ ơn tin đồn sứ giả. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Tống Vấn 

làm châu mục Hoàng Châu. Khi ấy, Tần Tông Quyền dấy binh làm loạn. 

Có người niệm kinh Kim Cang được họ Tần sai đi trinh sát, bị quân tuần 

tra của ông Tống bắt được, ông hạ lệnh giết. Chợt có tin báo sứ giả đến 

tăng  chức  quan  cho ông  đang  tới;  do  vậy,  bèn ngưng hành hình, giam 

kín.  Hơn  một  tháng sau,  sứ thần  chẳng tới, lại  ra lệnh  hành hình.  Vừa 

mới giải ra khỏi ngục, có tin báo sứ giả đã vào địa phận, lại đình chỉ. Sứ 

giả đã lên đường, bèn lôi ra hành hình, gặp đúng lúc đại tướng vào dinh 

thăm [Tống Vấn], nói: “Liếc trông gã gián điệp này vốn bị bức hiếp phải 

theo giặc, xin ông cho chuộc mạng, nhằm tỏ lòng khoan dung, tha thứ”. 

Họ Tống ưng thuận, sai gọt tóc, đeo gông, đi xin tiền bạc để xây chùa 

Khai Nguyên. Sắp xong, ông Tống mộng thấy tám vị Kim Cang603 bảo: 

603 Đây là tám vị Kim Cang thường được phụng thỉnh lễ bái trước khi tụng kinh Kim 

Cang: Thanh Trừ Tai Kim Cang, Tích Độc Kim Cang, Hoàng Tùy Cầu Kim Cang, 

Bạch  Tịnh  Thủy  Kim  Cang,  Xích  Thanh  Kim  Cang,  Định  Trừ  Tai  Kim  Cang,  Tử 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 775

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

“Vị  Tăng  đeo  gông  khổ  hạnh  như  thế,  giao  ước  đã  trọn,  hãy  nên  tháo 

gông”. Ông Tống lấy làm lạ bèn tháo gông, đối đãi lễ độ khác hẳn. Mọi 

người gọi kẻ gián điệp ấy là Kim Cang Hòa Thượng. 

 Vừa vung đao liền ngầm trốn thoát, cừu nhân chẳng tổn. 

Chú thích:  Theo  Đồ  Thư  Tập  Thành,  Trần  Vy  là  người  huyện 

Quảng Đô, từ bé thường tụng kinh Kim Cang, có hiềm khích với người 

con rể họ Mã. Một hôm, ông Trần có việc phải ẩn trốn, họ Mã bèn rêu 

rao  muốn truy  bắt. Ông  Trần bèn  mài  một  ngọn dao găm,  đi hay  ngồi 

đều  mang  theo,  tính  đâm  chàng  Mã.  Một  hôm,  ông  đi  trên  con  đường 

cây cối rậm rạp, chàng rể họ Mã nấp sẵn để bắt. Ông Trần rút dao quơ 

một cái, chàng Mã ngã ngửa. Do vậy, [ông Trần] thoát thân. Nhìn lại thì 

vật đang cầm là bao đựng dao. Đến khi trở về chỗ ẩn nấp thì dao vẫn còn 

ở đó, vốn chẳng mang theo. Chàng rể họ Mã cũng chẳng bị thương tích 

gì, hết sức ngạc nhiên! 

 Khoét vách lén nhìn ánh sáng, bà cụ mới cắt tóc. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  Tư  Lý 

quận Thọ Xuân là Sài Chú phải xử một án mạng: Tù nhân cung khai là 

hắn mở quán trọ ở ngoài thành ba mươi dặm, đón khách kiếm sống. Gặp 

người khách đi một mình mang theo túi nặng, tới đêm hắn bèn giết đi. 

[Hôm ấy, trong quán trọ, ngoài người khách] chỉ có một bà lão ngủ lại, 

liền  đợi  đến  canh  khuya  sẽ  giết  luôn,  nhưng  không  mở  cửa  được,  bèn 

khoét vách nhìn trộm, thấy trong ánh sáng hồng là một người to lớn cao 

bằng căn phòng, đứng dựa lưng vào cửa, kinh hãi gần ngã lăn ra. Trời 

sáng, cửa mở ra, bà cụ đang cắt tóc, tụng kinh không ngớt. Hỏi kinh gì, 

cụ  nói  kinh  Kim  Cang.  Liền  biết  vị  thần  đã  tới  hồi  đêm  chính  là  thần 

Kim Cang vậy. 

 Ngã xuống hào như mộng, thần bèn đỡ lưng. 

Chú thích: Theo Dậu Dương Tạp Trở,  trong niên hiệu Nguyên  

Hiền Kim Cang và Đại Thần Kim Cang. Ngoài ra, còn có bốn vị Kim Cang Bồ Tát 

thường được phụng thỉnh là Kim Cang Quyền Bồ Tát, Kim Cang Sách Bồ Tát, Kim 

Cang Ái Bồ Tát và Kim Cang Ngữ Bồ Tát (bốn vị này tiêu biểu cho lực dụng của Tứ 

Phương Phật trong Mật giáo). 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 776

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hòa thời Đường, Lưu Hựu thống lãnh quân Tế Đức đánh dẹp Lý Đồng 

Tiệp604, vây hãm, tấn công Đức Châu. Một viên tướng là Vương Trung 

Can thường niệm kinh Kim Cang suốt hai mươi năm. Lúc công thành, 

họ Vương trèo lên thang dây, lúc sắp lên được mặt thành, thân bị trúng 

tên như con nhím, [bị địch quân] dùng sào dài gạt té, được hỏa tốt605 lôi

ra,  đặt  bên  bờ  hào  nước.  Trung  Can  đã  chết,  mơ  màng  thấy  đến  đồng 

hoang, muốn qua sông to mà chẳng có thuyền, ngửa mặt lên trời khóc 

lớn.  Chợt  thấy  một  người  cao  hơn  một  trượng,  Trung  Can  vái  xin  chỉ 

dẫn.  Cúi  đầu  chưa  kịp  ngẩng  lên,  người  ấy  đã  nắm  eo  ném  lên  không 

trung. Một lúc lâu sau mới rớt xuống đất, chợt như mộng vừa tỉnh, nghe 

trên  thành  giặc  [có  hiệu  lệnh  báo  hiệu]  đã  sang  canh  hai,  giơ  tay  chùi 

mặt, máu thấm đến lông mi, mới biết là bị thương. Gượng đi hơn trăm 

bước,  lại  ngã  xuống,  lại  thấy  người  [to  lớn]  trước  kia  cầm  đao,  quát: 

“Đứng  dậy!”  Bèn  đi  hơn  một  dặm  nữa,  ngồi  nghỉ,  mới  nghe  tiếng  hô 

hiệu lệnh của quân mình, bèn đến được doanh trại của chính mình. 

 Lý Lập ở Yên Sơn,  tặng quà trọng hậu kết nghĩa kim lan. 

Chú thích:  Theo  Xuân  Chử  Ký  Văn,  vào  đời  Tống,  Trầm  Nhị 

Công ở huyện An Cát, Hồ Châu, khi giặc Kim606 chưa đến, mộng thấy 

một vị Tăng nói: “Kẻ bị ngươi đã giết trong đời trước sẽ đến báo oán. 

604 Lý Đồng Tiệp (?-829) là con trai của Hoành Hải Tiết Độ Sứ Lý Toàn Lược. Khi 

Toàn Lược chết, Lý Đồng Tiệp tự cử mình làm người kế nhiệm, sai em là Lý Đồng 

Chí và Lý Đồng Tốn vào triều xin được sách phong. Nhưng Đường Văn Tông lại sai 

Ô Trọng Dận làm Hoành Hải Tiết Độ Sứ, đổi Lý Đồng Tiệp làm Tiết Độ Sứ Duyện 

Châu.  Lý  Đồng  Tiệp  bèn  kháng  chỉ,  nên  mới  bị  nhà  Đường  sai  Vương  Trí  Hưng, 

Vương Diên Tấu và Lý Hựu đánh dẹp. 

605 Hỏa tốt: Lính có nhiệm vụ lo đốt đuốc, chuẩn bị tên lửa, cũng như các chất dễ 

cháy dùng để tấn công thành. 

606 Kim là một vương triều ở Bắc Trung Hoa do bộ tộc Hoàn Nhan (Wanyan) của 

người Nữ Chân (Jurchen, tổ tiên nhà Thanh sau này) sáng lập, tồn tại từ năm 1115 

đến 1234. Vua khai quốc là Hoàn Nhan A Cốt Đả (Wanyan Aguda). Vốn bị nhà Liêu 

thống trị và đàn áp, người Nữ Chân dưới sự lãnh đạo của A Cốt Đả đã liên tục phản 

kháng,  khôn  khéo  liên  kết  với  nhà  Tống  và  cuối  cùng  chiếm  được  toàn  quyền  cai 

quản vùng Liêu Đông. Sau khi A Cốt Đả mất, em trai A Cốt Đả là Hoàn Nhan Ngô 

Khất Mại (Wanyan Wuqimai) nối ngôi đã diệt được nhà Liêu, buộc nhà Tống phải 

xưng thần với nhà Kim và triều cống mỗi năm cả 200,000 quan tiền, 300 ngàn tấm 

lụa. Cuối cùng nhà Kim bị Mông Cổ diệt quốc vào năm Thiên Hưng thứ ba (1234) 

dưới đời vua Kim Ai Tông. Sau này, Nỗ Nhĩ Cáp Xích (Nurhachi) thống nhất 13 bộ 

tộc  Nữ  Chân,  thành  lập  nhà  Hậu  Kim  (1616-1636).  Con  trai  Nỗ  Nhĩ  Cáp  Xích  là 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 777

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Nay có một người cao cả trượng, dùng đao phá cửa để vào, hãy liền hỏi: 

‘Ông  là  Lý  Lập  ở  phủ  Yên  Sơn  phải  không?’  Chỉ  duỗi  cổ  chờ  chém, 

mong hắn khỏi giết thì oán trước mới cởi gỡ được”. Mấy hôm sau, giặc 

kéo tới, quả đúng như lời vị Tăng nói. Kẻ ấy hỏi: “Sao ngươi biết rành 

trên họ, quê quán ta?” Ông Trầm thuật lại giấc mộng. Họ Lý bèn than 

thở, thấy trên án có cuốn kinh Kim Cang, hỏi ra mới biết là ông Trầm đã 

tụng kinh hai mươi năm, liền cởi áo lấy ra một cái ống trúc, bên trong 

đựng  kinh  Kim  Cang  viết  chữ  nhỏ,  nói:  “Tôi  cũng tụng kinh  này  năm 

năm”. Do vậy, kết làm anh em và đem vàng lụa, đồ dùng tặng cho rồi đi. 

 Vương Ân xứ Thục thoát cơn giận hàng gấm dệt bị chê. 

Chú thích: Theo Dậu Dương Tạp Trở, vào đời Đường, người lính 

xứ  Thục  là  Vương  Ân  ăn  chay  trường,  niệm  Kim  Cang  Kinh.  Khi  ấy, 

Quách Chiêu trấn giữ đất Thục, Vương Ân dâng hàng gấm dệt, Quách 

Chiêu chê hàng xấu, sai lột trần, đánh trượng đến chết. Quách Chiêu có 

nuôi một con chó giống Tây Vực, nó chợt sủa lên, ôm lấy lưng Vương 

Ân, đuổi người hầu không cho đánh. Quách Chiêu lấy làm lạ, do vậy hết 

giận. 

 Hiếu tử thăm cha, cũng hiện điều lạ ba đao. 

Chú thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  đời  Đường,  Trương  Bá  Anh  do 

cha đang ở Dĩnh Châu bèn trộm ngựa nhà quan đi thăm, bị kẻ giữ ngựa 

bắt được. Thứ Sử Thôi Chiếu ra lệnh chém ngang lưng, chém  một hai 

lần không được, bèn thay đao bén, vẫn chẳng bị thương tổn như cũ. Thôi 

Chiếu hỏi nguyên do, đáp: “Xưa kia, từ thuở mười lăm tuổi, tôi đã thôi 

ăn mặn, tụng kinh Kim Cang mười mấy năm. Khi ấy (lúc bị chém), tôi 

chỉ chí tâm tụng kinh mà thôi”. Quan bèn tha. [Trương Bá Anh] liền cạo 

tóc xuất gia. Người đời gọi là Tam Đao Sư, hoặc gọi là Khởi Kính Bồ 

Tát. 

 Trung  thần  chửi  giặc,  chẳng  bị  thương  tổn  giữa  trăm  thớt 

 ngựa. 

Chú thích: Theo Thái  Bình  Quảng  Ký, vào  đời  Đường,  Lục  

Hoàng  Thái  Cực  đổi  tên  dân  tộc  Nữ  Chân  thành  Mãn  Châu  vào  năm  1635  và  đổi 

quốc hiệu Hậu Kim thành Đại Thanh vào năm sau. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 778

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Khang Thành nghe tụng kinh Kim Cang có thể thoát nạn bèn hằng ngày 

đọc mấy chục lượt. Khi ấy, Châu Thử607 làm loạn, tự xưng là Ngự Sử. 

Khang  Thành  mắng:  “Tặc  thần  dám  lạm  xưng  quốc  sĩ”.  Châu  Thử  cả 

giận, sai mấy trăm kỵ binh vây quanh bắn tên. Khang Thành thầm niệm 

kinh Kim Cang, chẳng bị trúng mũi tên nào. Châu Thử bèn thả đi. Khang 

Thành ẩn tại Chung Nam Sơn. 

 Đô thuế họ Nhậm tên khó trúng thân. 

Chú thích: Theo Xuân Chử Kỷ Văn, đời Tống, khi Phương Lạp608

chiếm đóng Tiền Đường, truy bắt các quan lại rất gắt. Có viên Đô Thuế 

Viện  họ  Nhậm  nhà  ở  phía  Bắc  chùa  Tường  Phù,  cách  phủ  mười  dặm. 

Mỗi sáng trên đường đi đến nha môn làm việc đều thầm tụng kinh Kim 

Cang, ước chừng năm quyển. Suốt hai mươi năm chẳng bỏ. Bọn giặc bắt 

607 Châu Thử  (742-784) là vũ tướng đời Đường, quê ở  Bình Xương,  U Châu (nay 

thuộc huyện Xương Bình, Bắc Kinh). Châu Thử và em là Châu Thao đều là bộ tướng 

của  Lô  Long Tiết Độ Sứ  Lý Hoài Tiên. Khi  Lý Hoài Tiên chết, Châu  Hy Thái kế 

nhiệm làm Tiết Độ Sứ càng đặc biệt tín nhiệm Châu Thử. Khi Châu Hy Thái bị thủ 

hạ mưu sát, Châu Thao được đề cử làm Tiết Độ Sứ, sai anh về kinh chầu vua vào 

năm Đại Lịch thứ 9 (774). Do thời đó, các Tiết Độ Sứ không về chầu vua, nên vua 

nghi kỵ, giữ lại kinh đô, nói thác là để làm cố vấn, nhưng Châu Thử chỉ có hư vị. Bất 

ngờ, năm Kiến Trung thứ 3 (782), Châu Thao phản Đường, Châu Thử bị nghi ngờ, 

cấm rời khởi kinh đô. Năm sau, cuộc biến loạn ở Kính Nguyên nổ ra, Đường Đức 

Tông phải chạy vào Phụng Thiên (nay thuộc Càn Huyện, tỉnh Thiểm Tây) lánh nạn. 

Châu Thử thừa cơ nắm binh quyền, xưng là Ngự Sử. Sau đó, loạn quân đưa Châu 

Thử lên làm vua, đặt quốc hiệu là Tần, lấy niên hiệu là Ứng Thiên, rồi đổi quốc hiệu 

thành Hán, liên kết với Châu Thao. Về sau, Châu Thử bị Lý  Thịnh đánh bại, phải 

chạy sang Kính Châu nương náu, nhưng Kính  Châu Tiết Độ Sứ là Điền Hy  Giám 

đóng chặt cửa thành không tiếp, lại phải chạy sang Mã Quan tính nương náu với Hạ 

Hầu  Anh  là  Thứ  Sử  đất  Bành  Nguyên,  nhưng  họ  Hạ  không  dung,  phải  chạy  tiếp. 

Cuối cùng, Châu Thử bị bộ tướng là Lương Đình Phân bắn tên té ngựa, sau đấy bị 

Hàn Mân giết chết, chặt đầu gởi về Lương Châu, xin hàng nhà Đường. 

608 Phương Lạp (?-1121) là người huyện Hấp, tỉnh An Huy, là lãnh tụ nông dân dấy 

loạn. Phương Lạp xuất thân là bần cố nông, tánh tình hảo sảng, khéo biết thu phục 

lòng  người,  lại  mạnh  khỏe,  giỏi  võ,  lắm  tài  vặt,  hắn  gia  nhập  Ma  Ni  Giáo  (Minh 

Giáo, có thuyết nói Phương Lạp đã trở thành giáo chủ đạo này) để lợi dụng tín đồ 

làm loạn. Năm Tuyên Hòa thứ 2 (1120), họ Phương triệu tập giáo chúng khởi nghĩa 

tại  thôn  Thất  Hiền,  huyện  Hấp,  rồi  tiến  đánh  Hàng  Châu,  lần  lượt  chiếm  giữ  52 

huyện thuộc Giang Tô, Chiết Giang, An Huy, nhưng chỉ đến năm sau (1121) đã bị tỳ 

tướng của Vương Uyên là Hàn Thế Trung bắt sống rồi bị Trung Châu Phòng Ngự Sứ 

là Tân Hưng Tông xử tử vào tháng Tám năm ấy. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 779

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

giữ bảy người Phật tử, sai lũ bộ hạ bắn tên. Ông Nhậm chỉ tụng kinh, 

giặc bắn cả mấy trăm mũi, chẳng mũi nào trúng thân. 

 Trương Thủ Thành tên chẳng xuyên tim. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Minh,  Trương 

Thủ  Thành  ở  Hàng  Châu  kiền  thành  tụng  kinh  Kim  Cang.  Dùng  đãy 

đựng  kinh  đeo  ở  trước  ngực.  Năm  Nhâm  Ngọ  (1630)  đời  Sùng  Trinh, 

theo đồng bạn lên miền Bắc buôn bán. Giữa đường gặp cướp, đồng bạn 

bị  thương.  Thủ  Thành  trúng  một  mũi  tên,  đúng  vào  đãy  kinh  ở  trước 

ngực, chẳng đến nỗi xuyên tim. Do vậy  được toàn mạng   (Trên  đây  tổng 

 cộng là 11 cặp, gồm 22 điều). 

 Phàm những chuyện binh khí như cắt vào nước này, há chẳng 

 phải là lòng thành cảm thần ư? Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn 

 thứ sáu vậy. 

 7. Thoát xử tử hình, gông cùm trói buộc  

 Bèn có Tống Công Tiêu Vũ, tụng tám ngày hình cụ tuột ra. 

Chú thích: Xin xem câu ca tụng trong đoạn thứ sáu “cứu khỏi bị 

giết chóc” trong phần trước, tức lời chú cho câu  “viên Trung Thư nước 

 Tùy”. 

 Tư Mã Liễu Kiệm tụng hết hai trang, được triều đình ân xá. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Tùy, Tư Mã Liễu 

Kiệm  ở  Hình  Châu  mắc  họa  vu  oan,  bị  nhốt  trong  Đại  Lý  Tự609. Ông

Kiệm vững lòng tụng kinh Kim Cang, còn hai trang chưa xong thì không 

ngờ ngủ thiếp đi. Mộng thấy một vị Bà La Môn Tăng bảo: “Đàn-việt nên 

tụng kinh cho trọn sẽ được thoát”. Ông Kiệm chợt tỉnh giấc, liền siêng 

năng tụng kinh chẳng lười, hai ngày sau đột nhiên được gọi tên thả ra, 

609 Đại Lý Tự tương đương với Tối Cao Pháp Viện hiện thời, quản trị việc thẩm tra, 

xét xử, phán án và giam giữ. Án do Đại Lý lập phải được Hình Bộ tái thẩm và phê 

chuẩn.  Dưới  thời  Tùy  -  Đường,  những  vụ  trọng  án  phải  được  Đại  Lý  Tự  Khanh 

(người đứng đầu Đại Lý Tự), Thượng Thư và Thị Lang của Hình Bộ phối hợp với 

Ngự Sử Trung Thừa cùng xét án. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 780

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đấy là do lệnh phóng thích của triều đình. 

 Ngự sử đời Võ Tắc Thiên may thoát gông sắt610; Địa Quan Thị 

 Lang chẳng vướng lưới rập. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Bùi Tuyên Lễ làm 

Địa  Quan  Thị  Lang611  dưới  triều  Võ  Tắc  Thiên,  thường  trì  kinh  Kim 

Cang,  gặp  chuyện  bị  tù.  Tuyên  Lễ  lo  sợ,  chỉ  chí  tâm  niệm  kinh  Kim 

Cang. Một hôm, gông cùm tự gỡ, khiến viên quan chịu trách nhiệm thẩm 

vấn phải đích thân tra hỏi, liền được rửa oan. Ngự Sử Nhậm Thực cùng 

bị giam, cũng do niệm kinh mà được thoát. 

 Lô Bác Sĩ do liên lụy bị ngồi tù, được báo ứng thoát gông cùm. 

Chú thích: Trong Bắc Sử, phần Tục Cao Tăng Báo Ứng Ký, [có 

chép chuyện] Lô Cảnh Dũ vào thời Ngụy Tiết Mẫn Đế giữ chức Quốc 

Tử Bác Sĩ612. Do anh họ là Lô Trọng mưu phản nên bị liên lụy, ngồi tù. 

Ông bèn chí tâm tụng kinh Kim Cang nên tự thoát gông xiềng. 

 Trầm Giảo Thư gặp chuyện bị đày đi biên địa, được tha trở về. 

Chú thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  vào  đời  Đường,  Trầm  Gia  Hội 

trong niên hiệu Trinh Quán giữ chức Giảo Thư Lang, do gặp chuyện bị 

đày  đi  Lan  Châu613.  Mỗi  sáng  tối,  ông  Trầm  hướng  về  phía  Đông,  lạy 

Thái Sơn, nguyện được sống sót trở về. Đêm ngày mồng Ba tháng Mười 

năm Vĩnh Huy thứ 6 (655) thấy đồng tử dáng điệu, quần áo đẹp đẽ, xưng 

là con trai của Thái Sơn Phủ Quân, bảo: “Cảm tạ ông lễ bái, nhưng nếu 

ông hằng ngày trì một biến kinh Kim Cang thì vạn tội tiêu diệt”. Từ đấy, 

Gia Hội trì kinh Kim Cang, được ân xá bèn quay về. 

610 Nguyên văn “kiềm” (鉗). Theo Thuyết Văn Giải Tự, Kiềm là hình cụ thời cổ, có 

hình tròn đúc bằng sắt để khóa chặt cổ tội nhân. Như vậy, Kiềm là một loại gông sắt. 

611  Địa  Quan  Thị  Lang  chính  là  Thị  Lang  của  Hộ  Bộ  (Thị  Lang  giống  như  Thứ 

Trưởng hiện thời). Thời Võ Tắc Thiên, đã đổi một loạt danh xưng các  quan chức, 

như Thừa Tướng được đổi thành Văn Xương Tả Hữu Tướng, Thiên Quan Thượng 

Thư chính là Lại Bộ Thượng Thư, Xuân Quan là bộ Lễ, Hạ Quan là bộ Binh v.v... 

612 Tức chức Thái Học Bác Sĩ, là giáo sư của trường Quốc Tử Giám. 

613 Lan Châu là thủ phủ của Cam Túc (tỉnh cực Tây của Trung Hoa). 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 781

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Thôi Công bị giặc bắt, đem giết mà xiềng tự tuột. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  đời  Đường,  Thôi  Văn 

Giản bị Thổ Phiên614 bắt, gông xiềng rất kỹ. Ông chí tâm niệm kinh ba 

ngày, xiềng chợt tự tuột. Giặc ngờ là có kẻ gian, đánh đập. Ông Thôi bảo 

là do niệm kinh Kim Cang, chúng nó xiềng lại. Niệm kinh chưa xong, 

xiềng lại tuột ra. Bọn chúng than lạ, bèn đưa ra khỏi xứ. 

 Họ Triệu nhặt vật thừa, bị vu cáo, hình cụ gãy thành ba đoạn. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, trong niên hiệu Thái Hòa 

đời Đường, người đất Thục là Triệu An thường trì kinh Kim Cang. Từ 

nơi gò mả ngoài đồng, nhặt được một tấm áo, bị hàng xóm vu là ăn cắp, 

bị bắt giải lên quan huyện. Quan bèn dùng kìm lớn kẹp đùi, kìm liền gãy 

thành ba đoạn. Lại truyền đánh trượng vào lưng, trượng vừa đập xuống 

liền  gãy.  Về  sau,  được  quan  cho  về nhà.  Vợ  nói:  “Ngày  hôm  nọ  nghe 

trong  hộp  đựng  kinh  của  ông  có  tiếng  chấn  động  mạnh,  sợ  quá  chẳng 

dám mở ra”. Ông An vội mở ra coi thì bìa đã đứt rời, giấy bị rách nát 

bét. 

 Ông Lưu gậy to mấy tấc, bàn tay lớn bằng cái bồ che lưng nên 

 chẳng bị thương. 

614 Thổ Phiên (Tǔbō) là cách phiên âm của người Hán thời Đường để gọi vương quốc 

cổ Tây Tạng. Người Tây Tạng thời cổ gọi đất nước của họ là Thubod (“vùng tuyết 

đọng”, và nhiều nhà nghiên cứu tin rằng danh xưng Tibet hiện thời trong các ngôn 

ngữ Tây Phương là do chữ này bị đọc trại ra). Vương quốc Thubod do vua Namri 

Songtsen sáng lập, có địa bàn quanh vùng Lhasa hiện thời, và vua Namri là người 

đầu tiên gởi sứ đoàn sang nhà Đường để tiến cống và giao hảo. Vương quốc này đạt 

đến mức cực thịnh dưới thời Songtsan Ganpo (604-650, sử Trung Hoa thường phiên 

âm thành Tông Tán Cam Bố). Songstan Ganpo bắt đầu phái quân quấy rối biên giới 

nhà Đường, đánh bại quân Thổ Dục Hồn (Tuyuhun, một tiểu vương quốc sống quanh 

hồ Koko Nur), tạo thành một mối đe dọa lớn cho nhà Đường. Để xoa dịu và ve vãn 

Thổ Phiên, Đường Thái Tông gả công chúa Văn Thành. Theo chân công chúa, đạo 

Phật  được  truyền  vào  Tây  Tạng  lần  thứ  nhất.  Do  vậy,  Phật  giáo  Tây  Tạng  vẫn 

thường coi Songstan Ganpo là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, và công chúa Văn 

Thành là hóa thân của Bồ Tát Đa La (Tara, Độ Mẫu, một hóa thân khác của Quán 

Thế Âm Bồ Tát), còn thứ phi của Songstan Gampo là công chúa của một tiểu vương 

ở Nepal thì được coi là hóa thân của Tỳ Câu Chi Quán Âm Bồ Tát. Người Tây Tạng 

vẫn tin tượng Phật được thờ ở chùa Jokhang (ngôi đại quốc tự tại kinh đô Lhasa) là 

do công chúa Văn Thành đem từ Trung Hoa đến. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 782

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  lúc  Lưu 

Dật Hoài ở đất Biện, có chế ra một cây gậy đỏ mới toanh, đường kính to 

tới mấy tấc, sơn đắp cho kiên cố, dựng đó chứ không dùng. Có Vương 

X... ở Ngu Hầu bị gièm siểm, ông Lưu bèn dùng chiếc gậy mới đánh ba 

mươi trượng, họ Vương rốt cuộc chẳng bị sao cả. Mọi người hỏi nguyên 

do. Ông Vương nói: “Tôi đọc kinh Kim Cang bốn mươi năm, nay mới 

đắc  lực.  Lúc  mới  đánh  liền  thấy  có  bàn  tay  to  lớn  như  cái  bồ  che  lên 

lưng”. Nhân đó, trật áo cho người ta xem, trọn chẳng có vết thương gì. 

 Chàng lính đất Thục tụng được đề kinh, thấy đĩnh vàng, tự gỡ 

 được tóc. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  lúc  Vĩ 

Nam Khang trấn đất Thục, trong doanh trại có chàng lính trơn học tụng 

kinh  Kim  Cang,  vừa  mới  học  được  tựa  đề  kinh.  Đêm  ấy,  anh  ta  đi  ra 

ngoài đồn lũy nhặt củi, bị kỵ binh người Phiên bắt được. Đi hơn trăm 

dặm, bị xô té xuống đất, [quân Phiên] buộc tóc [anh ta] vào cột, lấy mền 

bằng lông lạc đà phủ lên trên, rồi nằm ngủ trên đó. Anh lính chỉ niệm tựa 

đề  kinh,  chợt  thấy  một  đĩnh  vàng  phóng  quang  dừng  ngay  trước  mắt. 

Thử giơ tay, động thân thì những thứ trói buộc đều tuột hết, bèn len lén 

đứng dậy, đi theo đĩnh vàng. Tính ra đi chưa hơn mười dặm, rạng sáng 

đã về đến nhà. Nhà anh ta ở tại chợ Đông của phủ, vợ con thoạt đầu ngỡ 

là quỷ. Anh ta kể rõ đầu đuôi, buồn vui chen lẫn.  (Trên đây tổng cộng 5 cặp, 

 gồm 10 điều). 

 Tin rằng giam cầm, gông xiềng chẳng thể dính mắc, quả thật là 

 ứa lệ buồn khóc, chưa từng được nghe. Đây chính là công đức chẳng 

 thể nghĩ bàn thứ bảy vậy. 

Chú thích:  Hai  câu  đầu  là  như  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Có  thể 

 khiến cho giam cầm, gông xiềng chẳng thể trói buộc chúng sanh được”. 

Hai câu kế tiếp chính là nói về ngài Tu Bồ Đề trong kinh này (tức kinh 

Kim Cang)615. 

615 Trong kinh Kim Cang có đoạn:  “Nhĩ thời, Tu Bồ Đề văn thuyết thị kinh, thâm giải 

 nghĩa thú, thế lệ bi khấp, nhi bạch Phật ngôn: ‘Hy hữu, Thế Tôn! Phật thuyết như thị 

 thậm thâm kinh điển, ngã tùng tích lai sở đắc huệ nhãn, vị tằng đắc văn như thị chi 

 kinh”  (Khi ấy, Tu Bồ Đề nghe nói kinh này, hiểu ý nghĩa sâu xa, rơi lệ, buồn khóc, 

mà bạch Phật rằng: “Hiếm có thay, bạch đức Thế Tôn! Phật nói kinh điển rất sâu như 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 783

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 8. Cứu hiểm nạn, nước, lửa  

 Bèn có: Sông Hán đánh vỡ mái chèo, gieo kinh sóng lặng. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Kinh  Chứng  Quả,  vào  đời  Đường, 

Vương  Đãi  Chế616  đi  thuyền  đến  Hán  giang,  sóng  gió  ồ  ạt,  cột  buồm 

nghiêng, mái chèo gãy, ai nấy đều sợ hãi. Bất đắc dĩ, ông Vương phải 

đem cuốn kinh Kim  Cang mình thường trì tụng hằng ngày gieo xuống 

sông, ngay lập tức gió lặng, sóng êm. Họ Vương hết sức nhớ tiếc cuốn 

kinh ấy. Hai tháng sau, đến Trấn Giang, thấy đuôi thuyền có vật như quả 

cầu, dùng lưới vớt lên thì ra là lũ ốc bám quanh cuốn kinh đã gieo xuống 

sông vậy. 

 Biển Liêu dậy sóng, mộng thấy vị Tăng dẹp yên cuồng phong. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Bạch 

Nhân Tích chở gạo sang Liêu Đông, qua biển gặp trận gió, vội niệm kinh 

Kim  Cang  được ba trăm  biến,  chợt như nằm  mộng,  thấy  một  vị  Phạm 

tăng  bảo:  “Ông  niệm  chân  kinh,  nên  ta  đến  cứu  ông”.  Trong  khoảng 

khắc gió lặng, tám mươi mấy người đều được cứu. 

 Cầu Hà Dương gãy, Hà Cảnh chợt gặp bụi lau. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  trong  đời  Đường,  huyện 

lệnh Vũ Đức là Hà Cảnh trì kinh Kim Cang. Đến Hà Dương, nước dâng 

sập  cầu.  Trời  đã  tối,  người  ta  tranh  nhau  lên  thuyền,  còn  xa  chưa  tới 

được bờ thì thuyền đã chìm.  Ông Cảnh vội  niệm kinh,  trong khoảnh  

thế này, con kể từ khi đắc huệ nhãn, từ trước đến nay chưa hề được nghe kinh như 

thế này”). 

616 Đãi Chế: Đãi Chế có nghĩa là đợi chờ chiếu chỉ, chế lệnh của nhà vua. Thoạt đầu, 

Đãi Chế không phải là một chức quan mà chỉ là danh xưng gọi vị quan trực nhật. Do 

đầu đời Đường, sau một thời gian dài chiến tranh giữa các quân phiệt cát cứ vào cuối 

đời  Tùy,  khi  nhà  Đường  thành  lập,  rất  nhiều  việc  phức  tạp  phải  giải  quyết  nên 

Đường Thái Tông hạ lệnh các quan từ Ngũ Phẩm trở lên phải thay phiên nhau trực 

nhật tại Trung Thư Tỉnh và Môn Hạ Tỉnh để khi vua cần hỏi ý kiến hay sai phái sẽ 

luôn có người đủ kinh nghiệm đảm đương. Cuối cùng, phải lập hẳn ra một chức quan 

lo  việc  xử  lý  thường  vụ,  kiêm  cố  vấn  thân  cận  của  nhà  vua.  Về  sau,  mỗi  cơ  quan 

chính phủ cũng lập ra những chức Đãi Chế giữ vai trò xử lý thường vụ như Bảo Hòa 

Điện Đãi Chế, Long Đồ Các Đãi Chế, Thiên Chương Các Đãi Chế v.v... 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 784

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khắc  đã  gần  bờ,  gặp  được  bụi  lau  ra  liền  nắm  lấy  trèo  lên.  Tám  mươi 

mấy người khác đều chết đuối. 

 Thuyền lật bên bờ biển, Tống Khản nắm được bó rạ nổi. 

Chú thích: Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Tống  Khản  là 

người xứ Giang Hoài, làm nghề biên chép mướn cho Diêm Thiết Viện, 

lương mỗi tháng là hai ngàn, cưới vợ, an cư, chẳng tính làm nghề khác. 

Được hơn một năm, có lái buôn gạo đi sang Tam Môn, mời Khản theo 

giữ sổ sách, trả lương mỗi tháng tám ngàn. Vợ Khản là Dương Thị rất 

hiền, thấy đường Tam Môn hiểm trở bèn can ngăn. Khản không nghe, cứ 

đi. Quả nhiên gặp gió thuyền chìm, Khản té xuống nước, nắm được một 

bó  rạ,  trôi nổi  vào gần  bờ,  thoát nạn.  Những người  khác đều chết.  Do 

vậy bèn biết ơn bó rạ, thề chẳng vứt bỏ. Đi mấy dặm, có một bà lão trơ 

trọi bán trà, có hai gian nhà tranh, bèn xin ngủ đêm ở đấy. Đến sáng phơi 

áo, lại tháo bó rạ để phơi, tìm được một ống tre. Mở ra thì là kinh Kim 

Cang [đựng trong ấy]. Bà cụ bảo: “Là do từ sau khi ông ra đi, vợ ông lễ 

niệm, chép kinh thành khẩn, thiết tha, nên cứu được ông!” Nhân đấy, cụ 

chỉ cho con đường tắt về phía Đông Nam, bảo: “Cứ đi theo đường ấy, 

ngày mốt sẽ về đến nhà”. Khản đi hai ngày về đến nhà, thấy vợ liền thẹn 

thùng cảm tạ. Lấy kinh ra, quả nhiên là do vợ chép. Do vậy, nhờ người 

đến cảm tạ bà lão. Đến nơi thì người lẫn nhà đều chẳng thấy, chính là 

thần biến hóa ra. Tướng Quốc Trịnh Công Nhân nghe chuyện, ban cho 

Khản chức quan võ, cho ăn lương mỗi tháng năm ngàn. Do đấy, thỉnh 

bản kinh ấy để họ Trịnh tôn thờ. 

 Hóa cành trúc tại Tra Than, Vương Miện toàn mạng. 

Chú thích: Theo Kim Cang Cưu Dị, vào đời Đường, Vương Miện 

thường trì kinh Kim Cang. Do được vua sai sang Quy Châu để lo việc, 

trở về đến Tra Than, thuyền bị lủng, năm người cùng đi đều chết đuối. 

Ông Miện vừa té xuống nước thì dường như có người đưa cho một cây 

tre, nương theo sóng khỏi bị chìm, đến được trấn Hạ Lao, tấp vào bờ, 

thoát chết. Thấy vật đang cầm trong tay chính là kinh Kim Cang thường 

thọ trì. Từ Tra Than đến Hạ Lao xa hơn ba trăm dặm. 

 Huyễn hóa cỏ bồng hao trong Nam Hải, Huệ sư sống hết tuổi 

 thọ. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 785

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  đời  Đường,  vị  Tăng  ở 

Quảng  Châu  là  Kiền  Huệ,  thọ  trì  kinh  Kim  Cang  từ  bé.  Do  vượt  biển 

sang Nam An, gặp trận sóng gió lớn, thuyền lật, người chết, ngẫu nhiên 

Sư gặp được một đám cỏ bồng hao, dùng tay nắm chặt, lênh đênh lướt 

sóng ba ngày. Đến bờ, tách cỏ ra xem, thấy trong cỏ bồng hao có một 

quyển kinh Kim Cang chẳng hề bị ướt. Về sau, sư Kiền Huệ sống đến 

một trăm ba mươi tuổi, ngồi ngay ngắn qua đời. Cuốn kinh ấy tự tỏa ra 

khói thơm, dần dần hóa thành đám mây năm sắc, từ từ bốc lên trời. Tăng 

chúng và Thái Thú, quan liêu, già trẻ xa gần đều cùng trông thấy. 

 Sấm rền nhổ cột, dùng túi mây gấm đựng về. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Khang  Trọng 

Thích qua Hải Đông mấy năm chẳng về. Mẹ nhớ mong tha thiết, có vị 

Tăng bảo: “Chỉ trì kinh Kim Cang thì con sẽ về”. Bà mẹ không biết chữ, 

nhờ người chép kinh, khoét cột nhà đặt vào, quét sơn lên trên, sáng tối 

kính lễ. Một hôm trời nổi sấm ầm ĩ, đánh cái cột ấy văng mất đi. Hơn 

tháng sau, Trọng Thích trở về, dùng túi gấm đựng một khúc gỗ to, thưa 

với mẹ: “Con ở giữa biển gặp bão, thuyền thủng, té xuống nước, chợt có 

sấm rền gieo khối gỗ này xuống nước, nhờ đó con được nổi lên, vào bờ. 

Cho nên con tôn kính nó”. Mẹ bảo: “Đây chính là cây cột đựng kinh của 

ta!” Phá gỗ tìm được kinh, mẹ con suốt đời trì tụng. 

 Thần quỷ đục thuyền, mau chép kinh chữ vàng. 

Chú thích: Theo Cảm Ứng Ký, vào đời Tống, Tham Quân Quách 

Thừa  Ân  ở  Ôn  Châu  tận  lực  hành  phương  tiện,  nghiêm  cấm  giết  trâu, 

dùng bột vàng chép kinh Kim Cang, gởi sang chùa Phật để cúng dường. 

Về  sau,  đi  coi  thi  đã  xong,  trở  về  Thiệu  Hưng,  ngồi  cùng  thuyền  với 

đồng  liêu  là  Tư  Pháp  Nguyên  Chẩn.  Tham  Quân  ở  khoang  trước,  Tư 

Pháp  ở  khoang  sau.  Gặp  trận  sóng  gió  dữ  dội,  bốn  mặt  đen  kịt,  thấy 

trong biển có quỷ thần đục thuyền làm hai đoạn. Khoang trước thuận gió 

vào bờ, khoang sau chìm mất. Ấy là vì Tư Pháp ăn hối lộ làm chuyện 

riêng  tư,  Tham  Quân  theo  lẽ  công  giữ  pháp,  lại  còn  cậy  vào  sức  kinh 

Kim Cang vậy. 

 Ngạn Thông vội gieo khe suối sâu, tay nhuốm mùi thơm phức. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 786

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  đời  Tùy,  Lục  Ngạn  Thông  hằng 

ngày trì kinh Kim Cang mười biến, lúc làm quan ở Vũ Lao, người trong 

ấp muốn giết chết họ Lục để theo Lý Mật617. Ngạn Thông vội bỏ trốn, kẻ 

giặc  cầm  dao  đuổi  theo.  Trước  mặt  là  khe  suối  sâu,  bí  quá  phải  nhảy 

xuống.  Chợt  có  người  nắm  lấy  tay  phải,  đặt  ông  ta  trên  tảng  đá,  trọn 

chẳng bị thương tích gì! Trên hư không có tiếng nói: “Do ông niệm kinh 

mà ra”. Do vậy bèn trở về nhà, cánh tay có mùi hương lạ cả ngày không 

hết. Về sau, ông làm quan tới chức Phương Bá618, thọ ngoài chín mươi. 

 Nguyên Sơ té giữa giòng, lưng tỏa ánh sáng. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Nguyên Sơ ở Cửu 

Giang bán củi ở chợ, tuổi đã bảy mươi, thường trì kinh Kim Cang. Đến 

chiều, trở về Giang Bắc, giữa giòng sóng to gió lớn nổi lên, những người 

cùng đi đều chết sạch. Chỉ mình Nguyên Sơ nổi trên mặt nước, liền giạt 

vào bờ Nam. Những thuyền đậu ở đó đều là thuyền của thương nhân lớn, 

thấy sau lưng Nguyên Sơ có ánh sáng tỏa cao đến mấy thước, cho là bậc 

quý nhân. Đến lúc nói chuyện mới biết là ông lão nhà quê. Do vậy, họ 

cật vấn ánh sáng từ đâu mà có, ông đáp: “Tôi đọc kinh Kim Cang năm 

617 Lý Mật (582-619) là một tướng lãnh quân phiệt cuối thời Tùy. Ông ta là người xứ 

Liêu Dương (Liêu Đông), là chắt của Trụ Quốc Tướng Quân Lý Bật nhà Tây Ngụy, 

được  tập  tước,  theo  hầu  Tùy  Dượng  Đế.  Một  hôm,  Tùy  Dượng  Đế  thấy  Lý  Mật 

tướng mạo phi phàm bèn cật vấn. Biết là Tùy Dượng Đế muốn giết hại, Lý Mật bỏ 

trốn về ẩn cư tại quê nhà. Về sau, Lý Mật theo phò con trai của Dương Tố là Dương 

Huyền Cảm (Dương Tố là một trong những công thần của nhà Tùy, bị Tùy Dượng 

Đế nghi ngờ sát hại), tùng chinh Cao Câu  Ly  để thừa dịp dấy loạn, hòng diệt nhà 

Tùy. Do chuẩn bị không kỹ càng, cuộc dấy loạn bất thành, Lý Mật phải bỏ trốn, rồi 

gia  nhập  loạn  quân  Ngõa  Cương  của  Địch  Nhượng,  tạo  nhiều  công  lao  lớn,  được 

Địch Nhượng phong làm Tư Đồ, thanh thế Ngõa Cương ngày càng lừng lẫy. Cuối 

cùng, Lý Mật sát hại Địch Nhượng chiếm binh quyền. Về sau, Lý Mật nghe lời chiêu 

dụ, toan xua quân thôn tính quyền thần nhà Tùy là Vũ Văn Hóa Cập, nhưng bị quan 

giữ thành Lạc Dương là Vương Thế Sung đánh úp Ngõa Cương, khiến Lý Mật đại 

bại phải chạy về Tây. Bộ hạ đắc ý của Lý Mật là Đơn Hùng Tín cũng theo về hàng 

Vương Thế Sung. Lý Mật đành phải theo phò Đường Cao Tổ (Lý Uyên). Sau đấy, 

Lý  Mật  ngầm  phản  Đường,  chiếm  cứ  huyện  Đào  Lâm,  xua  quân  chiếm  núi  Hùng 

Nhĩ, nhưng thất bại, cuối cùng bị quân nhà Đường giết chết. 

618 Phương Bá, còn gọi là Hầu Bá, vốn là một từ ngữ chỉ một chư hầu hùng mạnh, 

đứng đầu các chư hầu một vùng (chẳng hạn như Tề Hoàn Công thời Chiến Quốc). 

Về sau, các chức Thứ Sử đời Hán, chức Thái Phỏng Sứ, Quán Sát Sứ đời Đường và 

Bố Chánh Sứ đời Minh - Thanh đều được gọi là Phương Bá. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 787

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

mươi năm, đeo kinh trên lưng. Ách nạn từ trước tới nay, không gì chẳng 

được thoát!” 

 Lợi Tân được cứu, dường có thần long. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Trần Lợi 

Tân ở Cối Kê tụng kinh Kim Cang từ bé. Qua Đông Dương, gặp lúc trời 

mưa lâu ngày, nước lớn tràn ngập, thuyền của Lợi Tân nương gió bơi tới 

Giới Thạch Đậu, bị sóng gió vùi dập, hai mươi mấy người cùng thuyền 

đều bó tay. Lợi Tân vội tụng kinh Kim Cang, chợt có một vật giống như 

con rồng đỏ chặn ngang, nâng thuyền lên, do vậy được cứu. 

 Duy Ngọc sắp chìm, chợt mái chèo trôi tới. 

Chú thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  vào  đời  Đường,  Biệt  Giá619  xứ 

Kiền  Châu  là  Lý  Duy  Ngọc  tụng  kinh  Kim  Cang,  thường  ngồi  thuyền 

vượt Tam Hiệp, nước chảy xiết, mái chèo gãy, thuyền sắp đắm, bèn dốc 

hết sức niệm kinh, chợt thấy một mái chèo theo giòng nước trôi tới, bèn 

được thoát. 

 Thần đi trên mặt nước, nâng cao thuyền bị chìm. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Minh, Trầm Tế 

Hoàn trì kinh Kim Cang, từng giữa giòng gặp gió lốc tại Thái Hồ, sóng 

to như cái nhà, mái chèo, bánh lái mất sạch. Thuyền đã chìm xuống đáy 

nước. Trong lúc hô hoán, cầu cứu, người trên bờ thấy có hai vị thần kim 

giáp đi trên mặt nước, ở hai bên nâng thuyền lên, kềm đi như bay. Trong 

khoảnh khắc đến được bờ. Người trong thuyền biết là thần Kim Cang, 

cùng cảm đức của họ Trầm. 

 Rồng đánh nhau trên không, ngầm giúp thuyền chở lương. 

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, Châu Thọ Tăng 

ở Tô Châu chở lương vào Hoàng Hà. Đồng cốt nói: “Ắt phải sát sanh để 

619 Biệt Giá là chức quan đã có từ thời Hán, có nhiệm vụ phụ tá quan Thứ Sử một 

châu. Do khi theo quan Thứ Sử tuần hành, viên quan này được phép ngồi riêng một 

cỗ xe nên mới có danh xưng Biệt Giá. Thời Tùy - Đường có lúc chức quan này được 

đổi thành Trưởng Sử, rồi lại đổi thành Biệt Giá như cũ. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 788

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trám miệng thần sông”. Ông Châu chuyên trì kinh Kim Cang, cho rằng 

không thể làm chuyện ấy được, mỗi ngày chỉ tụng kinh hồi hướng cho 

thần sông mà thôi. Một hôm mưa to gió lớn, rồng đánh nhau trên không, 

cột buồm, mui thuyền, phên, liếp đều bị cuốn sạch. Hàng vạn con thuyền 

trôi  giạt  không  điều  khiển  được!  Ông  Châu  đốt  hương  tụng  kinh  càng 

thêm thành kính, trong khoảnh khắc gió lặng, thuyền chở lương không bị 

tổn hại gì. 

 Xóm thợ đào bạc gặp nạn, nhà tranh vẫn còn. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, trong niên hiệu Diên Hòa 

đời Đường, nhà của dân đào bạc ở Nhiêu Châu có hơn một vạn, toàn là 

nhà  tranh  cất  san  sát.  Một  hôm  hỏa  hoạn,  một  vạn  căn  nhà  đều  cháy 

sạch,  chỉ  riêng  một  căn  vẫn  còn.  Hỏi  ra  thì  nhà  người  ấy  đời  đời  thờ 

Phật, trì kinh Kim Cang. 

 Lửa thiêu chốn săn bắn, đám cỏ tự xum xuê. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, Tôn Thọ 

ở Bình Châu đi săn ở Hải Tân, đốt lửa giữa đồng, cỏ cây cháy sạch, chỉ 

có một đám cỏ không cháy. Lục tìm thì được một hộp kinh Kim Cang, 

bên cạnh đó có một vị Tăng đã chết nhưng vẻ mặt không thay đổi. Lửa 

chẳng cháy được là do lẽ ấy. 

 Lão Tử thành tro, riêng đề kinh Bát Nhã chỉ ám khói. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào năm Trinh Quán thứ  

5  (631)  đời  Đường, tại huyện  Ba  Tây  ở Long  Châu,  Lệnh  Hồ  Nguyên 

Quỹ kính tin Phật pháp, muốn chép các kinh Pháp Hoa, Kim Cang, Niết 

Bàn v.v... nhưng không cách nào tự kiểm được, bèn cậy Kháng thiền sư 

ở nơi ấy kiểm giảo. Kháng thiền sư ở chùa theo đúng pháp khiết tịnh, 

chép xong cuốn cuối cùng, giao trả về trang trại [của Lệnh Hồ Nguyên 

Quỹ] tại Kỹ Châu. Trong trang trại, kinh được để cùng một chỗ với bài 

văn năm ngàn chữ của Lão Tử620. Chợt bị lửa từ bên ngoài cháy lan tới, 

nhà  tranh  cháy  sạch.  [Nguyên  Quỹ]  bèn  sai  bới  tro  để  tìm  tượng  Phật 

bằng đồng mạ vàng và ống đựng kinh. Bới tro ra thì các kinh vẫn y hệt 

như cũ. Lại tìm kinh của Lão Tử thì đã bị lửa cháy rụi. Người trông thấy 

620 Tức là Đạo Đức Kinh. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 789

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

không ai chẳng than lạ! Một quyển kinh Kim Cang chỉ có tựa đề bị khói 

ám đen, hỏi tới nguyên do, thì ra lúc mới đề tựa kinh, có vị quan trong 

châu viết chữ đẹp, nhưng phải đi gấp nên chẳng thể khiết tịnh, cứ đề tựa 

ngay rồi đi. Do vậy, bị lửa hun đen. Khi ấy nhằm lúc Nguyên Quỹ làm 

huyện lệnh huyện Phùng Tường. 

 Trong thôn bốc lửa, thiêu tinh xá, kinh vẫn còn nguyên. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, tại làng 

Tây Nhập huyện Tế Âm, Tào Châu, có tinh xá. Tháng Mười nhằm mùa 

Đông  năm  Long  Sóc  thứ  2  (662),  lửa  đốt  đồng  chợt  bốc  cháy  hết  sức 

mạnh mẽ, cháy lan đến tinh xá, rồi cháy tiếp sang nơi khác. Những tăng 

phòng nơi ấy toàn là nhà tranh đều cháy rụi, chỉ có kinh Kim Cang vẫn 

như cũ. 

 Hãm trong hang chẳng nhớ năm tháng, thần ban lương khô. 

Chú thích: Theo Đông Pha Chí Lâm, vào đời Tống, Tưởng Trọng 

Phủ nghe Tôn Cảnh Tu kể: - Mấy năm gần đây có người đào núi để tìm 

mỏ bạc, đến chỗ núi sâu, nghe có tiếng tụng kinh, bèn bới ra được một 

người, nói: “Tôi cũng là thợ mỏ, do hang sụp nên không thoát ra được, 

bị  vùi  ở  đây  chẳng  biết  mấy  năm,  toàn  là  dõi  theo  kinh  Kim  Cang  để 

tụng. Mỗi khi đói khát, liền dường như có người lấy lương khô từ dưới 

nách trao cho, ấy chắc là do kinh này biến hiện”. 

 Đi đường hiểm chẳng bị đói khát, trẻ tặng mâm cơm. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Chí Thông thường 

trì kinh Kim Cang. Năm hai mươi tuổi, bị bắt làm lính, thua trận chạy 

vào núi hiểm trở, suốt ngày không có gì ăn. Có hai đứa bé trai cầm bát 

cơm đầy đến trao cho. Chí Thông bái tạ, chợt chẳng thấy chúng đâu nữa. 

Ăn xong, nhiều ngày không đói. Sau này về được quê nhà. Năm Trinh 

Quán thứ 8 (634) bị bệnh chết hai ngày rồi sống lại, bảo: “Do trì kinh 

nên Diêm Vương cho về”. 

 Dẫn Thiện Xung ngầm trốn, chẳng đến nỗi thân vùi nơi xứ lạ. 

Chú thích:  Theo Thái Bình Quảng Ký, vào  đời  Đường,  Thôi  

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 790

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Thiện Xung làm huyện thừa xứ Tử Châu, gặp nhằm lúc các sắc dân thiểu 

số nổi loạn. Thiện Xung ban đêm bôn tẩu, tính đến nương náu tại Côn 

Minh,  nhưng  tối  tăm  không  biết  đường,  bèn  kiền  thành  tụng  kinh  Bát 

Nhã. Chợt có ánh đuốc đằng trước, cứ đi theo đó, đến sáng bèn tới được 

Côn Minh. 

 Soi lối cho Khắc Cần trốn lánh trong đêm, khiến khỏi chết uổng 

 xứ Liêu Đông. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Vỹ Khắc 

Cần trì kinh Kim Cang từ bé. Ông làm Trung Lang Tướng, theo quân đi 

đánh nước Liêu, bị lạc ở Cao Ly621. Trong niên hiệu Trinh Quán, Đường 

Thái Tông chinh phạt nước Liêu, trong đêm tối, Khắc Cần dò đường về 

với quân Đường, tối tăm chẳng biết đường, bèn chí tâm niệm kinh, trong 

khoảnh khắc thấy ánh đuốc dẫn lối đằng trước, bèn đến nơi. 

 Qua sông sóng dữ, chỉ riêng một thuyền tí tẹo vẫn còn. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Vương  Lệnh 

Vọng trì kinh Kim Cang từ bé. Ông từng làm Phán Ty ở An Châu, qua 

sông Dương Tử, trong đêm sóng gió nổi lên, mấy trăm chiếc thuyền đều 

chìm, chỉ mình thuyền Lệnh Vọng vẹn toàn. 

 Ven biển cuồng phong, am lẻ sừng sững vô sự. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, trong niên hiệu Vĩnh Lạc 

đời Minh, cách huyện thành Như Cao của Dương Châu ba mươi dặm về 

phía Bắc, có Tôn Công từ năm hai mươi hai tuổi ăn chay trường, dựng 

am, sáng tối trang nghiêm tụng kinh Kim Cang ba mươi quyển, suốt bốn 

mươi  năm  như  thế.  Khi  ấy  am  bị  cỏ  che  lấp,  ấp  ở  gần  biển,  chẳng  có 

thành quách gì. Sài lang tàn hại dân, nghe tiếng tụng kinh liền cúi đầu bỏ 

621 Đây là lần chinh phạt Cao Câu Ly (cổ Đại Hàn) của Dương Huyền Cảm dưới thời 

Tùy Dượng Đế. Khi Đường Thái Tông thống nhất sơn hà, do xứ Tân La (một vương 

quốc cổ của Đại Hàn ở phía Nam Cao Câu Ly, thuở ấy trên bán đảo Đại Hàn có ba 

vương quốc là Cao Câu Ly, Bách Tế và Tân La) cấu kết với nhà Đường để thôn tính 

Cao Câu Ly nên Đường Thái Tông lại xua quân đi đánh Cao Câu Ly lần nữa. Lãnh 

thổ Cao Câu Ly khi ấy bao gồm một phần tỉnh Liêu Đông của Trung Hoa hiện thời 

và gần như toàn bộ miền Bắc bán đảo Đại Hàn. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 791

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đi. Ngẫu nhiên trời nổi bão lốc, những nhà gần đó đều đổ sạch. Ông cứ 

tụng kinh như thường, ngôi am sừng sững vô sự. 

 Nghê Cần gắng sức đọc tụng trong sảnh, sông trào nào ngại. 

 Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Nghê  Cần  trông 

nom  kho  trữ  lúa  ở  Hưng  Giáo  thuộc  Phù  Châu,  chuyên  trì  kinh  Kim 

Cang. Kho trữ lúa ấy có sảnh thự nhìn ra sông, quang cảnh hết sức đẹp 

đẽ. Ông bèn bày tượng Phật, tụng kinh nơi đó. Ngày mồng Chín tháng 

Sáu,  nước  sông  dâng  to,  nhưng  nước  chỉ  ngập  đến  thềm  tòa  sảnh  thự. 

Ông Cần tụng kinh càng thêm siêng năng, nước ngập tự rút. Nhìn quanh 

mấy dặm, nhà cửa đều bị nước nhấn chìm, chỉ có tòa sảnh thự ấy chẳng 

bị nước thấm ướt chút nào, kho lúa cũng không sao, mọi người đều lễ 

kính. 

 Hành Lập bỏ hàng hóa trốn trước, giặc đến không sao giở lên 

 được. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, ở Thiểm 

Châu có Hình Hành Lập thường trì kinh Kim Cang, ngẫu nhiên do buôn 

bán  phải  sang  Đồng  Châu.  Giữa  đường  gặp  mười  mấy  tên  giặc,  Hành 

Lập bỏ hàng hóa lẩn trốn. Hàng hóa nặng không hơn năm sáu chục cân, 

nhưng bọn giặc giở lên, trọn chẳng thể giở lên được, nhìn nhau lấy làm 

lạ, kinh hãi, đuổi theo Hành Lập hỏi. Hành Lập mở bọc, chỉ kinh Kim 

Cang nói: “E là thần lực của kinh này”. Bọn cướp bỏ ra mấy ngàn đồng, 

thỉnh kinh đi, thề không làm giặc nữa, suốt đời thọ trì. 

 Thành  Tương  Dương  cực  loạn,  Mạo  Khởi  Tông  ngọa  bệnh 

 chống giữ. 

Chú thích:  Theo  Thọ  Trì  Quả  Báo,  cuối  đời  Minh,  Mạo  Khởi 

Tông từ nhỏ đã thích trì kinh Kim Cang, được bổ làm quan tại Tương 

Dương. Tàn quân của Trương Lý [kéo về nương náu], hàng binh, kiêu 

soái không thể nào kiềm chế được, thư truyền lệnh622 thúc hối hằng ngày, 

đêm không tháo đai. Khởi Tông cũng liều chết, vẫn soạn khắc kinh Kim 

622 Nguyên văn  “vũ thư”  (thư truyền tin, thời cổ có gắn lông chim, ngụ ý tin tức phải 

giao chuyển, thực hiện cấp bách). Tuy về sau không ai gắn lông chim nữa, nhưng các 

thư từ, mệnh lệnh khẩn cấp trong quân đội vẫn gọi là “vũ thư”. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 792

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Cang. Do vậy, bệnh ngầm thấu tận xương. Ông giữ thành ba trăm sáu 

mươi ngày đã chết ngất bốn lần, may  mà thoát khỏi. Ông vừa từ quan 

được ba tháng thì thành Tương Dương lại bị vây hãm. 

 Mãnh thú chặn ngang, Vương Lệnh Vọng tụng kinh, thú bèn bỏ 

 đi. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Vương 

Lệnh Vọng trở về Củng Châu, phải đi qua suối, đường sá cực hiểm trở. 

Chợt gặp phải mãnh thú, kinh sợ phi thường, vội niệm kinh Kim Cang, 

mãnh thú nhìn chán, vẫy đuôi bỏ đi, nhỏ dãi đầy đất. 

 Đạo Ấm trên đường về, hổ sát bên tai. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, một sa-di 

ở huyện Thạch Thủ là Đạo Ấm thường trì kinh Kim Cang. Do ra ngoài, 

trở về vào lúc ban đêm, giữa đường chợt gặp cọp rống, chồm lên trước 

mặt. Đạo Ấm biết chẳng thể tránh né, bèn ngồi yên nhắm mắt niệm kinh, 

tâm  mong  được  cứu  vớt,  che  chở.  Cọp  bèn  nằm  phục  xuống  cỏ,  canh 

giữ.  Đến  sáng,  người  trong  thôn  qua  lại,  cọp  bỏ  đi.  Nhìn  chỗ  cọp  đã 

ngồi, rớt rãi đầy đất. 

 Tuyển nhân phó nhậm, yêu quái biến đổi thân hình. 

Chú thích:  Theo  Bắc  Mộng  Tỏa  Ngôn,  nơi  rặng  Bạch  Vệ  trên 

đường vào xứ Thục có nhiều cọp, beo ăn thịt người. Có tuyển nhân623 là

Vỹ  X...  người  xứ  Kinh  Triệu,  trong  niên  hiệu  Quang  Hóa  đời  Đường 

được  điều  sang  làm  quan  xứ  Ba  Nam.  Ông  ta  thường  niệm  kinh  Kim 

Cang, đi nhận nhiệm sở đến vùng Nê Khê, gặp một cô gái mặc áo lụa 

đào, dẫn hai đứa con cùng đi, cùng lên núi này. Người đi đằng trước níu 

nhau, xôn xao vì họ thấy một con hổ to vằn đỏ và hai con hổ con, cùng 

với ông Vỹ chia lối để đi mà ông Vỹ trọn chẳng hay biết. 

 Hai bó đuốc từ xa đến rồi lui, bờ đê vỡ, thuyền nổi. 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Tham Quân xứ  

623 Tuyển nhân: Người thi đậu, được bổ đi làm quan. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 793

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Dư  Diêu  là  Lý  Duy  Yến  trì  kinh  Kim  Cang  từ  nhỏ.  Hết  hạn,  trở  về 

phương Bắc, đi qua Ngũ Trượng Điếm, xưa kia là nơi có lắm trộm cắp. 

Thuyền  ông  Lý  chở  theo  lụa  xứ  Ngô  mấy  trăm  xấp.  Khi  ấy,  do  phía 

trong bờ đê  cạn nước  [thuyền không  ra sông được].  Nửa  đêm  tối tăm, 

ông Lý bèn ra đầu thuyền tụng kinh. Canh ba, kẻ cướp đến, thấy trên bờ 

đê có hai cây đuốc, bèn rút đi. Ông Yến ngỡ là dân trong thôn bảo vệ, 

nhưng ở cách thuyền trăm bước chẳng nghe tiếng tăm gì, trong tâm lấy 

làm lạ. Khi ấy, ở ngoài bờ đê, nước đầy, Duy Yến  mong bờ đê vỡ thì 

thuyền sẽ được nước nâng đỡ. Chợt nghe đầu thuyền có tiếng nước réo, 

hồi lâu, khẽ cảm thấy thuyền nổi lên. Đến sáng, nước sông đã đầy, liền 

biết là tụng kinh được ứng nghiệm. 

 Một bữa ngẫu nhiên ngủ chẳng được, nhà sụp, giường nát. 

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, Châu Thọ Tăng 

trì tụng kinh Kim Cang. Sau mỗi bữa cơm ắt phải nằm ngủ một khắc. 

Một hôm, ngẫu nhiên ngủ không được, vừa mới bước ra thì kèo hư, nhà 

sụp, giường cũng vỡ nát. 

 Nữ nhân nhẹ gót sen, gỡ chải tóc rồi liền trốn mất. 

Chú thích:  Theo  Ly  Biêm  Hiên  Chất  Ngôn,  Đới  Cảnh  Tây  sang 

làm nha lại trong đại liêu thự624 Quý Châu. Nửa đêm nghe ngoài cửa sổ 

có  tiếng  động,  dường  như  tiếng  gót  sen  của  nữ  nhân625.  Trong  khoảnh 

624 Chỉ dinh thự của vị quan đứng đầu một châu. 

625 Nguyên văn “liên câu” (蓮鉤), chỉ chân bó của phụ nữ Trung Hoa thuở xưa. Vào 

thời cổ, không rõ từ lúc nào, chỉ trừ con gái những gia đình quá nghèo, hầu như toàn 

bộ phụ nữ Trung Hoa bị bó chân từ bé (khoảng năm sáu tuổi), các ngón chân bị bẻ 

gập xuống lòng bàn chân rồi bó vải chặt, có rắc thuốc cho các ngón khỏi hư thối, đi 

giày thật nhỏ. Thân thể tiếp tục lớn lên nhưng xương bàn chân không dài ra được, sẽ 

bị cong vòng lên giống như cái móc, nên mới gọi là Câu. Khi di chuyển, người bị bó 

chân chỉ có thể đi loạng choạng từng bước ngắn dựa vào gót chân và đầu mũi chân, 

trông khập khiễng, chệch choạng, nhưng thi nhân Trung Hoa lại khen là “thướt tha, 

yểu điệu”. Nếu tháo vải bó chân ra, người nữ ấy sẽ không thể nào đứng được. Ngoài 

ra, Triệu Phi Yến đời Hán chân bó rất nhỏ, có thể đứng gọn trong hai bàn tay của 

vua.  Vua  say  mê,  bảo  chân  Phi  Yến  đẹp  như  cánh  sen,  cho  người  dùng  vàng  đúc 

thành hoa sen khảm trên mặt đất, bảo Triệu Phi Yến bước trên đó, gọi là  “bộ bộ sanh 

 liên”  (từng bước nảy hoa sen). Do vậy, người Hoa thường gọi chân bó là  “liên câu” 

(cái  móc  hoa  sen).  Khi  người  Mãn  Châu  chiếm  được  Trung  Hoa  cũng  bắt  chước 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 794

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khắc,  âm  phong  chợt  dấy  lên  trong  phòng,  ông  Đới  vội  tắt  đèn,  lên 

giường. Khi ấy, trăng sáng như vẽ, chợt thấy rõ cảnh vật ngoài trướng. 

Thấy một cô gái từ khe cửa uốn éo bò vào, ngồi trên ghế, giở xem chừng 

bốn trang trong quyển sách ghi chép án từ (hồ sơ xử án), rồi rút ra một 

cái lược, gỡ đầu của chính mình đặt lên bàn, tháo trâm, hoa tai, chải gỡ 

tóc xong, lại đặt đầu lên cổ. Cảnh Tây tay như bị trói, miệng dường câm, 

thầm tụng kinh Kim Cang. Vừa mới động niệm, dường như quỷ biết sợ, 

dần dần rút nhỏ. Cảnh Tây dần dần tỉnh táo hơn, bèn tụng rõ tiếng, chưa 

tụng hết quyển, quỷ đã biến mất. 

 Tham Quân thiền hành, gặp phải ách nạn ắt hóa giải. 

Chú thích:  Theo  Thọ  Trì  Quả  Báo,  vào  đời  Minh,  Tham  Quân 

Hoàng  Tâm  Phù  có hiệu là  Định  Thông Thiền  Lão, tham  cứu  khắp ba 

giáo. Về già tu thiền hành, ông vốn trì tụng kinh Kim Cang. Nhiều lần 

gặp nạn lớn, mắc bệnh nguy ngập, nhưng đều được thoát nạn.  (Trên đây 

 tổng cộng 17 cặp, gồm 34 đôi). 

 Tai nạn trong nhà lửa chẳng phải chỉ có một, mây huệ nhuần 

 thấm nhiều phương. Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ tám vậy. 

Chú thích: Pháp Hoa Kinh:  “Kỳ  trạch  như  thị,  thậm  khả  bố  úy, 

 độc hại hỏa tai, chúng nạn phi nhất” (Nhà lửa như vậy, rất đáng sợ hãi, 

độc  hại,  hỏa  tai,  có  nhiều  tai  nạn,  chẳng  phải  chỉ  một).  Kinh  còn  nói: 

 “Huệ  vân  hàm  nhuận,  kỳ  vũ  phổ  đẳng,  tứ  phương  câu  hạ,  lưu  chú  vô 

 lượng,  suất  thổ  sung  hiệp” (Mây  huệ  nhuần  khắp,  mưa  ấy  bình  đẳng 

tuôn  khắp  bốn  phương,  tưới  xối  vô  lượng,  cả  cõi  đất  đều  được  thấm 

đẫm). 

 9. Tiêu tội báo  

 Bèn có: Vũ An hóa cọp, quy y bèn trở lại hình người. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Tùy,  Khoái  Vũ  An  là 

người  Thái  Châu  thường  bắn  hổ  ở  phía  Nam  rặng  Tung  Sơn.  Chợt  có 

con vật lạ trông giống như lợn, nhưng tay người, trùm da hổ lên thân ông 

người Hán bó chân, mãi cho đến khi Dân Quốc thành lập, chánh quyền nghiêm cấm 

thì tục lệ bó chân mới chấm dứt. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 795

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ta, rồi thừa dịp đẩy xuống khe suối. Đến khi ông ta đứng dậy được thì 

thân  đã  biến  thành  cọp,  kinh  hoảng  chẳng  biết  làm  sao!  Chợt  nghe  có 

tiếng chuông chùa, biết là chỗ Tăng ở, bèn đến cầu cứu. Thấy Tăng đang 

niệm  kinh  Kim  Cang,  liền  nhắm  mắt  phủ  phục.  Tăng  lấy  tay  xoa  đầu 

cọp, chợt có tiếng nổ lớn. Đầu cọp vỡ toác, ông Khoái bèn thò đầu ra 

được, thuật cặn kẽ chuyện trước. Sư lại vỗ vào lưng, tay đưa đến đâu da 

bèn tách ra đến đó. Vũ An bèn xuất gia, trì kinh Kim Cang. 

 Điêu Xương giết rắn, chép kinh trừ báo ứng cõi âm. 

Chú thích: Xin coi lời chú thích cho câu thứ nhất trong phần thứ 

năm “cứu tật bệnh”, tức câu chú thích cho lời tụng  “liếm mắt mẹ hiền” . 

 Cao Chỉ báng Phật, cày lưỡi chẳng thể gây tổn thương được. 

Chú thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký, vào đời Đường,  Cao Chỉ là  cháu 

nội của quan Bộc Xạ Cao Dĩnh đời Tùy. Năm Long Sóc thứ 2 (662), vừa 

ra khỏi cửa Thuận Nghĩa thành Trường An chợt gặp hai người cỡi ngựa 

chạy  đến,  bảo:  “Vua  truyền  gặp  ngươi”.  Cao  Chỉ  không  chịu  đi,  cũng 

chẳng biết họ là quỷ sứ, giục ngựa lẩn trốn, lại bị họ đuổi theo bắt. Cao 

Chỉ có người anh làm tăng ở chùa Hóa Độ, muốn chạy vào chùa nhưng 

quỷ chặn cửa ngăn trở. Cao Chỉ bèn đấm quỷ một quyền, quỷ tức giận 

lôi tuột xuống ngựa, liền hôn mê ngất đi. Tăng chúng khiêng vào nơi anh 

ông ta ở. Đến hôm sau mới tỉnh, kể:  



-  Thoạt  đầu,  theo  hai  sứ  giả  đi  gặp  vua,  vua  phán:  ‘Ngươi  chưa 

phải đến đây, nhưng do từng hủy báng Phật pháp, nên bắt chịu tội trong 

khi  còn sống’.  Vua  sai  tả hữu kéo  lưỡi  họ  Cao  để  cày  lên, nhưng ông 

Cao trọn chẳng bị thương tích gì! Vua hỏi người đứng đầu bọn nha lại là 

vì nguyên cớ nào. Nha lại thưa: ‘[Ông ta] từng niệm kinh Kim Cang’. 

Vua khen lành, liền truyền thả về. 

Từ đấy, Cao Chỉ chuyên niệm kinh. 

 Hồi Nô làm đồ tể, tự thoát khỏi xiềng. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Diêu Đãi 

vì mẹ chép một trăm bộ kinh Kim Cang. Có gã đồ tể là Lý Hồi Nô thỉnh 

một  bộ,  đốt  hương,  cúng  dường.  Sau  khi  Hồi  Nô  chết,  có  người  thấy 

trong cõi âm ông ta tự thoát gông xiềng, sanh vào đường lành. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 796

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Nghĩa Luân giết chó, thỏ, bồ câu, vẫn được tăng thọ. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Tống 

Nghĩa Luân chết đột ngột, ba ngày sau sống lại, kể:  

- Bị bắt đến gặp Diêm Vương. Vua phán: “Ngươi từng giết chó, 

thỏ,  bồ  câu,  tuổi  thọ  sắp  hết,  nhưng  ngươi  trì  kinh  Kim  Cang  chẳng 

những diệt tội mà còn được tăng thọ. Từ nay đừng ăn thịt, hãy nhất tâm 

trì kinh”, bèn tha về. 

 Khưu Nhất săn thú, bẫy chim, chuyển thành được phước. 

Chú thích:  Xem  lời  chú  thích  cho  câu  thứ  ba  trong  phần  thứ  tư 

“được sống lại”, tức là lời chú thích của câu  “săn bắn hại mạng” . 

 Chuyên niệm tựa đề kinh, diệt địa ngục, sanh vào đường lành. 

Chú thích:  Xem  chú  thích  cho  câu  thứ  tám  trong  phần  thứ  hai 

 “lâm chung hiện tướng lành” , tức câu  “niệm tựa đề kinh bảy chữ” . 

 Tuy vẽ tượng Phật, kết duyên vẫn thuộc đời sau. 

Chú thích:  Xem  chú  thích  cho  câu  thứ  hai  trong  phần  thứ  nhất 

“vãng sanh Tịnh Độ” ở phần trước, tức là câu  “đồ tể tu hành” . 

 Thịt làm chả chất thành núi, trong mộng mở được lưới. 

Chú thích:  Xem  chú thích cho câu thứ sáu trong phần thứ hai  

“lâm  chung  hiện  tướng  lành”  ở  phần  trước,  tức  câu  thuật  chuyện  Lý 

Nguyên Tông. 

 Mổ cua bôi ghẻ, đao trong thịt đều lấy ra. 

Chú thích: Theo Minh Báo Ký, năm Long Sóc nguyên niên (661) 

đời Đường, có tỳ-kheo-ni tu hành tại chùa Cảnh Phước thuộc Lạc Châu. 

Trong nhà có đứa hầu tên là Ngũ Ngũ Nương bị chết liền lập linh tòa. 

Hơn một tháng sau, chị và em trai nó ban đêm chợt nghe trên linh tòa có 

tiếng  rên siết, hỏi  thì  đáp:  “Lúc  tôi  còn  sống đã ăn  thịt trong chùa,  lại 

từng giết một con cua để bôi vết ghẻ. Nay vào trong địa ngục Đao Lâm 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 797

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

(rừng  gươm),  trong  thịt  có  bảy  cây  đao  gãy,  xin  hãy  đem  y  phục  của 

chính tôi [bán đi để lấy tiền] làm công đức”. Đến giường nó coi thì cả 

đống  máu  mủ,  bọc  quần  áo  vẫn  còn  đó.  Họ  bèn  vì  nó  chép  kinh  Kim 

Cang,  cứ  mỗi  lần  chép  xong  một  quyển,  nó  liền  báo  rằng:  “Đã  rút  ra 

được một đao”. Chép xong cả bảy quyển, nó báo: “Đã rút xong bảy đao, 

nay nhờ phước nghiệp, liền được đầu thai”. 

 Tiết Độ Sứ họ Ngô thẹn không trai giới, rốt cuộc thoát trói buộc. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Đường, Hà Nam 

Tiết Độ Sứ là Ngô Thiếu Dương thấy một người phu chạy trạm626, chân

không bén đất, bèn hỏi, người ấy thưa: “Tiểu nhân tên là Toàn Tín, ăn 

chay ba mươi năm. Hằng ngày tụng ba quyển kinh Kim Cang”. Ông Ngô 

bèn  bỏ  ra  ba  trăm  sáu  mươi  lạng  để  mua  lại  quyển  kinh  của  người  ấy 

tụng. Toàn Tín nhận tiền xong, ông Ngô liền thấy chân anh ta không thể 

rời khỏi đất được nữa. Về sau, ông Ngô mắc bệnh, bị lính cõi âm đến 

bắt, một vị thần Kim Cang quát: “Người này có công mua kinh Bát Nhã, 

chẳng  được  trói  buộc!”  Quỷ  tốt  quỳ  mọp  vâng  dạ.  Ông  Ngô  tỉnh  dậy, 

bảo vợ con: “Ta sống chẳng trì trai, tội nghiệp rất lớn, may nhờ năm xưa 

mua kinh của Toàn Tín, tội giảm một nửa. Các ngươi hãy nên cực lực 

phụng trì, đừng để sau này phải hối hận”. 

 Phùng Sát Viện lầm dâng tấu chương, tài lộc, tuổi thọ gần như 

 trừ sạch. 

Chú thích: Theo Chứng Quả Lục, vào đời Tống, viên Sát Viện627

họ Phùng năm hai mươi tám tuổi từng dâng tờ sớ tâu trình. Đêm bị bắt 

vào cõi âm, Diêm Vương quở: “Ngươi chuyên trì kinh Kim Cang, đáng 

626 Nguyên văn “dịch phu”, là lính chạy chân hoặc cưỡi ngựa để giao chuyển công 

văn, thư từ cho chánh quyền, giống như người giao thư hiện thời. Mỗi trạm chuyển 

tiếp được gọi là Dịch. 

627  Sát  Viện  là  một  phân  viện  của  Ngự  Sử  Đài  (hai  viện  kia  là  Đài  Viện  và  Điện 

Viện). Các quan trực thuộc viện này được gọi là Giám Sát Ngự Sử hoặc gọi tắt là Thị 

Ngự. Viện này có trách nhiệm giám sát các quan, đàn hặc những kẻ lạm quyền, trái 

pháp, cũng như phối hợp với Hình Bộ và Đại Lý Tự để thẩm tra những vụ trọng án 

nhằm ngăn ngừa hai cơ quan ấy lạm quyền, ép cung tội nhân oan uổng. Ông Phùng 

được gọi là Sát Viện, tức là chỉ giữ một chức quan trong Sát Viện chứ không phải là 

người đứng đầu cơ quan này. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 798

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lẽ thọ chín mươi mấy tuổi, làm quan trong Khu Mật Viện628. Do tờ sớ tấu 

này gây bất lợi cho dân, sẽ bị tuyệt lộc, giảm thọ”. Ông Phùng xót xa xin 

được thả về, tụng kinh, làm lành để sám hối lỗi trước. Vua chấp thuận, 

nên sống lại. Về sau, quả nhiên làm Thừa Tướng, thọ đến chín mươi tám 

tuổi. 

 Nhà có vợ hiền, may được một phần tùy hỷ. 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ tư trong đoạn thứ năm 

“lành bệnh” trong phần trước, tức câu  “vạc sôi chừng mấy giọt” . 

 Trên  đường  đi  gặp  vợ  đã  khuất,  chép  kinh  hai  quyển  để  siêu 


sanh. 

Chú thích: Theo Kim Cang Cảm Ứng, vào đời Tống, Triệu Bích  

ở Tứ Châu lên kinh đô thi cử. Vợ là Lý Thị mất, Bích thi đậu trở về, thấy 

người vợ đã khuất ở bên đường, xót xa bảo: “Lúc sống em giết hại sanh 

mạng loài vật, thường uống rượu say, ăn cua. Diêm phủ phạt em vào địa 

ngục Giải Sơn (núi cua), bị lũ cua cắn rứt. Hơn nữa, khi em còn sống, 

coi  rẻ  cơm,  cháo,  canh,  nước  thuốc,  trà,  rượu,  tích  lại  đến  năm  thạch, 

chín đấu, bảy thưng, năm vốc, khiến em bị giảm thọ một kỷ629, lại còn 

chịu khổ trong hai mươi mốt đại địa ngục. Vua còn truyền ngục tốt tra 

xét thấy em bán rượu. Mỗi lần quỷ vô thường truy ra vong hồn nào [chết 

628 Khu Mật Viện là cơ cấu quan trọng trong chánh quyền thời cổ. Cơ quan này được 

lập ra vào thời Đường Đại Tông với danh xưng Khu Mật Sứ, do các hoạn quan đảm 

nhiệm, với nhiệm vụ  giúp vua phê duyệt tấu chương và truyền đạt mệnh lệnh. Về 

sau, Đường Trang Tông đổi Khu Mật Sứ thành Khu Mật Viện, và tăng quyền lực cho 

cơ  quan  này,  nhằm  phân  chia  bớt  quyền  uy  của  Tể  Tướng,  nhưng  Khu  Mật  Viện 

thiên trọng việc binh bị và thành viên của Khu Mật Viện gồm toàn những vị đại thần 

tài năng, chứ không sử dụng thái giám nữa. Đến đời Liêu, Khu Mật Viện bị tách làm 

hai: Bắc Khu Mật Viện lo quân cơ, Nam Khu Mật Viện chưởng quản quan lại. Đến 

đời Tống, vai trò của Khu Mật Viện cực kỳ quan trọng, cơ cấu phức tạp hơn, chia 

thành 12 phòng, đóng vai trò thống lãnh mọi hoạt động của chánh quyền (can dự, 

điều động cả sáu bộ), có quyền dò xét các quan nếu cần thiết, ngay cả hoàng thân 

quốc thích cũng không thể tránh khỏi sự giám sát của Khu Mật Viện. Khu Mật Viện 

do một quan văn đứng đầu, quan võ làm phó. Thoạt đầu, để tránh chuyện tể tướng 

chuyên quyền, nhà Tống quy định Tể Tướng không được tham dự Khu Mật Viện. 

Khu Mật Viện thường do hoàng thân quốc thích hay đại thần uyên bác, tín cẩn nắm 

giữ. Kể từ đời Tống Ninh Tông, Khu Mật Viện thường do Tể Tướng kiêm nhiệm. 

629 Một kỷ là mười hai năm. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 799

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vì rượu], liền trích máu nơi thân em cho đủ số ấy rồi lại vào địa ngục 

khác.  Cõi  âm  hết  sức  kính  trọng  kinh  Kim  Cang,  xin  chàng  chép  bảy 

quyển để diệt trừ nỗi khổ địa ngục của em”. Bích về đến nhà liền vì vợ 

chép kinh, mới chép xong hai quyển, đến thăm mộ vợ, một ông lão tự 

xưng là Sơn Thần bảo: “Họ Lý nương cậy sức kinh đã siêu sanh rồi”. 

 Nghe lời kệ sáu thứ ví dụ, con nhện làm lễ. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Tân  Dị  Lục,  vào  đời  Minh,  mẹ  ông 

Viên Hoằng Đạo là Cung Thị, một hôm tụng kinh vừa được một nửa thì 

trên xà nhà có một con nhện to hạ xuống, nhiễu kinh mấy vòng rồi nằm 

yên.  Bà  cụ  tụng  đến  đoạn kệ  Lục  Như630,  nhện khẽ  cử  động như đang 

làm lễ. Tụng xong, nhìn lại thì nhện đã chết rồi. 

 Gọi hai trẻ sanh đôi, bồ câu quay đầu. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Ứng  Nghiệm,  vào  đời  Đường,  vị 

Tăng  tên  là  Minh  Độ  luôn  tụng  kinh  Kim  Cang.  Có  tổ  chim  bồ  câu  ở 

chái nhà, sanh được hai con chim non. Sư Minh Độ thường dùng cháo 

thừa  mớm  cho,  còn  nói:  “Nhờ  vào  sức  kinh  của  ta,  lông  cánh  chóng 

mọc”.  Chợt hai con chim  non  cùng  té  xuống đất chết.  Tới  đêm,  mộng 

thấy hai đứa nhỏ nói: “May nhờ sức của Sư, chúng con được chuyển vào 

nhân đạo, sanh trong nhà họ X... cách đây mười dặm”. Mười tháng sau 

đi hỏi thăm thì quả nhiên nhà ấy sanh đôi được hai trai, kêu: “Cáp nhi”631

thì chúng nó cùng quay đầu lại, thưa “dạ”. 

 Giết chó oán sâu, uổng công chép chẳng cứu được. 

Chú thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  trong  năm  Thái Hòa 

thứ  5  (831)  đời  Đường,  Vương  Hàn  Lâm  ở  huyện  Thập  Phỏng  thuộc 

Hán Châu chết đột ngột, ba hôm sau sống lại, nói:  

-  Viên quan trong  cõi  âm  là  anh  của tôi, bảo:  ‘Có  con  trâu kiện 

ngươi  đốt  đồng  giết  oan  nó.  Lại  từng  bán  trúc  cho  người  ta  làm  đàn 

không hầu, giết hai con chó, nên chó cũng kiện ngươi. Tên ngươi chưa 

ghi vào sổ tử, làm công đức nào để thoát được?” Lâm muốn làm chay và 

630 Tức bài kệ:  “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh, như lộ, diệc như 

 điển. Ưng tác như thị quán”. 

631 “Cáp nhi” là bồ câu. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 800

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

chép kinh Pháp Hoa, kinh Kim Quang Minh, nhưng người anh đều nói 

không được! Bèn xin hằng ngày trì kinh Kim Cang bảy biến, anh vui vẻ 

bảo: “Được đấy!” 

Khi sống lại, bèn bỏ gia nghiệp, xuất gia. 

 Vì rắn gây oan nghiệt nặng nề, tà kiến nên trừ. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, trong năm Nguyên Hòa 15 (820) 

đời  Đường,  người  đất  Việt  là  Ngô  Khả Cửu  sống tại  Trường An  cùng 

với vợ là Vương Thị theo đạo Ma Ni632. Hơn một năm sau, vợ chết đột 

632 Ma Ni Giáo (Manichaeism, còn gọi là Mâu Ni Giáo, Minh Giáo hoặc Ma Giáo), 

vốn  là  đạo  thờ  lửa  do  Mani  sáng  lập  tại  Ba  Tư  vào  giữa  thế  kỷ  thứ  3  tại  vùng 

Asuristan thuộc lãnh thổ Babylon của vương triều Sassanid. Giáo nghĩa của Ma Ni 

Giáo  có  xen  tạp  một  phần  tư  tưởng  của  Cơ  Đốc  giáo.  Mani  chủ  trương  từ  thời 

nguyên thủy đã có hai thế giới đối lập là quang minh và tối tăm tồn tại độc lập. Dần 

dà thế giới hắc ám xâm lấn thế giới quang minh, phát sinh đại chiến, khiến cho thế 

giới  rối  loạn.  Nói  cách  khác,  trong  thế  giới  luôn  có  sự  đối  kháng  giữa  hắc  ám  và 

quang  minh.  Do  mâu  thuẫn  với  các  giáo  sĩ  Công  giáo  và  Bái  Hỏa  Giáo 

(Zoroastrianism), Mani bị hạ ngục và chết trong tù. Tuy thế, đạo của Mani vẫn được 

lan  truyền  sang  phương  Đông  và  phương  Tây.  Từ  phương  Tây,  đạo  Ma  Ni  truyền 

sang tận La Mã và Ai Cập. Năm 354, sử gia Hilary xứ Poitiers cho biết tín đồ đạo 

Mani khá đông tại nước Pháp. Thánh phụ Augustine (Augustine of Hippo) của Công 

Giáo  từng  là  tín  đồ  của  Ma  Ni  giáo  trước  khi  cải  đạo  sang  Công  Giáo.  Đạo  Mani 

được truyền vào Trung Hoa dưới thời Võ Tắc Thiên do Mihr-Ohrzmazd (sử Trung 

Hoa thường gọi ông ta là Phất Đa Đản). Để thích ứng với văn hóa Trung Hoa, họ 

dịch Thượng Đế trong đạo họ thành Minh Tôn, nên từ đó, đạo này được gọi là Minh 

Giáo. Thoạt đầu, chánh quyền Trung Hoa nghi kỵ Minh Giáo, Đường Huyền Tông 

hạ lệnh cấm truyền đạo này ngay trước khi loạn An Lộc Sơn xảy ra. Sau loạn An Lộc 

Sơn, do dân Hồi Hột đa số là tín đồ Ma Ni giúp nhà Đường dẹp loạn nên triều đình 

cho phép Minh Giáo được công khai truyền đạo. Đến năm Đại Lịch thứ 3 (768) đời 

Đường, chùa Đại Vân Quang Minh của Ma Ni Giáo được xây tại Trường An. Đến 

thời  Đường  Vũ  Tông,  do  nước  Hồi  Hột  bị  suy  yếu,  không  còn  ích  lợi  cho  nhà 

Đường, Vũ Tông bèn hạ lệnh cấm đạo Ma Ni rất gắt. Tuy thế, Minh Giáo vẫn lưu 

truyền trong dân gian, và những kẻ cơ hội thường dựa vào tín đồ Minh Giáo để làm 

loạn, chẳng hạn trong năm Trinh Minh thứ sáu (920), Vô Ất dùng cờ hiệu Minh Giáo 

khởi  nghĩa  tại  Trần  Châu  (thuộc  Hoài  Dương,  Hà  Nam  hiện  thời).  Từ  đó,  liên  tục 

trong  các  triều  đại  kế  tiếp,  tín  đồ  Minh  Giáo  thường  sách  động  quần  chúng  khởi 

nghĩa như Phương  Lạp,  Chung Tương thời  Bắc  Tống,  Hàn Sơn Đồng,  Lưu Phước 

Thông vào đời Nguyên. Châu Nguyên Chương (Minh Thái Tổ) cũng theo Minh giáo 

để dựa vào thế lực của phe đảng Hàn Sơn Đồng. Do vậy, mới đặt quốc hiệu là Đại 

Minh. Sau khi thành công, Châu Nguyên Chương trở mặt đàn áp Minh Giáo. Về sau, 

những  giáo phái dân  gian như Bạch  Liên,  Long  Hoa Trai Hội v.v... cũng pha trộn 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 801

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

ngột, ba năm sau, báo mộng cho chồng: “Em do tà kiến đọa làm rắn ở 

dưới  chân  tháp  tại  Hoàng  Tử  Pha,  sáng  mai  sẽ  chết.  Xin  chàng  thỉnh 

Tăng  tới  đó  tụng  kinh  Kim  Cang  để  em  khỏi  phải  hứng  chịu  nỗi  khổ 

khác!” Trong mộng, chồng chẳng tin, quát ầm lên. Vợ tức giận, nhổ vào 

mặt, chồng giật mình tỉnh dậy, mặt đã sưng phồng, đau đớn chẳng thể 

chịu được. Vợ lại báo mộng cho anh ông Cửu: “Lấy lá lưỡi rồng trong 

vườn giã nát, đắp lên sẽ lành ngay”. Làm thử, quả nhiên lành lặn. Tới 

sáng,  anh  em  cùng  đi  thỉnh  Tăng  tụng  kinh  Kim  Cang.  Trong  khoảnh 

khắc có con rắn to từ trong tháp bò ra, ngẩng đầu nhìn khắp nơi, tụng 

kinh xong nó liền chết. Khả Cửu bèn theo Phật, thường trì kinh này. 

 Năm sáu cô gái vui đùa trong thôn, tỏa ánh sáng lạ, lũ cáo kinh 

 hãi tan chạy. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, trong niên 

hiệu Nguyên Hòa, Lý Hồi thi trượt, trở về, có vị Tăng khuyên niệm kinh 

Kim Cang, đã niệm được mấy chục biến. Đến nghỉ đêm tại Vương Kiều, 

do tản bộ dưới trăng, bị một mỹ nhân dụ vào căn nhà trong thôn, nghe 

tiếng vui cười hết sức ồn ào. Vào nhà, lại thấy năm sáu mỹ nữ, tâm ngờ 

là yêu quái, bèn thầm niệm kinh. Chợt có ánh sáng lạ từ miệng [Lý Hồi] 

tỏa ra, lũ con gái kinh hãi, chạy tứ tán, chỉ nghe mùi tanh hôi. Ấy là chỗ 

ở của bọn hồ ly vậy. Gai góc kín mắt, chẳng biết ra lối nào. Chợt có con 

chó trắng dẫn đường, trong miệng tỏa ánh sáng, bèn đi theo nó, về được 

chỗ của mình. 

 Mười hai người cùng lạy dưới thềm, nhờ tiếng tụng kinh trứng  

 gà rỗng tuếch. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm Ký, trong thời Vạn Lịch 

nhà Minh, một cụ già ở trấn Hoa Lâm hằng ngày tụng kinh Kim Cang. 

Trong nhà có con gà mái nằm ổ, ấp mười hai cái trứng. Một hôm, cụ già 

mộng  thấy  mười  hai  người  lạy  dưới  thềm,  thưa:  “Nhờ  tiếng  tụng  kinh 

của  ngài,  chúng  con  đều  được  thoát  khỏi  kiếp  chim,  nên  đến  cảm  tạ”. 

Tỉnh giấc, cụ kiểm xem thì mười hai cái trứng đều là vỏ không. 

 Đốm lửa xuất hiện từ đống kinh, núi thịt tiêu sạch. 

lung  tung  các  tín  điều  của  Minh  giáo  với  Phật  giáo  và  các  tín  ngưỡng  mê  tín  dân 

gian, thậm chí thành lập một đạo riêng mang danh xưng là Nhất Quán Đạo. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 802

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích: Theo Tục Dậu Dương Tạp Trở, vào đời Đường, Tôn 

Hàm bị bắt vào cõi âm, tỉnh dậy kể: Thấy  một người bị khảo hạch tội 

phước. Người ấy thường trì kinh Kim Cang, nhưng lại ưa ăn thịt. Bên 

trái có mấy chục cuốn kinh, bên phải thịt chất thành núi. Do thịt nhiều 

nên  bị  ghép  trọng  tội.  Trong  khoảnh  khắc,  từ  trong  đống  kinh  có  một 

đốm lửa bay vào núi thịt, trong khoảnh khắc [núi thịt] cháy sạch. Người 

ấy liền bước lên không đi mất. 

 Tay chép để sám hối tội chân giẫm kinh, liền được thi đậu. 

Chú thích:  Theo  Cân  Ngự  Thừa  Tục  Tập,  vào  đời  Minh,  người 

bác  của  Vương  Phán  ở  Sơn  Dương  ẵm  con  đùa  giỡn  bên  cạnh  cha 

[Vương  Phán],  ngẫu nhiên  bị  mất  chiếc  vòng đeo tay,  ngờ  cha  Vương 

Phán lấy cắp. Cha Vương Phán liền viện dẫn thần minh thề thốt, dùng 

chân  đạp  lên  kinh  Kim  Cang.  Phán  được  dự  vào  hạng  Chư  Sanh633, 

nhưng thi nhiều lần chẳng đậu. Một sáng, ra ngoài thành, thấy hai cụ già 

râu bạc bảo: “Tú Tài Vương Phán lẽ ra thi đậu, nhưng bị cha hắn khinh 

nhờn làm bẩn kinh Kim Cang nên nay hắn bị gạt khỏi sổ”. Phán quay về 

hỏi cha, biết nguyên do, bèn sám hối trước Phật, chép một bộ kinh Kim 

Cang, liền thi đậu kỳ thi Hội. Muốn chép một bộ nữa, nhưng chưa xong 

thì gặp khóa thi mùa Xuân (tức thi Đình), bị trượt. Sau đó, tiếp tục chép 

kinh cho xong thì mới đậu Tiến Sĩ. 

 Ô nhục tớ gái, mất sạch tước lộc, rốt cuộc bảng vàng đề tên. 

Chú thích: Theo Kim Cang Cảm Ứng, vào đời Minh, Hạng Mộng 

Nguyên thoạt đầu có tên là Đức Phân, mộng thấy đậu khoa thi Hương 

vào  năm  Tân  Mão,  nhưng  do  trót  hại  đời  hai  đứa  tớ  gái  còn  nhỏ,  nên 

công danh mất sạch. Ông ta bèn tận lực làm chuyện âm đức, bỏ tiền của, 

thỉnh  người  bạn  là  Cao  Tùng  Thanh  chép  một  bộ  kinh  Kim  Cang  cẩn 

thận  theo  lối  chữ  Khải  để  khắc  ván,  mỗi  năm  đem  thí,  làm  suốt  mười 

mấy năm như thế. Mộng thấy đến một chỗ, thấy tên thứ tám ghi trong tờ 

giấy vàng là họ Hạng, chữ ở giữa lờ mờ, chữ cuối là Nguyên. Bên cạnh 

đấy  có  người  nói:  “Đây  chính  là  tên  ngươi  sắp  theo  thứ  tự  trên  bảng 

633 Chư Sanh: Dưới thời Minh - Thanh, người đã đậu kỳ thi Hương (những triều đại 

trước  gọi  là  Tú  Tài)  được  gọi  là  Cống  Sanh  hay  Sanh  Đồ,  tùy  theo  là  học  trò  do 

huyện  giới  thiệu  lên  tỉnh  hay  tự  đi  thi.  Do  đều  có  chữ  Sanh  nên  những  người  thi 

Hương được gọi là Chư Sanh. Phải là chư sanh rồi mới được đi thi Hội và thi Đình. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 803

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trời”. Do vậy, đổi tên là Mộng Nguyên, bèn đậu cả khoa thi Hương lẫn 

thi  Hội,  nhưng  thứ  tự  không  phù  hợp  với  giấc  mộng.  Đến  khi  vào  thi 

Đình, đậu hàng thứ năm trong số Nhị Giáp Tiến Sĩ634, mới hiểu là con số 

ấy phù hợp với số thứ tự trong hàng đỉnh giáp. Hơn nữa, bảng [đề tên 

người trúng tuyển trong] khoa thi Hương và thi Hội đều dùng giấy trắng, 

chỉ có thi Đình dùng giấy vàng. Quả thật đã ngầm định sẵn. 

 Thích săn bắn bị đuổi, may được ném hoàn sắt chẳng cháy. 

Chú thích:  Xem  lời  chú  thích  cho  câu  thứ  bảy  trong  đoạn  ba 

“được trường thọ” trong phần trước, tức lời chú thích cho câu  “thiện quả 

 viên thành” . 

 Đại tướng quân uống đồng, ăn sắt, căn dặn Lý Thượng Thư để 

 mong thoát khỏi. 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Binh Bộ Thượng 

Thư Lý Cang bị bệnh chết đột ngột, tim còn ấm, ba ngày sau sống lại, 

nói:

-  Thấy  một  người  dẫn  đi  gặp  một  vị  đại  tướng  quân,  cho  phép 

ngồi, lôi án từ ra xem, bảo: “Đã bắt lầm ông!” Trong khoảnh khắc, ngục 

tốt bê một cái mâm tới, ở giữa đặt mấy viên sắt. Lại khiêng một cái vạc 

đặt giữa sân. Dưới vạc tự nhiên bốc lửa, nước đồng trong vạc sôi trào, 

nung hoàn sắt đỏ như lửa. Ngục tốt nâng mâm lên, tướng quân nhường 

634 Đây là quy định từ năm Thái Bình Hưng Quốc thứ 8 (983) đời Tống Thái Tổ đối 

với thứ hạng đỗ đạt trong kỳ thi Đình. Thi Đình (Điện Thí) do Võ Tắc Thiên sáng 

lập vào đời Đường, người đi thi phải vào thi trong điện vua, do Hoàng Đế đích thân 

chủ trì trông thi. Về sau, các kỳ thi Đình do các đại thần uyên bác chủ trì. Vua chỉ 

duyệt đề thi, xem các quyển thi được chấm đỗ đầu, ban yến và dự lễ xướng danh tân 

khoa.  Đến  đời  Tống,  Tống  Thái  Tổ  chia  những  người  đậu  thi  Đình  (gọi  chung  là 

Tiến Sĩ) thành ba hạng:  

1.  Hạng  nhất  (nhất  giáp):  Chỉ  lấy  ba  người  đậu,  tức  là  Trạng  Nguyên,  Thám  Hoa, 

Bảng Nhãn. Gọi chung là Tiến Sĩ Cập Đệ. 

2. Hạng nhì (nhị giáp), gọi chung là Tiến Sĩ Xuất Thân. 

3. Hạng ba (tam giáp), gọi chung là Đồng Tiến Sĩ Xuất Thân. 

Những  người  đỗ  đầu  trong  hạng  nhị  giáp  và  tam  giáp  sẽ  được  gọi  là  Truyền  Lô. 

Hạng Mộng Nguyên đỗ thứ năm trong hàng Nhị Giáp tức là dưới bốn người trong 

Nhị Giáp và ba người trong Nhất Giáp nên đúng là hàng thứ tám như trong bảng trời 

đã ghi. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 804

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

cho Lý Cang. Lý Cang sợ hãi, chối đã no. Tướng quân nuốt hoàn sắt, đã 

nuốt vào miệng, toàn thân rỗng toang. Lại uống nước đồng, thân liền bốc 

lửa. Trong khoảnh khắc, khắp thân đều tan sạch, hồi lâu sau, khôi phục 

như cũ. Lý Cang hỏi thì tướng quân đáp: “Dưới đất chẳng có món ăn nào 

khác, chỉ có thứ này để ăn uống mà thôi. Nếu không ăn thì trong khoảnh 

khắc sẽ bị lửa dữ đốt, còn khổ nhiều hơn nữa! Chỉ mong Ngài chép mười 

bộ kinh Phật, đọc tụng kinh Kim Cang một ngàn quyển thì Ngài cũng 

chẳng tới đây mà tôi cũng thoát khỏi chốn này”. Lý Cang sống dậy, bèn 

làm đúng theo lời ước định. 

 Trương Thái Quân chuyển nữ thành nam, xin sư Huyền Minh 

 cứu vớt. 

Chú thích: Theo Dịch Nhược Trai Tục Tập, vào đời Minh, Thịnh 

Tại Đức ở Phong Kiều, Tô Châu, thọ lãnh kinh này từ giảng sư Huyền 

Minh. Đầu thời Vạn Lịch, ông Thịnh bị bệnh, đi vào cõi âm vì bị oan 

hồn  Thịnh Chi  Hóa kiện lên  Quận  Hoàng635  bắt đến đối  chất.  Tại  Đức 

dùng lý lẽ thẳng thắn [để biện luận, được thắng kiện, Quận Hoàng cho 

phép] thong dong đi coi khắp địa ngục, rồi thả về. Qua một đêm lại chết, 

thấy  Quận  Hoàng  bước  xuống  bệ,  khuyên:  “Đời  trước  ta  là  người  xứ 

Kinh  Châu,  họ  Tào.  Từ  lúc  làm  thần,  mẹ  ta  là  Trương  Thái  Quân636

chuyển thế đã ba lần, đều mang thân nữ không sanh nở được. Nếu như 

ông thay ta cầu sư Huyền Minh kiền thành tụng kinh Kim Cang và kinh 

Nguyệt Thượng Nữ637, mỗi loại năm trăm bộ để cứu mẹ ta chuyển thành 

635 Quận Hoàng: Thành Hoàng của một quận. 

636  Theo  quy  chế  đời  Đường,  vợ  quan  Tứ  Phẩm  gọi  là  Quận  Quân,  vợ  quan  Ngũ 

Phẩm gọi là Huyện Quân. Mẹ của các vị quan ấy được gọi chung là Thái Quân. Về 

sau, danh từ Thái Quân được dùng như một mỹ từ để gọi mẹ những người có chức 

tước đôi chút. 

637 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Nguyệt Thượng Nữ Kinh do ngài Xà 

Na Quật Đa dịch vào đời Tùy, được đánh số 480, xếp vào tập 14 của Đại Chánh Tân 

Tu Đại Tạng Kinh. Nguyệt Thượng Nữ là con gái của người họ Ly Xa thành Tỳ Da 

Ly là Tỳ Ma La Cật. Cô gái sanh ra đã có phước tướng, khiến các kho báu xuất hiện, 

các báu đầy dẫy, thân có quang minh chói lấp ánh sáng mặt trăng nên được đặt tên là 

Nguyệt Thượng. Con trai của vương công, quý tộc, hào môn đều muốn cưới Nguyệt 

Thượng, tranh nhau đem tiền của săn đón khiến Tỳ Ma La Cật hết sức lo âu. Cô nói 

kệ khuyên cha đừng lo âu vì không ai có thể làm hại cô được, rồi truyền báo cho mọi 

người biết sau bảy ngày cô sẽ chọn chồng. Trong bảy ngày ấy, cô thọ Bát Quan Trai 

Giới. Vào ngày Rằm, Phật liền dùng thần lực hóa ra đóa sen báu trong tay Nguyệt 

Thượng rồi hiện hình tượng Như Lai trong đóa sen đó, nói kệ tán thán công đức của 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 805

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

thân nam”. Khuyên nhủ hết sức thiết tha, Tại Đức sống lại bèn lễ thỉnh 

ngài Huyền Minh, tụng đủ số rồi viết điệp báo [với Quận Hoàng]. 

 Vâng giữ di huấn họ Đoàn, quý ở chỗ chí thành. 

Chú thích: Trong Tục Dậu Dương Tạp Trở, vào đời Đường, Đoàn 

Thành Thức đã chép: “Trong năm Trinh Nguyên 17 (801), tiên quân638 từ 

đất Kinh (Hồ Bắc) vào đất Thục (Tứ Xuyên) theo lệnh đòi của Vỹ Nam 

Khang639.  Về  sau  bị  gã  giặc  là  Lưu  Tịch640  sàm  tấu,  giáng  xuống  làm 

huyện úy huyện Linh Trì. Khi ông Vỹ vừa chết, giặc Tịch tạm tiếp nhận 

quyền hành641. Tiên quân vốn không hợp tính Tịch từ trước nên nghe tin 

bèn đi suốt đêm rời khỏi huyện. Đến cửa thành phía Đông, Tịch có đặt 

trạm canh tại đó, chẳng cho phép các huyện quan rời huyện. Đêm ấy gió 

Như Lai, khiến cô sanh tâm hoan hỷ, và dạy cô pháp sâu. Khi mọi người tụ tập đầy 

đủ, cô liền bay lên không nói kệ đoạn trừ tham dục. Mọi người nghe xong, sanh tâm 

nhàm chán tham dục, dứt tham, sân, si. Sau đó, cô luận pháp với ngài Xá Lợi Phất và 

Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, hiện các thần biến rồi xin quy y Phật và xuất gia. 

638 Tiên quân: Mỹ từ do con gọi cha đã khuất. 

639 Vỹ Nam Khang (746-806), tên thật là Vỹ Cao, là Thứ Sử Lũng Châu thời ấy. Ông 

này là người đất Kinh Triệu (Tây An), được Đường Đức Tông phong làm Điền Phán 

Quan (chức quan coi việc canh nông), kiêm Thứ Sử Lũng Châu. Về sau, do có công 

tổ chức quân Phụng Nghĩa nên được phong làm Lưu Nam Tây Xuyên Tiết Độ Sứ, 

rồi Tả Kim Ngô Vệ Tướng Quân. Ông cai quản đất Thục hơn hai mươi năm, được 

phong làm Nam Khang Quận Vương, nên thường được gọi là Vỹ Nam Khang. 

640  Lưu  Tịch  làm  quan  đến  chức  Ngự  Sử  Trung  Thừa,  vốn  là  bộ  hạ  của  Vỹ  Nam 

Khang. Khi Vỹ Nam Khang mất vào năm Vĩnh Trinh nguyên niên (805), Lưu Tịch 

dâng thư xin triều đình phong làm Tây Xuyên Tiết Độ Sứ, nhưng Đường Hiến Tông 

lại phong chức ấy cho Viên Tư, chỉ phong cho Lưu Tịch chức Cấp Sự Trung. Lưu 

Tịch liền dấy quân chống lại, ngăn cản Viên Tư vào đất Tây Xuyên. Do vừa lên ngôi, 

Đường Hiến Tông chưa rõ hư thực, đành phải phong hắn làm Công Bộ Thượng Thư 

kiêm  lãnh  Tây  Xuyên  Tiết  Độ  Sứ.  Rồi  hắn  lại  đòi  làm  Tiết  Độ  Sứ  cả  vùng  Tam 

Xuyên, bị triều đình cự tuyệt, Lưu Tịch bèn đem binh đánh chiếm Tử Châu. Về sau, 

Lưu Tịch bị Cao Hà Ngụ bắt được, xử trảm. 

641 Nguyên văn  “tri lưu hậu sự”. Đây là quy chế bắt đầu từ thời Đường Huyền Tông 

nhằm ngăn ngừa chuyện tranh chấp quyền bính tại các biên trấn. Khi viên quan Tiết 

Độ Sứ hoặc Quan Sát Sứ chết, triều đình chưa kịp bổ người tới thay, hoặc họ có việc 

phải vào chầu vua thì sẽ cử một người tạm nắm giữ quyền hành gọi là “Tiết Độ Sứ 

Tri Lưu Hậu Sự”. Về sau, đặt hẳn thành một chức quan giữ nhiệm vụ xử lý thường 

vụ trong một châu quận. Khi Vỹ Nam Khang mất, Lưu Tịch tự xưng là Tri Lưu Hậu 

Sự. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 806

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

lộng, tối tăm, bèn quay lại. Cách lớp ngoài tường thành642 hai dặm, thấy 

ánh lửa của hai cây đuốc, kèm theo hai bên đường cách một trăm bước 

để dẫn lối. Thoạt đầu, tiên quân ngỡ là nha lại trong huyện nghênh đón, 

thấy lạ, chẳng dám bước tới. [Ánh đuốc] cao, thấp, xa, gần không sai, tới 

tường thành phía ngoài huyện, lửa mới tắt, bèn hỏi nha lại trong huyện, 

họ còn chẳng biết trên phủ đã đặt trạm canh. Khi ấy, tiên quân niệm kinh 

đã  năm,  sáu  năm,  nói  chung  chẳng  bỏ  sót  ngày  nào,  tin  tưởng  hễ  chí 

thành  ắt sẽ  cảm.  Ánh  lửa  dẫn lối  vừa nói  trên  đây  chính  là dấu  vết  rõ 

ràng [chứng tỏ sự linh ứng] của kinh vậy. 

Về sau, Viên Tư làm Tiết Độ Sứ, Thành Thức lại theo chú, vào 

lính từ trẻ, chưởng quản tả doanh, dùng viên sáp bọc thư, âm mưu cùng 

với  họ  Viên  dâng  cáo  trạng  tố  cáo  tội  phản  nghịch  của  Lưu  Tịch  [lên 

triều đình]. Gã giặc Lưu Tịch cho là tiên quân biết âm mưu ấy [bèn giam 

chặt]. Tiên quân niệm kinh, chẳng ngờ đêm khuya ngủ quên, cửa rả đều 

đóng  chặt,  chợt  [hình  như  có  người]  mở  cửa  mà  vào,  đôi  ba  lượt  nói 

“đừng sợ”. Dường như có vật gì gieo xuống bàn, vang ra tiếng nổ lớn. 

Trong  lúc  [tiên  quân]  kinh  hoảng  đứng  dậy,  thì  tiếng  nói  ấy  vẫn  còn 

thoảng bên tai. Cầm  đuốc tìm kiếm bốn phía, thoạt đầu chẳng thấy gì, 

hướng  tới  chỗ  chốt  khóa  thì  đã  mở  toang.  Tiên  quân  thọ  trì  kinh  này 

mười  mấy  vạn  biến,  những  sự  ứng  nghiệm  để  làm  chứng  rất  nhiều. 

Thành Thức vâng theo di mạng, thu nhặt những mẫu chuyện sót lại, gộp 

thành sách, đặt tên là Kim Cang Kinh Cưu Dị”. 

 Bắt chước ông Thích thọ trì, đừng nói “chẳng dùng”. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, trong niên hiệu Gia Tĩnh  

đời Minh, Thiếu Bảo643 Thích Kế Quang trì kinh Kim Cang. Khi làm Phó 

Tổng, ông Thích mộng thấy một thân binh644 đã chết trận nói: “Ngày mai 

tôi  sẽ  sai  vợ  đến  chỗ  ngài,  xin  hãy  tụng  cho  tôi  một  quyển  kinh  Kim 

642 Thành ngày xưa có hai lớp tường, lớp trong gọi là Thành, lớp ngoài gọi là Quách. 

643 Thiếu Bảo là một chức quan có trách nhiệm phò tá, cố vấn cho Thái Tử, làm phó 

cho quan Thái Bảo. Từ thời Bắc Châu trở đi, Thiếu Bảo cùng với Thiếu Sư và Thiếu 

Phó được gọi là Tam Cô, ngạch Tùng Nhất Phẩm, là cố vấn chủ  yếu của Thái Tử 

trong việc tập luyện cai trị cũng như chịu trách nhiệm phụ giúp quan Thái Bảo bảo 

vệ an toàn cho Thái Tử trong khi các quan Thái Sư và Thiếu Sư dạy văn chương, 

Thái  Phó  và  Thiếu  Phó  dạy  võ  nghệ  và  thao  lược.  Tuy  thế,  cũng  có  trường  hợp, 

những chức vị này chỉ là tước hiệu được ban tặng nhằm tạo vinh dự cho các vị đại 

thần chứ không có thực quyền. 

644 Thân binh: Lính trực tiếp hầu cận, bảo vệ một chỉ huy. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 807

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Cang để tôi được siêu thoát”. Đến sáng, quả nhiên vợ người lính ấy tìm 

đến đúng như lời nói trong mộng. Sáng hôm sau, ông Thích tụng kinh 

cho người lính ấy xong, đến đêm mộng thấy người lính đến nói: “Cảm tạ 

chủ soái tụng kinh, nhưng giữa chừng xen tạp hai chữ  ‘bất dụng’ (chẳng 

dùng tới) nên tôi tuy được thoát khổ, vẫn chưa siêu sanh”. Ông Thích hết 

sức kinh ngạc, ấy là vì khi ông đang tụng kinh, phu nhân sai tỳ nữ bưng 

trà bánh đến, ông xua tay đuổi đi, miệng tuy chưa nói, nhưng trong lòng 

đã thầm nói “chẳng dùng tới” (bất dụng) rồi! Ông bèn đóng cửa tụng, lại 

mộng thấy người lính ấy đến cảm tạ, thưa đã được siêu sanh. 

 Do vậy, nói: “Cõi âm hết sức kính trọng kinh này. Các ngươi rất 

 nên tụng kinh này”. Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ chín vậy. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Chứng  Quả,  vào  đời  Đường,  Ngô 

Quỳ mỗi ngày, khi nghe trống báo đã sang canh năm bèn kiền thành tụng 

ba biến kinh Kim Cang. Năm ông chín mươi ba tuổi, không bệnh tật gì 

mà mất, báo mộng cho con cái: “Ta do tụng kinh đã đắc phước báo. Cõi 

âm hết sức kính trọng kinh này, các ngươi hãy nên gắng hết sức thọ trì” 

 (Trên đây tổng cộng 14 đoạn rưỡi, gồm 29 điều). 

 10. Cảm thần linh  

 Bèn có: Trọng Yêm lễ sám, được Quán Thế Âm tụng kinh cho. 

Chú thích: Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  mẹ  của 

Văn  Chánh  Công  Phạm  Trọng  Yêm  mất  được  ba  thất  (hai  mươi  mốt 

ngày). Ông mộng thấy mẹ khóc lóc, bảo: “Ta do lúc sống tạo nghiệp, bị 

Thái Sơn Phủ Quân hành hạ, sáng tối chịu khổ khó thể kể được. Con ta 

một niềm hiếu thuận, xin hãy tụng Công Đức Kinh một tạng để cứu dẹp 

tội ta. Mong đừng do dự, nghi hoặc, đến nỗi ta vĩnh viễn đọa trong địa 

ngục”. Đã đi rồi lại ngó lại, dặn dò: “Công Đức Kinh chính là Kim Cang 

Kinh đấy”. Ông kinh hãi khóc lóc, tỉnh giấc, liền tắm gội, trai giới, cung 

kính đến Huyền Mộ Thiền Lâm, thỉnh tăng tụng kinh suốt bảy ngày. Đến 

tối hôm thứ sáu, lại mộng thấy mẹ nói: “Nhờ con chí thành lễ sám, cảm 

Bạch Y Đại Sĩ giáng phàm trì kinh nửa quyển. Mẹ nay chẳng những tiêu 

tội mà còn được sanh lên trời, đều là do Phật lực. Sáng mai, con nên vào 

điện tụng kinh để hỏi sẽ tự biết”. Ông đợi cho pháp sự hoàn tất, tạ lễ chư 

tăng trọng hậu. Do vậy, hỏi trong hôm thứ sáu có một vị tăng chỉ trì nửa 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 808

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

quyển kinh là ai? Chúng tăng đều thất sắc, đáp: “Tụng kinh đủ số, há lẽ 

nào chỉ trì nửa quyển?” Bên cạnh đấy có một vị Tăng thong dong bảo: 

“Ngày hôm qua đại chúng tụng kinh, sơn tăng đứng ghé bên cạnh yên 

lặng nhìn, đến phần thứ mười sáu645, gặp lúc đại nhân đến dâng hương, 

liền  trở  về  bếp  làm  việc.  Nay  được  hỏi tới,  dám  xin thưa  thẳng”.  Ông 

liền dập đầu cúi lạy, vị tăng nói:  “Mạc, mạc”  (đừng, đừng). Chợt bay 

lên không chẳng thấy nữa. Tăng tục không ai chẳng chiêm ngưỡng; do 

đó, ông Phạm bèn lập thiền đường Mạc Mạc để kỷ niệm sự linh dị này. 

 Bá Ngọc tinh thành, Tu Bồ Đề khuyên nên bỏ thịt. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, năm Đại Lịch 11 (776) 

đời  Đường,  quan  Biệt  Giá  xứ  Vệ  Châu  là  Châu  Bá  Ngọc,  hằng  ngày 

niệm kinh Kim Cang thường chẳng gián đoạn. Một hôm, chợt thấy một 

vị Phạm tăng đi đến, bèn hỏi: “Ngài là vị tôn giả nào?” Đáp: “Ta là Tu 

Bồ Đề trong hội Bát Nhã. Ông tụng kinh mấy năm, tiếc là chưa thôi ăn 

thịt. Nếu thật sự chí tâm cầu Phật, không ăn chay trường sẽ chẳng được”. 

Bá Ngọc từ đấy ăn chay, tụng kinh. Về sau, biết trước chuyện tương lai, 

đến năm chín mươi tuổi, ngồi mất. 

 Tuân Sinh cầm bút viết lên không, trên trời giăng lọng báu. 

Chú thích: Theo Tam Bảo Cảm Thông Lục, đời Tùy, thôn Vương 

Lý cách huyện Tân Phồn của Ích Châu bốn mươi dặm về phía Tây, có 

thư  sinh  họ  Tuân  viết  chữ  đẹp,  nhưng  người  khác  không  biết.  Ông 

thường  viết  kinh  Kim  Cang  khắp  bốn  phía  trên  không  trung  nơi  phía 

Đông  mong  cho  chư  thiên  đọc  tụng.  Thoạt  đầu  không  ai  biết.  Về  sau, 

gặp  lúc  mưa  gió,  sấm  chớp,  trẻ nhỏ  chăn  trâu  đứng dưới  chỗ  ông viết 

kinh  chẳng  bị  ướt  mình.  Chỗ  ấy  khô  ráo  đến  hơn  một  trượng.  Người 

trong thôn lấy làm lạ. Từ đấy, mỗi khi có mưa, trẻ nhỏ thường tụ họp ở 

đó, chẳng ướt quần áo. Đến giữa niên hiệu Vũ Đức đời Đường, có vị dị 

tăng  bảo  người  trong  thôn:  “Trên  không  trung  chỗ  này  có  kinh  Kim 

Cang  Bát  Nhã,  chư  thiên  giăng  lọng  báu  che  trên  ấy,  chớ  nên  khinh 

645  Thoạt  đầu,  kinh  Kim  Cang  không  chia  thành  từng  phần,  Chiêu  Minh  Thái  Tử 

(Tiêu Thống, con cả của Lương Vũ Đế) đã chia kinh thành 32 phần, với mỗi phần, 

đặt một tiểu đề giúp người đọc dễ dàng lãnh hội ý nghĩa chánh yếu của kinh nên các 

bản  kinh  Kim  Cang  hiện  thời  đều  tuân  theo  cách  thức  phân  định  này.  Chẳng  hạn, 

phần thứ nhất là Pháp Hội Nhân Do, phần thứ hai là Thiện Hiện Khải Thỉnh... 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 809

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

phạm”. Từ đấy, bốn phía đều đặt lan can để ngăn người và súc vật giẫm 

đạp. Mỗi khi đến ngày ăn chay, thôn dân khắp bốn phía nhóm đến cúng 

Phật, thường nghe nhạc trời rộn rã đầy tai. 

 Tiêu tướng quốc khắc đàn hương làm tháp, tượng đá ứng hiện 

 trong sân. 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ nhất trong phần thứ sáu 

“cứu khỏi bị giết chóc”, tức lời chú cho câu  “Trung Thư nước Tùy” . 

 Nhìn viên quang của Tư Mã, hiện lớn, hiện nhỏ. 

Chú thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  đời  Đường.  Lý  Diên 

Quang làm Tư Mã tại Đức Châu, ăn chay, tụng kinh Kim Cang. Mỗi khi 

tụng  liền  có viên quang  ở trước  mặt.  Dùng  tâm  tột  bậc thì viên quang 

dần dần to ra, hễ hơi giải đãi thì viên quang dần dần nhỏ lại, lu mờ. Do 

được khích lệ như vậy, ông càng thêm tinh tấn. 

 Thuận theo tâm nguyện của Thứ Sử, trời liền tạnh hay mưa. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, đời Đường, Lã Văn Triển 

trong  niên  hiệu  Khai  Nguyên  làm  Lang Trung  Huyện  Thừa,  tụng  kinh 

Kim Cang đến hơn ba vạn biến, linh ứng lạ thường. Tuổi già, ba chiếc 

răng cùng rụng, niệm kinh cầu thỉnh, răng lại mọc như cũ. Nhằm năm 

hạn  hán,  Thứ  Sử  Lưu  Tuấn  sai  cầu  mưa,  chỉ  tụng  một  biến  liền  được 

mưa đầm đìa. Lại khổ vì nạn mưa dầm, lụt lội, quan Biệt Giá sai cầu trời 

tạnh, ngay lập tức trời liền quang đãng. 

 Phạm tăng hiện thân, bèn tăng tuổi thọ. 

Chú thích:  Xem  lời  chú  thích  thứ  nhất  trong  đoạn  thứ  ba  “được 

trường thọ” ở phần trước, tức lời chú thích cho câu  “quang minh hiện 

 tướng” . 

 Huyền Diên ứng mộng, được gọi là thông minh. 

Chú thích: Theo Tống Cao Tăng Truyện, ngài Thích Văn Chiếu  

đời Đường thường đến trước chỗ tượng  vẽ của  pháp sư  Huyền  Diên  

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 810

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

đảnh  lễ  xuất  gia,  tự  bi  phẫn  nhận  thấy  tánh  mình  tối  tăm,  chẳng  hiểu 

được lời thầy giảng giải. Một đêm, mộng thấy ngài Huyền Diên thân cao 

chừng một trượng, bảo Văn Chiếu rằng: “Ta có một quyển kinh thông 

minh, hãy nên kính cẩn thọ trì, cảm ứng không sai chạy”. Nhận lấy thì ra 

là kinh Kim Cang. Đọc bảy biến mới ngủ, từ đấy thông minh hơn người. 

 Giục thiện nữ sanh nở, Kim Cang chỉ bụng. 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ tư trong đoạn thứ nhất 

“vãng sanh Tịnh Độ” trong phần trước, tức lời chú thích cho câu  “dứt sự 

 khổ địa ngục” . 

 Ứng lời tỳ-kheo cầu đảo, ngọc nữ khoét suối. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Linh  Ứng,  đời  Đường,  sư  Thích 

Thanh Hư thường tụng kinh Kim Cang. Một hôm nhà hàng xóm bị cháy, 

nhà của ngài Thanh Hư chẳng bị lửa táp chút nào. Hiền Thủ Quốc Sư 

Pháp Tạng đặc biệt thỉnh Sư cầu có được con suối, Sư bèn tụng kinh ba 

ngày đêm, chợt thấy ba ngọc nữ ở trong lòng núi dùng đao khoét đất trổ 

mạch  nước,  ngài  Thanh  Hư  bèn  thầm  ghi  nhớ  chỗ  ấy,  đào  xuống  thì 

được con suối ngọt. 

 Vợ  ông  Cung  sanh  Tịnh  Độ,  ngài  Thiện  Hiện  huyễn  hóa  hơn 

 một trăm thân. 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ hai trong đoạn thứ nhất 

“vãng sanh Tịnh Độ”, tức lời chú thích cho câu  “theo hộ vệ phu nhân” 

 (Tu Bồ Đề, Hán dịch là Thiện Hiện). 

 Phật tử hàng ma, vượt trội chú Thập Nhất Diện Quán Âm. 

Chú thích: Theo Kim Cang Linh Ứng, vào đời Đường, trên đỉnh 

núi Thiếu Lâm có Phật thất (gian nhà thờ Phật) rất rộng, nhưng không ai 

dám  đến  đấy.  Thích  Thanh  Hư  nghe  tiếng,  đi  đến  đấy  tụng  kinh  Kim 

Cang.  Ban  đêm  nghe  có  tiếng  động  rất  lớn  liền  niệm  chú  Thập  Nhất 

Diện Quán Âm, lại nghe có tiếng tợ như hai con trâu đánh nhau, tượng 

Phật đều chấn động. Tụng chú đã vô hiệu, Sư bèn quay lại trì kinh này. 

Vừa mới tụng đoạn đầu thì hình bóng, tiếng vang đều dứt. Từ đấy, người  

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 811

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

sống nơi đó không sao cả. 

 Thành Thức chép chuyện cha mình, hai ba lượt hô “đừng sợ”. 

Chú thích:  Xem  lời  chú  cho  câu  thứ  mười  bốn  trong  đoạn  chín 

“tiêu  tội  báo”  ở  phần  trước,  tức  lời  chú  thích  cho  câu   “di  huấn  họ 

 Đoàn” . 

 Dương Viêm mộng thấy cha mẹ, xưng tụng kinh này là tư lương 

 bậc nhất trong cõi âm. 

Chú thích: Theo Đồ Thư Tập Thành, vào đời Tống, Dương Viêm 

mộng thấy cha mẹ, bèn khóc, hỏi: “Công đức của Thích, Đạo, và vàng 

lụa dùng trong cõi âm quả thật có ích gì chăng?” Đáp: “Có ích, nhưng 

trong  cõi  âm,  trọng  kinh  Kim  Cang  nhất.  Hãy  vì  ta  in  tặng  một  ngàn 

quyển, ấy là bậc nhất”. Dương Viêm bèn in tặng. 

 Thiện căn đã gieo, được gặp vị Tăng vân thủy. 

Chú thích: Xem lời chú thích của câu thứ hai trong đoạn thứ nhất 

“vãng sanh Tịnh Độ” trong phần trước, tức lời chú thích cho câu  “đồ tể 

 tu hành” . 

 Giữ được cái mạng nhỏ nhoi, liền gặp cụ già bên bờ biển. 

Chú thích: Xem lời chú thích của câu thứ hai trong đoạn thứ tám 

“cứu  hiểm  nạn  nước  lửa”  trong  phần  trước,  tức  lời  chú  thích  cho  câu 

 “Tống Khản nắm được bó rạ” . 

 Ống trúc rớt vào ngục, chứa hai dòng kinh “pháp xả” . 

Chú thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  trong  niên  hiệu  Đại 

Lịch  đời  Đường,  ở Thái  Nguyên  có gã giặc trộm  ngựa,  vu cáo  Vương 

Hiếu Liêm đồng tình, [khiến Hiếu Liêm] bị tra khảo hết sức khổ sở. Hiếu 

Liêm chỉ niệm kinh Kim Cang, ngày đêm không ngơi. Chợt một hôm có 

hai lóng trúc rớt vào trong ngục, ngục tốt nghi là giấu dao [trong ấy] bèn 

chẻ  ra  xem  thì  thấy  có  hai  hàng  chữ  ghi:   “Pháp  thượng  ưng  xả,  hà 

 huống  phi  pháp”   (Pháp  còn  nên  bỏ,  huống  hồ  phi  pháp),  nét  chữ  rất 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 812

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

khéo. Gã cầm đầu bọn cướp buồn hối, thưa trình cặn kẽ để rửa oan cho 

ông Vương. 

 Liễu tạ646 thắp hương, một quyển sách vàng giáng hạ. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, nội thần 

Dương X... là em của Phục Cung, bị hãm trong tặc đảng của Tần Tông 

Quyền647. Hai mươi mấy năm, chỉ niệm kinh Kim Cang. Về sau, con của 

Tông  Quyền  làm  Tiết  Độ  Sứ  tại  Tương  Dương,  cử  Dương  làm  Giám 

Quân Sứ, do vậy, dụ vị tướng dưới quyền [là Triệu Đức Ngôn] giết con 

Tông Quyền để thay thế, dân được sống yên như cũ648. Ông Dương từng 

thắp hương tụng kinh dưới gốc liễu ngoài nha môn, chợt có một quyển 

kinh Kim Cang viết chữ vàng từ trên không hạ xuống, ấy là do lòng tinh  

thành mà được như vậy. 

 Lưới vớt được kinh trên sông, ốc kết thành khối. 

Chú thích:  Xem  chú  thích  cho  câu  thứ  nhất  trong  đoạn  thứ  tám 

“cứu hiểm nạn lửa nước”, tức lời chú thích cho câu  “Sông Hán đánh gẫy 

 mái chèo” . 

 Chôn bà ăn mày bên sườn núi, quạ phủ đất giùm. 

646 “Liễu tạ” ở đây là cái nhà hóng mát, chung quanh có trồng liễu. 

647 Tần Tông Quyền (?-889) là một tướng lãnh quân phiệt cuối thời Đường. Thoạt 

đầu, hắn làm nha tướng ở Hứa Châu. Năm Quảng Minh nguyên niên (880), Hoàng 

Sào dấy loạn đánh chiếm Trường An, Đường Đức Tông phải chạy vào Tứ Xuyên, 

Tần Tông Quyền đem quân theo Dương Phục Quang đánh Hoàng Sào. Bị đánh bại, 

hắn bèn đầu hàng Hoàng Sào, tự xưng là Thái Châu Tiết Độ Sứ. Khi Hoàng Sào bị 

quân nhà Đường hợp sức với quân Sa Đà của Lý Khắc Dụng đánh bại, phải tự tử vào 

ngày Mười Bảy tháng Tám năm Trung Hòa thứ 4 (884), Tông Quyền bèn chiếm cứ 

vùng Thái Châu xưng đế, cướp bóc khắp nơi. Năm Quang Khải thứ 3 (887), Tông 

Quyền dốc toàn lực tấn công Biện Châu, bị Châu Ôn hợp sức với binh bốn trấn đánh 

bại. Thế lực của Tần Tông Quyền suy vi dần. Đến năm Long Kỷ nguyên niên (889), 

Tần Tông Quyền bị bộ tướng là Quách Phan bắt sống, nộp cho Châu Ôn. 

648 Sách Thái Bình Quảng Ký chép đoạn này rõ ràng hơn so với lời trích dẫn của ông 

Lưu Khế Tịnh, sách chép:  “Họ Dương do thấy lòng người sợ hãi, bèn dụ vị tướng 

 dưới quyền của con trai Tần Tông Quyền là Triệu Đức Ngôn như sau: ‘Nếu ông giết 

 con trai Tông Quyền thì tôi sẽ khuyên mọi người cử ông làm Tiết Độ Sứ’. Triệu Đức 

 Ngôn nghe theo. Do vậy, tình hình trong quân phủ mới yên, dân được sống yên vui 

 như cũ”. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 813

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Đường,  Liêu 

Đẳng Quán khi làm Tri Huyện huyện Thiện Hóa, có người đàn bà hằng 

ngày tụng kinh Kim Cang ăn xin ở chợ, tối về ngủ ở ven núi. Chợt mấy 

ngày chẳng thấy đâu, bầy quạ kêu ran, xúm xít trên chỗ bà ta nghỉ chân. 

Mọi người tranh nhau đến xem, thấy bà ta ôm kinh qua đời. Lũ quạ tha 

đất đắp lên, bèn gọi là “Nha Táng Bà” (bà cụ được quạ chôn). Chuyện 

này trích từ Hồ Quảng Thông Chí. 

 Đổi kinh lấy tiền vàng của Tiết Độ Sứ, chân lại dính đất. 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ sáu trong đoạn “tiêu tội 

báo” trong phần trước, tức lời chú thích cho câu  “Tiết Độ Sứ họ Ngô” . 

 Được bảo châu chốn cung rồng, chân lướt trên sóng. 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Nhậm Tự 

Tín ở Gia Châu thường trì kinh Kim Cang. Năm Trinh Nguyên 15 (799), 

sang Hồ Nam đi qua hồ Động Đình. Trong hồ có vật giống như mây đội 

thuyền lên, Tự Tín rơi khỏi thuyền. Tự Tín bèn đạp sóng bước đi, đến 

long cung, yết kiến long vương. Vua sai lên điện niệm kinh Kim Cang, 

tặng mấy chục viên bảo châu. Hai vị tăng đưa Tự Tín ra khỏi cung. Một 

vị Tăng trao lá thư nhờ gởi cho sư Thiệu Chân tại Quán Âm Đường ở 

Hành Nhạc649, dặn [nói với sư]: “Là do hòa thượng của ông gởi đến, dặn 

ông hãy tụng kinh Kim Cang”. Tự Tín đến Nam Nhạc hỏi thăm vị tăng 

ấy thì quả nhiên gặp Thiệu Chân, [Thiệu Chân] bảo: “Hòa thượng đã diệt 

độ năm sáu năm rồi!” 

 Trần Chiêu chắp tay trong cõi âm, rương vàng tự hạ xuống. 

Chú thích: Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở, đời  Đường, viên  

649  Hành  Nhạc  chính  là  Hành  Sơn,  còn  gọi  là  Nam  Nhạc,  là  một  trong  Ngũ  Nhạc 

(Ngũ  Nhạc  được  coi  là  năm  ngọn  núi  đánh  dấu  địa  phận  của  Trung  Nguyên  thuở 

xưa). Theo truyền thuyết, ngay từ thời Nghiêu Thuấn, núi này đã được phong tặng 

làm nơi tế trời đất của lịch đại đế vương. Thời cổ, núi còn có tên là Thọ Nhạc. Núi 

nằm  ở  thành  phố  Hành  Dương  thuộc  huyện  Hành  Sơn,  tỉnh  Hồ  Nam.  Theo  Đạo 

Giáo,  Hành  Sơn  nằm  trong  địa  vị  sao  Chẩn  mà  sao  Chẩn  là  vị  thần  chủ  quản  thọ 

mạng nhân gian nên núi mới có tên là Thọ Sơn, được coi là một thánh địa trọng yếu 

của Đạo Giáo. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 814

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Khổng  Mục  xứ  Hán  Châu  là  Trần  Chiêu  thấy  một  người  đến  trước 

giường nói: “Triệu phán quan gọi ông”. Chiêu đến cõi âm, họ Triệu nói: 

“Ngươi đã biết lỗi hay chưa? Đậu Huyền giết trâu, ngươi lấy một cái đầu 

trâu. Xét theo đúng lẽ, ngươi bị chém một trăm lần, tra khảo năm chục 

lần”.  Do  vậy  hỏi  Chiêu:  “Ngươi  có  công  đức  gì?”  Chiêu  nói:  “Từng 

mượn  kinh  Kim  Cang  từ  nhà  anh  họ  về  trì  tụng”.  Phán  quan  bảo  hãy 

chắp  tay  thỉnh,  có  kinh  đựng  trong  rương  bọc  vải  vàng  từ  trên  trời  hạ 

xuống, dừng trước mặt Chiêu. Xem ra thì là bản kinh mượn từ người anh 

họ, vẫn còn dấu bị cháy xém. Họ Triệu nói: “Điều này đủ để tha tội”, 

bèn thả về. 

 Kinh Châu Tấn trở về chốn cũ, vải đoạn hồng như mới. 

Chú thích:  Theo  Hộ  Pháp  Lục,  đời  Nguyên,  ở  Hàng  Châu  có 

Châu Tấn hằng ngày tụng kinh Kim Cang. Có đứa bé đụng đổ ngọn đèn 

thờ Phật, kinh bị dầu lem. Do vậy, ông Tấn bèn dùng vải đoạn màu hồng 

buộc chặt kinh, gieo xuống sóng nước. Ba năm sau, kinh chợt trở về chỗ 

cũ, bên ngoài bị phù sa bao phủ, nhưng vải đoạn hồng vẫn như cũ. Châu 

Tấn mừng rỡ, thỉnh bậc Khai Sĩ trong tùng lâm ghi chép sự việc. Về sau, 

năm  ông  tám  mươi  mốt  tuổi,  nhằm  năm  Canh  Thân  (1380)  niên  hiệu 

Hồng Vũ nhà Minh, Văn Hiến Công Tống Liêm có soạn bài tán. 

 Thượng Tọa nổi sân, cột đè tay áo. 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, chùa Long Hưng 

ở Nguyên Châu do mở đại trai hội, chủ chùa tuổi cao, đức trọng xứng 

đáng ngồi ngay dưới vị trí dành cho ngài Tân Đầu Lô650. Có tiểu tăng từ 

bên ngoài, đến sau, không có chỗ ngồi, bèn  muốn đến ngồi ngay dưới 

chỗ dành cho vị chủ chùa. Vị chủ chùa quát [đuổi đi, nhưng tiểu tăng] 

650 Tân Đầu Lô (Pindola Bharadvaja), gọi đủ là Tân Đầu Lô Phả La Đọa, là một vị 

đại đệ tử của đức Phật. Do thi thố thần thông không đúng chỗ (thị hiện thần thông 

bay lên cao để lấy bát bằng gỗ trầm hương do nhà vua thách thức), Ngài bị đức Phật 

phạt không được nhập Niết Bàn mà phải thường trụ tại thế gian để làm phước điền 

cho nhân gian. Do vậy, mỗi khi cử hành trai tăng, trong văn tác bạch của Phật giáo 

Trung Hoa luôn cung thỉnh ngài Tân Đầu Lô đầu tiên rồi mới thỉnh chư sơn đại đức, 

cũng như ghế chủ tọa thường để trống để dành cho ngài Tân Đầu Lô. Tại Nhật Bản, 

Ngài được đặc biệt tôn sùng vì dân Nhật tin Ngài có khả năng trị bệnh, và thường 

dâng lên tượng Ngài những chiếc yếm đỏ và trắng với ước vọng Ngài sẽ che chở cho 

con cái họ được bình yên. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 815

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

vẫn cứ sấn đến. Hai lượt như thế, chủ chùa giận quá, tựa vào cột, dùng 

tay chụp [tiểu tăng]. Vừa  mới muốn giơ tay thì ống tay áo rộng bị cột 

chặn lấy, chẳng hạ xuống được, cả chùa kinh hãi. Mọi người bàn luận e 

là do đạo đức của chú tăng trẻ tạo ra, chú tăng trẻ tuổi tự nói: “Tôi trọn 

chẳng  có  đạo  hạnh  gì  cả!  Từ  nhỏ  đến  nay  suốt  hai  mươi  năm  trì  kinh 

Kim Cang”. Mọi người đều tán thán, bảo là do sức hộ trì của kinh Kim 

Cang, bèn đốt hương đảnh lễ nơi cây cột, áo liền tuột ra. 

 Người bơ vơ gặp nạn, không trung rơi hài. 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Lý Duy Yến tụng 

kinh Kim Cang. Người trong họ bắt chước làm theo, gặp loạn An Lộc 

Sơn,  ẩn nấp  trong chỗ  cỏ  hoang.  Giặc sắp  đuổi đến,  mong  có  một  đôi 

giày mới để chạy. Chợt có vật rơi xuống lưng, giật mình nhìn thì chính 

là đôi giày mới. 

 Cha mất, trích máu, mùi hương lạ từ viện tỏa ra. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, Lý Quán 

ở  Lũng  Tây  gặp  lúc  cha  mất  bèn  trích  máu  chép  Kim  Cang  Bát  Nhã, 

Tâm Kinh, Tùy Nguyện Vãng Sanh Kinh651, mỗi thứ một quyển. Từ đấy, 

trong nhà thường có mùi hương lạ, hàng xóm đều ngửi thấy. 

 Chôn mẹ, chép kinh, cỏ chi sanh bên chòi tranh. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, quan Tư 

Hộ  Tào  xứ  Dương  Châu  là  Tư  Mã  Kiều  Khanh  trong  niên  hiệu  Vĩnh 

Huy gặp tang mẹ, bèn trích huyết chép kinh Kim Cang hai quyển. Không 

lâu sau, ở cạnh chòi tranh mọc hai giò cỏ Chi. Chín ngày sau, cỏ đã dài 

một thước tám tấc, thân cỏ xanh, tỏa tròn như cái lọng đỏ, mỗi ngày tiết 

ra nước cả thưng. Uống vào, vị ngọt như mật, lấy đi lại tiết ra tiếp. Đồng 

liêu của Kiều Khanh tận mắt chứng kiến việc này. 

 Đổi thành tên thứ nhất bên giường ngự, mộng thấy con đỗ đầu. 

651 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Quán Đảnh Tùy Nguyện Vãng Sanh 

Thập Phương Tịnh Độ Kinh, còn có tên là Phổ Quảng Bồ Tát Kinh, do ngài Bạch 

Thi Lê Mật Đa dịch dưới thời Đông Tấn. Đây chính là quyển thứ mười một trong bộ 

Phật Thuyết Quán Đảnh Kinh. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 816

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Đường, Dương 

Tuần  trì  kinh  Kim  Cang.  Con  ông  ta  đi  thi,  [Dương  Tuần]  đêm  mộng 

thấy thần Kim Cang bảo: “Con ông là Xuân, đỗ thứ sáu”. [Con ông ta] 

lên tỉnh thi, ông Dương lại mộng thấy đề thi “vua hành vương đạo”, đỗ 

hạng chín mươi sáu. Thi Đình xong, lại mộng thấy [thần Kim Cang] nói: 

“Con ông làm bài chẳng trúng ý của chủ khảo ra đề thi, bị xếp vào Đệ 

Tam Giáp. Ta ở bên cạnh giường ngự bèn đổi thành tên thứ nhất652. Ấy 

là quả báo do ông tụng kinh, tích đức vậy”. 

 Dọa hai vị Tăng trước nơi đình bên sông, nghe kinh chắp tay. 

Chú thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  đời  Tấn,  bên  khúc 

sông tại Dương Châu có Đình Hồ, thần [cai quản hồ ấy] rất nghiêm, rất 

ác. Thầy trò sư Pháp Tạng người Tây Vực giỏi trì chú. Học trò vị ấy cố ý 

đến  miếu  thờ  thần  Đình  Hồ  nghỉ  đêm,  bị  mất  mạng.  Thầy  lại  qua  đó, 

cũng chết. Vị Tăng cùng chùa chỉ trì Bát Nhã, nghe thầy trò vị sư kia đều 

chết; do vậy, tới chỗ thần, đến đêm tụng kinh Kim Cang. Tới nửa đêm, 

nghe  có  tiếng  gió,  thấy  một  vật  to  lớn,  cồng  kềnh,  ngất  ngưởng,  nanh 

dài, mắt sáng như tia chớp. Chợt vật ấy bỏ hết oai thế, đến trước vị Tăng, 

quỳ gối phải sát đất, chắp tay cung kính. Nghe kinh xong, Tăng hỏi là 

thần nào? Đáp: “Là thần coi hồ, tin kính sư tụng kinh”. Lại hỏi: “Vì sao 

đánh chết hai vị Tăng trước đây?” Đáp: “Bọn họ chẳng trì kinh điển Đại 

Thừa, dùng tâm sân tụng chú muốn hàng phục đệ tử. Đệ tử chẳng phục. 

Họ thấy hình dạng đệ tử dữ ác, tự nhiên hoảng sợ chết luôn, chứ không 

phải là do đệ tử cố ý giết”. Vị Tăng kể lại với người khác, người ta đa số 

thọ trì kinh này. 

 Vào trường thi, mèo đến, chợt thấy một cụ già tới xua tay. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Kinh  Kỷ  Nghiệm,  vào  đời  Thanh, 

Trương Bỉnh Liêm ở Đại Hưng thuở nhỏ hại một con mèo. Về sau, vào 

trường thi, hồn mèo đến quấy nhiều lần, họ Trương hoảng sợ, kiền thành 

trì  kinh  Kim  Cang  và  Tâm  Kinh.  Trong  khoa  thi  Hương  năm  Ất  Dậu 

(1825)  đời  Đạo  Quang,  vừa  làm  bài  nháp  xong,  đang  chép  lại  cho  rõ 

ràng thì mèo lại đến. Trương vội xếp quyển thi, tụng kinh không ngớt. 

Chợt có một cụ già đến, xua tay đuổi mèo đi, và khuyên Trương thi xong 

652  “Đổi  thành  tên  thứ  nhất”  chính  là  đỗ  Tiến  Sĩ  Đệ  Nhất  Giáp,  tức  một  trong  ba 

người đỗ đầu. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 817

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

hãy  mau  thỉnh  Tăng  siêu  độ.  Nói  xong,  chẳng  thấy  cụ  già  đâu  nữa. 

Trương bèn thi đậu. 

 Hương ngát khắp nhà, từ canh ba đến khi trời sáng. 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tùy, Liễu Kiệm ban 

đêm tụng kinh Kim Cang đến canh ba, bỗng có mùi hương lạ tỏa khắp 

nhà đến sáng chẳng tan. 

 Hàn Khôi chép kinh theo lối chữ Khải, trên kỷ hiện ánh sáng. 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, trong thời Vạn Lịch nhà 

Minh, cao tăng đất Sở (Hồ Nam) là Hàn Khôi từng ở chùa Thiên Hoàng 

dùng  nước  thơm  và  bột  vàng  hòa  thành  mực  để  chép  kinh  Kim  Cang. 

Đến phần thứ mười sáu, trời đã tối quên thắp đèn, trên kỷ dường như có 

ánh  sáng  nhẹ  để  sư  chép  kinh  theo  lối  chữ  Khải  mãi  cho  đến  tận  nửa 

đêm. Ngẫu nhiên đói bụng muốn ăn, đứng dậy nhớ tới đèn đuốc thì trước 

mắt đã tối om rồi, hoảng hồn kêu vị Tăng ở cùng nhà đem lửa sang soi 

thì trên từng trang giấy, nét chữ còn trang nghiêm hơn lúc bình thường. 

 Pháp Thiền kéo thuyền, giở chân bước trên không. 

Chú thích: Theo Cân Ngự Thừa Tục Tập, vào đời Minh, vị Tăng 

ở đất Sở là Pháp Thiền muốn sang Lô Sơn dựng am tu hành. Đến Cửu 

Giang, gặp đúng lúc Vương Tây Khê ở ngoài Tây Thành thỉnh tụng kinh 

Kim  Cang,  mãn  kỳ  hạn  là  ba  năm,  sẽ  cúng  tạ  ba  trăm  lượng.  Về  sau, 

tụng  xong,  Tây  Khê  chỉ  đưa  cho  một  trăm  lượng,  chẳng  thể  dựng  am 

được. Số vàng kiếm được đã bố thí quá nửa, Sư chỉ đành ôm bát không. 

Có  thuyền  của  phiên  vương  đi  đến  Cửu  Giang,  thuê  Sư  làm  phu  kéo 

thuyền. Khi ấy, các thuyền gặp trận gió ngược chẳng thể tiến được, chỉ 

riêng thuyền do Sư kéo là tiến vùn vụt, bàn chân lướt trên không chừng 

cả thước. Vương trông thấy kinh hãi, mà Sư cũng chẳng tự biết. Cật vấn 

mới biết là do Sư niệm kinh mà ra, vương liền ban ba trăm lượng bạc để 

dựng am. 

 Hai phen nổi gió, nguyên văn bản kinh do họ Bạch chép được  

 hoàn trả nguyên vẹn. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 818

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, năm  Gia Tĩnh 43 (1564) đời 

Minh, vùng Đông Nam mất mùa lớn. Chùa X... ở Động Đình Sơn tại Tô 

Châu có trọn vẹn quyển kinh Kim Cang do Bạch Lạc Thiên653 đã chép 

vào đời Đường, được coi là vật chí bảo trấn tự. Năm ấy, đại chúng trong 

chùa đói khát, vị Tăng đứng đầu chùa do bất đắc dĩ, phải đem cuốn kinh 

ấy nhường cho Vương Hoạn ở Sơn Đường nhằm đổi lấy năm mươi thạch 

gạo để có cái ăn. Hoạn thí gạo, trả lại kinh. Tăng lãnh về, qua hồ, hết sức 

ca ngợi đức của ông Hoạn. Mọi người trong thuyền xin được xem kinh, 

vị  tăng  vừa  mở  kinh  ra  thì  đột  nhiên  cơn  gió  lớn  thổi  tới  xé  đứt  mấy 

trang đầu cuốn kinh, cuốn lên mây, bay  đi mất. Tăng buồn bã hối hận 

không cùng. 

Ba năm sau, chợt có vị thượng quan nghe danh cuốn kinh ấy, hãm 

Tăng vào ngục, ép phải hiến kinh. Thượng quan do thấy kinh chẳng trọn 

quyển, chẳng đẹp ý, thả Tăng, trả lại kinh. Tăng qua hồ, lại gặp gió to, 

trời đất tối đen, cắm thuyền lên bờ, vào một thôn hẻo lánh tránh gió. Đến 

trước  nhà  một  ngư  phủ  già  thì  trên  ván  dán  mấy  trang  kinh  đã  bị  mất 

trước kia, trọn chẳng bị thương tổn gì. Hỏi thăm ngư phủ họ Diêu thì ra 

ba năm trước có tia lửa sáng bổ nhào xuống ruộng, kinh hãi ra coi thì là 

những tờ giấy có chữ; do vậy, bèn dán lên tường. Tăng buồn khóc, đảnh 

lễ, xưng tụng ngài Vy Đà, thuật đầy đủ đầu đuôi, bảo: “Nếu không có 

trận gió thần lần trước thì kinh đã lọt vào tay kẻ quyền quý, nếu không 

có trận gió thần lần này, kinh khó thể lại nguyên vẹn được!” Họ Diêu 

cũng  cảm  ngộ,  đổi  nghề.  Sư  đóng  lại  những  trang  ấy  vào  cuốn  kinh, 

mang kinh trở về chùa. 

 Mộng nhờ một chữ, thần viết chữ Triệu cho biết lắm con trai. 

Chú thích: Theo Kim Cang Cảm Ứng, vào đời Minh, Thí Chấn  

Vũ  ở  huyện  Cẩn  đã  bốn  mươi  vẫn  chưa  có  con,  lễ  hòa  thượng  Thiên 

Đồng Mật Vân, được đặt pháp danh là Thông Đẳng. Sư dạy: “Ông có thể 

653 Bạch Lạc Thiên chính là Bạch Cư Dị (772-846), là một thi sĩ trứ danh thời Thịnh 

Đường, tên tự là Lạc Thiên, hiệu là Hương Sơn Cư Sĩ, quê ở Thái Nguyên, tỉnh Sơn 

Tây. Ông làm quan đến chức Giảo Thư Lang, Tán Thiện Đại Phu, về sau bị tể tướng 

Vũ Nguyên Hành biếm làm Tư Mã Giang Châu, rồi làm Thứ Sử Hàng Châu, rồi Thứ 

Sử Tô Châu, thăng lên làm Thái Tử Thiếu Phó. Cuối đời quy hướng Tịnh Ðộ, hiện 

còn bài Phát Nguyện Văn, ý tứ rất chân thành. Chết già ở Hương Sơn (Lạc Dương). 

Ông nổi tiếng với những bài thơ làm theo lối Nhạc Phủ. Ông còn để lại tập thơ Bạch 

Thị Trường Khánh Tập. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 819

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trai tăng, trì kinh Kim Cang thì sẽ tự nhiên có con”. Ông Thí bèn theo 

đúng lời dạy, lễ Phật, phát nguyện, đêm mộng thấy thần Kim Cang viết 

một chữ Triệu trao cho. Trở về liền ăn chay, chép kinh, kiền thành tụng 

niệm, mỗi năm bày cỗ chay cúng, về sau sanh được năm đứa con trai. 

 Mây thành ngũ sắc, vợ bé sanh con. 

 Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Thanh,  Đề  Đốc 

Trương Kiệt ở Chiết Giang đã sáu mươi không có con, phu nhân họ Trần 

hằng ngày tụng kinh Kim Cang. Tháng Hai năm Khang Hy thứ 5 (1666), 

ông  Thí  sang  chùa  Thiên  Đồng  tu  Hoa  Nghiêm  Sám  Pháp.  Trong  núi 

hiện mây ngũ sắc bảy ngày. Mùa Thu, vào tháng Bảy, vợ lẽ sanh được 

một trai. 

 Khách mộng thấy một người, lang quân thi đỗ. 

Chú thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Minh,  Trầm 

Quang Hoa ở Gia Hòa ngẫu nhiên nói với Ngô X... rằng: “Buổi sáng ăn 

chay, tụng kinh Kim Cang đã hai mươi năm”. Ông Ngô hờ hững đáp lời: 

“Thì sao?” [Hôm sau], ông Ngô dậy sớm, vội chạy đến chúc mừng ông 

Trầm: “Con trai ông thi đậu rồi!” Hỏi vì sao? Đáp: “Tôi mộng thấy một 

người nói một vị sĩ phu ở trong quận do công đức trì kinh nên con ông ta 

thi  đỗ.  Tôi  đoán  người  ấy  chính  là  ông”.  Đến  mùa  Thu,  con  trai  ông 

Trầm đi thi, quả nhiên đỗ kỳ thi Hương. 

 Từng quyển đề tên, cõi âm mở quyển của Văn Công. 

Chú thích:  Theo  Thọ  Trì  Quả  Báo,  trong  thời  Vạn  Lịch  nhà 

Minh,  quan  Đồng  Tri  xứ  Vệ  Huy  là  Văn  Nguyên  Phát  không  tin  đạo 

Phật. Do bị bệnh, mộng thấy vào cõi âm, mới biết địa ngục chẳng dối, 

bèn lưu tâm nơi kinh điển nhà Phật. Hằng ngày tụng kinh Kim Cang, hễ 

họp mặt với bạn già là Vương Hồng Cang bèn tụng thuộc lòng. Con cả 

là Chấn Mạnh đỗ đầu, cũng đã từng chính tay chép kinh Kim Cang theo 

kiểu chữ Lệ cho khắc vào đá. Có Ngô sinh mộng đi vào cõi âm, có người 

chỉ  hãy  bước vào  một cái cửa  nhỏ,  thấy  điện vũ  trang nghiêm  đẹp đẽ, 

bên trong xếp bày Long Tạng, bên cạnh có giáp sĩ thủ hộ. Mở ra xem, 

từng  cuốn  kinh trang  nghiêm,  từng  quyển  đều ghi tên  họ  Văn  Nguyên 

Phát. Hỏi ra thì họ nói: “Đấy đều là kinh do ông Văn tụng hằng ngày”. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 820

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Tỉnh giấc bèn kể lại với người cùng quê là Văn tiên sinh. Ông này chính 

là chú của Nguyên Phát. Từ đấy, chàng Ngô cũng trì tụng không thiếu 

sót. 

 Tầng tầng giấy xoay, chiếc hài của ông Cao Quý lượn lưng trời. 

Chú thích: Theo Kim Cang Linh Ứng, vào đời Minh, Cao Quý ở 

Thái Thương mở tiệm giày. Tháng Sáu năm Thiên Khải thứ 5 (1625), từ 

nơi chiếc màn che những chiếc giày đã được bồi giấy654, có tiếng động 

[nghe như  vật  gì  bị]  xé  rách  thật  mạnh  nghe  xé lụa,  nhìn  xem  thì như 

một bức vách lớn bay lơ lửng trên không, dần dần rớt xuống, còn mấy 

tấm thì bay la đà theo hướng Bắc đến tháp Phổ Đồng ở ngoài thành mới 

đáp xuống. Tăng nhặt lấy xem thì toàn là những trang kinh Kim Cang. 

Ấy là vì ông Quý không biết chữ, lấy những trang kinh [để độn giày] nên 

thiên thần mới thị hiện như thế  (Trên đây tổng cộng là 20 cặp, gồm 40 điều). 

 Đã trình kinh văn đủ để chứng minh, cảm ứng như tiếng vang. 

 Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ mười vậy. 

 III. Hồi Hướng  

 Chỉ Tịnh, thẹn học vấn hẹp hòi, hèn tệ, chưa khỏi bị chê lấy một 

 để sót cả vạn, thiếu tánh tụng trì, thật tiếc phạm lỗi được sau sót trước. 

Chú thích:  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  ngài  Châu  Lợi  Bàn  Đặc 

Ca655 nói:  “Ngã khuyết tụng trì, vô đa văn tánh, ức trì Như Lai nhất cú 

 già-đà,  ư nhất  bách  nhật,  đắc  tiền di  hậu,  đắc hậu  di  tiền” (Tôi  thiếu 

tụng  trì,  không  có  tánh  đa  văn.  Nhớ,  trì  một  câu  kệ  của  đức  Như  Lai 

654 Thuở xưa để làm giày cho chắc, người ta thường dùng bện cỏ thành đế giày, lót 

thật nhiều lớp vải cũ hay giấy bản dầy cho chắc, trước khi khâu da hay phủ vải thô 

lên trên. Việc này thường được gọi là “cách bối” (袼褙), hay chỉ gọi gọn là “bối”. 

655 Châu Lợi Bàn Đặc Ca (Suddhipanthaka hoặc Ksudrapanthaka), còn phiên âm là 

Châu Lợi Bàn Đà Già, hoặc Châu Lợi Bàn Đặc, Châu Đồ Bán Thác Ca, dịch nghĩa là 

Kế Đạo hoặc Tiểu Lộ. Ngài có hai anh em, do mẹ khi mang thai trên đường trở về 

quê,  chuyển  bụng  sanh  bên  đường  nên  đều  đặt  tên  là  Bàn  Đặc  (Bàn  Đặc  là  con 

đường). Ngài sanh sau nên gọi là Châu Lợi Bàn Đặc (tức Tiểu Lộ). Anh cực thông 

minh, em cực ngu độn, Phật dạy bài kệ bốn chữ mà Ngài cứ đọc sau quên trước, mãi 

mới nhớ được. Khi đã liễu giải bèn chứng ngay quả A La Hán. Đây là quả báo do đời 

trước bỏn xẻn pháp mà ra. 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 821

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

trong một trăm ngày, nhớ phần trước quên phần sau, nhớ phần sau quên 

phần trước). 

 Vào biển đếm cát, biết rõ tự khốn đốn. 

Chú thích: Chứng Đạo Ca:  “Nhập hải toán sa đồ tự khổn” (vào

biển đếm cát uổng nhọc nhằn). 

 Do  chỉ  cho  [người  khác]  thấy  được  mặt  trăng,  há  dám  nói  là 

 chẳng có ai? 

Chú thích: Kinh Lăng Nghiêm:  “Như nhân dĩ thủ chỉ nguyệt thị 

 nhân, bỉ nhân nhân chỉ đương ưng khán nguyệt. Nhược phục quán chỉ dĩ 

 vi nguyệt thể, thị nhân khởi duy vong thất nguyệt luân, diệc vong kỳ chỉ. 

 Hà dĩ cố? Dĩ sở thị chỉ, vi minh nguyệt cố” (Như người dùng ngón tay 

chỉ mặt trăng cho người khác, người ấy hãy nên do ngón tay mà trông 

thấy mặt trăng. Nếu lại coi ngón tay là thực thể của mặt trăng thì người 

ấy  chẳng  những  lầm  mất  vầng  trăng  mà  còn  lầm  cả  ngón  tay.  Vì  sao 

vậy? Do coi cái dùng để chỉ bày chính là vầng trăng sáng vậy). 

 Nhờ vào bài văn tán thán này để vụng dại thay cho tung hương 

 rải hoa, đếm của báu nơi nhà người, hòng mở cửa tòa nhà đẹp đẽ. 

Chú thích: Kinh Hoa Nghiêm:  “Như nhân sổ tha bảo, tự vô bán 

 tiền phân” (Như người đếm của báu của kẻ khác, tự mình chẳng có được 

nửa phân tiền). Kinh Lăng Nghiêm:  “Ngã kim do như lữ bạc chi nhân, 

 hốt mông thiên vương tứ dữ hoa ốc, tuy hoạch đại trạch, yếu nhân môn 

 nhập” (Ta nay giống như người lênh đênh, chợt được vua trời ban cho 

tòa nhà đẹp đẽ, tuy được căn nhà to lớn, cần phải do cửa mà vào). 

 Nguyện đem công đức chẳng thể kể, chẳng thể lường, chẳng thể 

 nghĩ  bàn  này  hồi  hướng  Bồ  Đề,  liền  cùng  với  chúng  sanh  biết  như 

 thế, thấy như thế, tín giải như thế cùng sanh An Dưỡng. 

Chú thích: Tiếng Phạn Bồ Đề (Bodhi), cõi này dịch là Giác Đạo, 

chính là Phật quả hết sạch vô minh, phước huệ viên mãn. 



Tiếng Phạn  “Tu Ma Đề” , cõi này dịch là An Dưỡng, còn dịch là 

An Lạc, Diệu Ý, Cực Lạc, Thanh Thái v.v... nằm ở phương Tây của thế 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 822

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

giới  Sa  Bà này  của chúng ta,  chính  là  Tịnh  Độ giáo hóa  của A  Di  Đà 

Phật   (Sa  Bà,  Hán  dịch  là  Kham  Nhẫn,  nghĩa  có  thể  cam  chịu  những  thứ  khổ). 

Thích Ca Mâu Ni thị hiện uế độ Sa Bà ngõ hầu chúng sanh biết chán cầu 

lìa, nên gọi là Chiết. A Di Đà Phật thị hiện Tịnh Độ Cực Lạc, ngõ hầu 

chúng sanh biết ưa thích, cầu sanh về đó, nên gọi là Nhiếp. Ý chỉ của hai 

môn Chiết và Nhiếp đều nhằm về một chỗ. Lại nữa, A Di Đà Phật trong 

khi tu nhân, đã phát bốn mươi tám đại nguyện độ thoát chúng sanh  (Xem

 trong Vô Lượng Thọ Kinh). Vì thế, có người niệm danh hiệu Phật thì khi lâm 

chung, Ngài liền đến tiếp dẫn sanh về An Dưỡng. Tùy theo công hạnh 

sâu  hay  cạn  mà  sanh  trong  chín phẩm  hoa  sen   (Xem  Quán  Vô  Lượng  Thọ 

 Phật Kinh). 

Niệm kinh Kim Cang nếu có thể chí thành khẩn thiết sẽ tự tiêu trừ 

nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  phước  huệ,  lại  còn  niệm  Phật  hồi  hướng, 

quyết  định  vãng  sanh  Tây  Phương.  Hễ  được  vãng  sanh  sẽ  siêu  phàm 

nhập thánh, lên  địa vị Bất  Thoái, lại  còn  thân cận  Di  Đà,  theo  gót  hải 

chúng, tự nhiên viên thành tam thân, tứ trí, ngũ nhãn, lục thông, hết thảy 

công đức. Người đời nay thường chấp vào câu nói vô tướng trong kinh 

Kim  Cang,  bảo  “niệm  Phật  là  chấp  tướng,  chẳng  bằng  tham  Thiền!” 

Chẳng  biết từ  ngay  nơi  tướng  mà  ly  tướng, đấy  là chân  vô tướng!  Lìa 

tướng chấp vô, hóa ra là chấp tướng! Vĩnh Minh đại sư nói:  “Có Thiền, 

 không Tịnh Độ, mười người chín chần chừ! Không Thiền, có Tịnh Độ, 

 vạn tu, vạn người về”.  Các vị Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, 

Long  Thọ,  Vô  Trước,  Thiên  Thân,  tổ  sư  như  Trí  Giả,  Từ  Ân,  Thanh 

Lương,  Vĩnh  Minh,  Liên  Trì,  Ngẫu  Ích  v.v...  đều  niệm  Phật  cầu  vãng 

sanh, các vị ấy là hạng người nào? Người tụng kinh Kim Cang hãy nên 

kiêm niệm Phật hồi hướng vãng sanh, thì trong mười thứ lợi ích do trì 

kinh quyết định chứng cái quả thứ mười là “quyết định vãng sanh Tịnh 

Độ”, chứ chẳng phải chỉ đạt được chín thứ thiện nhân trước đó mà thôi! 

Những điều khác xin hãy coi trong kinh Kim Cang. 

 * Kính vì những người in, tặng, lưu truyền và những người đọc tụng 

 trong  hiện  tại,  những  người  in,  tặng,  lưu  truyền  và  đọc  tụng  trong 

 tương lai mà nói kệ hồi hướng rằng:



Lạ thay, Quán Thế Âm! 



Thệ nguyện khó nghĩ bàn, 



Thành Đẳng Chánh Giác đã lâu, 



Lại hiện thân Bồ Tát, 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 823

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Tùy loại hóa thân hình, 



Theo tiếng kêu, cứu khổ, 



Đáng tiếc người thế gian, 



Phần nhiều chẳng hay biết, 



Vì thế, soạn sách này, 



Mong được lưu truyền rộng, 



May được các thiện tín, 



Nhận in đến mấy vạn, 



Từ đó nhiều người biết, 



Nhiều lượt đảm nhận in, 



Đạt đến số mười vạn, 



An ủi lòng Bồ Tát, 



Lại còn khắc in rộng, 



Lưu truyền rộng trong ngoài, 



Hòng biết Quán Thế Âm, 



Thật là bậc nương tựa  



Cho hết thảy chúng sanh, 



Ví như đuốc lửa lớn, 



Chiếu khắp các nẻo tối, 



Cũng như thiết luân to, 



Chở khắp kẻ chìm đắm, 



Dẫn đường cho người mù, 



Thuốc thang cho kẻ bệnh, 



Thành quách lánh trộm cướp, 



Gạo thóc thuở đói kém, 



Phải biết ơn Bồ Tát, 



Hơn đất chở, trời che, 



Dẫu hết kiếp tuyên dương, 



Cũng chỉ nêu chút phần, 



Nguyện những người đứng in, 



Tiêu trừ hết nghiệp chướng, 



Phước huệ đều tăng trưởng, 



Mọi việc đều như ý, 



Sống được hưởng ngũ phước, 



Mất sẽ lên chín phẩm, 



Các tổ tông quá khứ, 



Nhờ đây sanh Tịnh Độ, 



Cha mẹ trong hiện tại, 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 824

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 



Đều trường thọ, khỏe mạnh, 



Tất cả các con cháu, 



Đều rạng danh gia đình, 



Năm tháng thường sung túc, 



Trộm cướp đều đổi dạ, 



Nhà nhà trọng từ thiện, 



Chốn chốn hành nhân nghĩa, 



Ngõ hầu thói bạc bẽo, 



Thành nồng hậu, chất phác, 



Pháp giới chư hữu tình, 



Cùng viên thành Chủng Trí. 

Mùa  Xuân  năm  Bính  Dần,  tức  năm  Dân  Quốc  15  (1926),  Thích 

Ấn Quang hòa-nam  

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích  

Cảm Ứng Tụng Trọn Bộ 

(hoàn tất cảo bản ngày mồng 07 tháng 07 năm 2010. 

Tu chỉnh lần thứ nhất ngày 06 tháng 03 năm 2011) 

 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 825

 Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Hồi Hướng  

Cuốn sách nhỏ này được ra đời nhờ sự khuyến thỉnh của một đạo 

hữu sau khi đọc Ấn Quang Văn Sao Tam Biên, và sẽ không thể nào hoàn 

thành trọn vẹn nếu không có sự cổ vũ tích cực của đạo hữu Vạn Từ trong 

suốt quá trình chuyển ngữ cũng như các vị huynh trưởng Đức Phong và 

Chơn Phù đã phát Bồ Đề tâm tái giảo duyệt, trình bày và ấn tống. Chân 

thành cảm tạ các đạo hữu Minh Tiến, Đức Phong, Chơn Phù, Vạn Từ và 

Huệ  Trang  đã  bỏ  công giảo  chánh,  chỉ  giáo, phủ  chánh  những  chỗ  sai 

lầm. Nếu việc làm liều lĩnh này vì tiếc pháp và tham pháp của nhóm cư 

sĩ chúng con có chút phần công đức nào đều xin hồi hướng thế giới hòa 

bình,  tai  nạn  tiêu  diệt,  tổ  tiên,  sư  trưởng,  phụ  mẫu,  quyến  thuộc  của 

chúng con và của tất cả liên hữu Tịnh tông đều được vãng sanh. Những 

ai dù thấy hay nghe, dù tùy hỷ hay hủy báng đều cùng kết duyên với đức 

Quán Thế Âm Bồ Tát, đều cùng được vãng sanh An Dưỡng. Tất cả liên 

hữu do thấy nghe hạnh nguyện của Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ càng tin sâu, 

nguyện  thiết,  chuyên  niệm  hồng  danh  từ  phụ  A  Di  Đà  Phật và  Đại  Bi 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  sẽ  cùng  nhau  hội  ngộ  nơi  Liên  Bang  để  mau 

chứng Vô Sanh Nhẫn, cùng trở lại tiếp độ chúng sanh trong nhà lửa Sa 

Bà cùng chứng chân thường, cùng sanh An Lạc quốc. 



 Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

 826



cover_image.jpg





index-239_1.png





index-239_2.png





